

نوٹ: Mobile اور iPad وغیرہ میں بہتر طور پرد کھنے کے لیے Adobe Acrobat کو PDF Reader کے طور پراستعال کریں۔



بسم الله الرحمن الرحيم '' آپ کے مسائل اوران کاحل'' مقبول عام اورگراں قدرتصنیف

ہمارے دادا جان شہیر اسلام حضرت مولانا محمد یوسف لدھیانوی نوراللہ مرقدہ کواللہ رب العزت نے اپنے اکابرین کواللہ رب العزت نے اپنے اکابرین کے مسلک ومشرب پرختی سے کاربندر ہتے ہوئے دین متین کی اشاعت وترویج، درس و تدریس، تصنیف و تالیف، تقاریر وتح بر، فقہی واصلاحی خدمات، سلوک و احسان، ر دِفرق باطلہ، قادیا نیت کا تعاقب، مدارس دینیہ کی سرپرسی، اندرون و بیرون ملک ختم نبوت کا نفرنسوں میں شرکت، اصلاح معاشرہ ایسے میدانوں میں گرال قدر خدمات سرانجام دی بین سیار۔

آپ گی شهرهٔ آفاق کتاب' آپ کے مسائل اوران کاحل' بلا شبداردوادب کا شاہ کار ہونے کے ساتھ ساتھ علمی وصحافتی دنیا میں آپ کی تبحر علمی، قلم کی روانی وسلاست، سبلیغی واصلاحی انداز تحریجیسی خداداد صلاحیتوں اور محاس و کمالات کا مند بولتا ثبوت ہے۔ حضرت شہید اسلام نوراللہ مرقدہ روز نامہ جنگ کراچی کے اسلامی صفحہ اقرائیں ۲۲ سال تک دینی وفقہی مسائل پر مشتمل کالم' آپ کے مسائل اوران کاحل' کے ذریعہ مسلمانوں کی رہنمائی فرماتے رہے۔ بیسلسلہ آپ کی شہادت تک چلتا رہا۔اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کی رہنمائی فرماتے رہے۔ بیسلسلہ آپ کی شہادت تک جلتا رہا۔اللہ تعالیٰ نے عطافر مائی۔ بلامبالغہ لاکھوں مسلمان اس چشمہ فیض سے مستفید ہوئے۔ دس ہزار سے زائد سوالات و جوابات کو فقہی ترتیب کے مطابق چار ہزار صفحات پر مشتمل دس جلدوں میں شائع کیا گیا ہے۔

عرصہ دراز سے ہمارے دوست واحباب،معزز قارئین اور ہمارے بعض کرم فرماؤں کا شدت سے تقاضا تھا کہ حضرت شہید اسلام ؓ کی تصانیف آن لائن پڑھنے بقیہ صفحہ نمبرہ ۴۹ پرملاحظ فرمائیں۔۔۔

Www.

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



### تعارف

مشرقی پنجاب کے ضلع لدھیا نہ اور ضلع جالندھر کے درمیان دریائے شکح حدفاصل کا کا م دیتا تھا۔ ضلع لدھیانہ کے شال مشرقی کونے میں دریائے ستلج کے درمیان ایک چھوٹی سی جزیرہ نمالبتی '' عیسیٰ پور'' کے نام ہے آ بادکھی ، جو ہر برسات میں گرنے اور بننے کی خوگر کھی ، بیمصنف کا آ بائی وطن تھا۔ تاریخ ولادت محفوظ نہیں ، انداز ہ یہ ہے کہ سن ولادت ۱۳۵۱ھ۔۱۹۳۲ء ہوگا۔ والدہ ماجدہ کا انقال شیرخوارگی کے زمانے میں ہو گیا تھا۔ والد ماجدالحاج چو ہدری اللہ بخش مرحوم ومغفور، حضرتِ اقدس شاہ عبدالقادر رائے بوری قدس سرہ سے بیعت اور ذاکر وشاغل اور زیرک و عاقل بزرگ تھے۔ دیہات میں پنجائتی فیصلے نمٹانے میں ان کا شہرہ تھا،قریب کی بستی موضع جسووال میں والد صاحب کے پیر بھائی حضرت قاری ولی محمرصاحب ایک خضر صفت بزرگ تھے۔قر آن کریم کی تعلیم ا نہی سے ہوئی ، پرائمری کے بعد ۱۳ برس کی عمر ہوگی کہ لدھیانہ کے مدرسہمحودییا للہ والا میں داخل ہوئے ، یہاں حضرت مولا نا امداداللہ صاحب حصاروی سے فارسی بڑھی ، اگلے سال مولا نا حبیب الرحمٰن لدھیانوی کے مدرسہانو ربہ میں داخلہ لیا، دوسال یہاںمولا ناانیس الرحمٰنُّ،مولا نالطف الله شہیڈُودیگراسا تذہ سےابتدائی عربی کی کتابیں ہوئیں۔ ۲۷ ررمضان ۳۶۱ھویا کتان کے قیام کا اعلان ہوا،اورمشر قی پنجاب ہے مسلم آبادی کے انخلاء کا ہنگامہ رستا خیز پیش آیا۔مہینوں کی خانہ بدوثی کے بعد حیک ۳۳۵ ڈبلیو بی ضلع ملتان میں قیام ہوا۔ وہاں سے قریب منڈی جہانیاں میں چوہدری الله دا دخان مرحوم كى تغمير كرده جامع مسجد مين مدرسه رحمانية تقاه و مال حضرت مولانا غلام محمد لدهيا نوى اور دیگراسا تذہ سے تعلیم کا سلسلہ دوبارہ شروع کیا،ایک سال مدرسہ قاسم العلوم فقیروالی ضلع بہاول مگر میں حضرت مولا نا عبداللہ رائے پورگ، ان کے برا درخور دحضرت مولا نا لطف الله شهیدرائے پورک اور حضرت مولا نامفتی عبداللطیف صاحب مدخله العالی سے متوسطات کی تعلیم ہوئی ، اس کے بعد حيار سال جامعه خيرالمدارس ملتان مين تعليم هو كي ٢٥-١٣٧ه مين مشكوة شريف هو كي، ۳۷-۴ ساھ میں دورۂ حدیث اور دورۂ حدیث کے بعد ۴۷-۵ساھ میں تکمیل کی نے برالمدارس میں درج ذیل اساتذہ کے سامنے زانوئے تلمذیتہ کئے:

حضرتِ اقدس اُستاذ العلماء مولانا خیر محمد جالندهری قدس سرهٔ (بانی خیر المدارس وخلیفه مجاز حضرتِ اقدس حکیم الامت مولانا انشرف علی تھانویؓ) حضرت مولانا عبدالشکور کامل پوری، حضرت مولانا مفتی محمد عبدالله دُیروی، حضرت مولانا محمد نورصاحب، حضرت مولانا









جمال الدين صاحب،حضرت مولا ناعلامه محمرشريف تشميري \_

تعلیم سے فراغت کے سال حضرتِ اقد س مولانا خیر محمد جالند هری سسلسلهٔ اشر فیه، امدادیه، صابر بیس بیعت کی اورعلوم ِ ظاہری کے ساتھ تعمیرِ باطن میں ان کے انوار وخیرات سے استفادہ کیا۔

تعلیم سے فراغت پر حضرت مرشد کے تکم سے روثن والا ضلع لائل پور کے مدرسہ میں

تدریس کے لئے تقرر ہوا، اور دوسال میں وہاں ابتدائی عربی سے لے کرمشکوۃ شریف تک تمام

کتابیں پڑھانے کی نوبت آئی۔ دوسال بعد حضرت مرشد نے ماموں کا نجن، ضلع لائل پور بھیج دیا،
وہاں حضرت الاستاذ مولانا محمد شفیع ہوشیار پوری (حال مدر س دارالعلوم کورنگی) کی معیت میں قریباً

دس سال قیام رہا۔ تعلیم وندریس کے ساتھ لکھنے کا شوق شروع ہی سے تھا،مشکلو ۃ شریف پڑھنے کے زمانے میں طبع زاد مشکلو ۃ المتقویو النجیعے کے نام سے تالیف کی تھی۔

سب سے پہلامضمون مولانا عبدالماجد دریابادی کے ردّ میں لکھا، موصوف نے ''صدقِ جدید'' میں ایک شنرہ قادیانیوں کی حمایت میں لکھا تھا، اس کے جواب میں ماہنامہ'' دارالعلوم'' دیوبند میں ایک شغمون شائع ہوا تھا، لیکن اس سے شغی نہیں ہوئی، اس لئے برادرم مستری ذکرالللہ کے ایما پر مرحوم کی تر دید میں مضمون لکھا جو' دارالعلوم' ہی کی دونسطوں میں شائع ہوا۔ ماہنامہ دارالعلوم کے ایڈیٹر مولانا از ہرشاہ قیصر کی فر مائش پر'' فتندُ انکار حدیث' پرایک مضمون لکھا جو ماہنامہ دارالعلوم دیوبند کے علاوہ ہفت روز ہ' تر جمانِ اسلام' میں بھی شائع ہوا، جمعیت علائے اسلام سرگودھا کے احباب نے اس کو کتاب گنگل میں شائع کے ایاب

فیلڈ مارشل ایوب خان۱۹۲۲ء میں بی ڈی نظام کے تحت ملک کے صدر ہے تو پاکتان کے ''اکبراعظم'' بینے کے خواب دیکھنے گئے، ڈاکٹر فضل الرحمٰن اوراس کے دفقاء کوابوالفضل اورفیضی کا کردار اداکر نے کے لئے بلایا گیا، ڈاکٹر صاحب نے آتے ہی اسلام پر تابر ٹوٹر حملے شروع کردیے، ان کے مضامین اخبارات کے علاوہ ادارہ تحقیقات اسلامی کے ماہنامہ'' فکر ونظر'' میں شاکع ہور ہے شھے۔ حضر ہے اقدس شیخ الاسلام مولا ناسید محمد لوسف بنوری نوّراللہ مرقدہ کی تمام تر توجہ'' فضل الرحمانی فتنے کے خلاف جنگ کا بگل بجایا فتنہ' کے کہنے میں گی ہوئی تھی، اور ماہنامہ'' بینات'' کراچی میں اس فتنے کے خلاف جنگ کا بگل بجایا جاچکا تھا۔'' بینات'' میں ڈاکٹر صاحب کے جو اقتباسات شاکع ہور ہے تھان کی روشیٰ میں ایک مفصل مضمون کھا جس کا عنوان تھا:'' ڈاکٹر فضل الرحمٰن کا تحقیقاتی فلسفہ اوراس کے بنیا دی اُصول'' میہ مضمون'' بینات'' کو تھے کے لئے بھیجا، تو حضر ہے اقدس بنوری ؓ نے کراچی طلب فرمایا، اور حکم فرمایا کہ مضمون'' بینات'' کو تھے کے لئے بھیجا، تو حضر ہے اقدس بنوری ؓ نے کراچی طلب فرمایا، اور حکم فرمایا کہ ماموں کا نجن سے ایک سال کی رُخصت لے کر کراچی آجاؤ۔ یہ ۱۹۲۱ء کا واقعہ ہے، چنانچے تھم کی گئیل ماموں کا نجن سے ایک سال کی رُخصت لے کر کراچی آجاؤ۔ یہ ۱۹۲۱ء کا واقعہ ہے، چنانچے تھم کی گئیل کی سال ختم ہوا تو تھم فرمایا کہ یہاں مستقل قیام کرو۔ بعض وجوہ سے ان دنوں کراچی میں مستقل قیام کی سال ختم ہوا تو تھم فرمایا کہ یہاں مستقل قیام کی سال ختم ہوا تو تھم فرمایا کہ یہاں مستقل قیام







مئی ۱۹۷۸ء بیل جناب میر شکیل الرحمٰن صاحب نے جنگ کا اسلامی صفحہ'' اقر اُ'' جاری فرمایا تو ان کے اصرار اور مولا نامفتی ولی حسن ٹوئی اور مولا نامفتی احمدالرحمٰن کی تاکید وفر ماکش پراس سے منسلک ہوئے اور دیگر مضامین کے علاوہ'' آپ کے مسائل اور ان کاحل'' کامستقل سلسلہ شروع کیا۔ جس کے ذریعے بلامبالغہ لاکھوں مسائل کے جوابات، پچھا خبارات کے ذریعہ اور پچھنجی طور پر کلھنے کی نوبت آئی ، الحمدللہ بیسلسلہ اب تک جاری ہے۔

بیعت کا تعلق حضرتِ اقد س مولا نا خیر محمد جالندهری نوّرالله مرقدهٔ سے تھا، ان کی وفات (۱۲رشعبان ۱۳۹۰ه) کے بعد حضرت قطب العالم ریحانة العصر شخ الحدیث مولا نا محمدز کریا کا ند ہلوی مہا جرِ مدنی نوّرالله مرقدهٔ (الهتوفی ۲۴ مرمئی ۱۹۸۲ء، ۲۹ رر جب ۲۰۸۱ه) سے رُجوع کیا اور حضرتِ شخ نے خلافت واجازت سے سرفراز فرمایا، اسی کے ساتھ عارف بالله حضرتِ اقد س کیا اور حضرتِ آخی صاحب عارفی نوّر الله مرقدهٔ (الهتوفی ۱۵رر جب ۲۰۸۱ه) نے بھی سندِ اجازت و خلافت عطافر مائی۔

بینات، ہفت روزہ ختم نبوت اور ماہنامہ اقر اُ ڈائجسٹ کےعلاوہ ملک کے مشہورعلمی رسائل میں شالع شدہ سیگروں مضامین کےعلاوہ چند کتا ہیں بھی تالیف کیس، جن کی فہرست درج ذیل ہے: ا: – اُردوتر جمہ خاتم انتہ تین ،از علامہ مجرانور شاہ شمیریؓ۔

۲: - أردوتر جمه ججة الوداع وعمرات النبي صلى الله عليه وسلم ، از حضرت ثينخ مولا نامحمه زكريا

مهاجرِ مدنی ٿ







س: عبرنبوت کے ماہ وسال (ترجمہ "بذل القوة فی سنی النبوة" از خدوم محمد ہاشم سندهی )۔

٣: - سيرت عمر بن عبدالعزيزٌ (عربي سيرجمه) -

۵: - سوانح حيات حضرتٍ شُخَّـ

٢: - اختلاف أمت اورصراط متنقيم، دوجلدي \_

-عصرحاضرحدیث نبوی کے آئینہ میں۔

٨: - شهائب بين ارجم الشياطين -

9:- تقيداور حق تقيد

١٠: - ترجمه فرمان على يرايك نظر ـ

اا: - مرزائی اور تغمیرمسجد \_

۱۲: – قادیا نیول کودعوت اسلام به

١١٠: -سرظفرالله خان كودعوت أسلام -

۱۴:-قادیانی جنازه۔

10:-قادياني مرده۔

١٧: - قادياني ذبيجه ـ

∠ا:- قاد ما نی کلمه۔

۱۸: - قادیانی مباہلہ (مرزاطا ہر کے جواب میں )۔

9ا: - قادیانیوں اور دُوسرَے غیرمسلموں کا فرق۔ - ان مانیوں اور دُوسرَے غیرمسلموں کا فرق۔

٢٠: -مرزاً قادياني اين تحرَرون كي مئينه مين -

ا۲: - حيات عيسى عليه السلام، اكابرأمت كي نظر ميں \_

۲۲: -نزولِ عيسى عليه السلام -

۲۳: -حضرت عیسلی علیه السلام اور مرز ا قادیانی به

۲۴:-المهدي وأسيح -

٢٥: -غدارِ پاکستان، ڈاکٹر عبدالسلام قادیانی۔

۲۷:-ربوه سے تل ابیب تک۔







# يبش لفظ

الحمدلله! ٥رمني ٨١٩١ء وحي كے پہلے لفظ "اقرأ" كے نام سے اسلامي صفحه كا آغاز كيا گیا،اس صفحہ کے پہلے ثنارہ میں درج ذیل تحریراس صفحہ کے مقصد کے طوریریان کی گئی،اس کاعکس

بفضل خداابتدائی سے اس شعبہ کی سر پرستی میرے محتر م اور شفق بزرگ حضرت مولانا محریوسف لدهیانوی صاحب نے قبول فرمائی اور دیگرمضامین کے ساتھ ایک مستقل سلسله '' آپ کےمسائل اوران کاحل'' کےعنوان سے شروع کیا جس میں قارئین کے مذہبی سوالات کے جواب دیئے جاتے ہیں۔ بہسلسلہالحمدللہ بہت جلدمقبول ہوااور یہ کہنا کوئی مبالغہٰ ہیں کہاس کے ذرایعہ قارئین کو بے شار دینی باتیں معلوم ہوئیں اور ہزاروں غلطیوں کی اصلاح ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ ''جنگ'' کاید شخیسب سے زیادہ مقبول اور معلومات افزاہے۔''جنگ'' کاہر قاری سب سے پہلے اسی کو پڑھتا ہے۔ ۵ مرمکی ۱۹۷۸ء کوشروع کیا ہوا پیسلسلہ الحمد للد'' اقر اُ'' کی صورت میں اپنی اسی مقبولیت کے ساتھ آج بھی جاری ہے، گیارہ سال گزرنے کے باوجود قارئین کی دِلچیسی میں ذرا بھی کمی واقع نہیں ہوئی۔اخبار کی زندگی بہت محدود ہوتی ہےاوراس کاریکارڈ رکھنا اورا سے محفوظ کرنا بہت ہی مشکل ہوتا ہے، اس لئے قارئین کی طرف سے بہت اصرار تھا کہ مولانا محمد یوسف لدھیانوی کے اس علمی ذخیرہ کو کتا بی شکل میں محفوظ کر دیا جائے تا کہ ستقبل کی نسلیں اس علمی ذخیرہ سے استفادہ کر سکیں ، اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے آج ہم اپنے قارئین کی خواہش کی شکیل میں '' آپ کے مسائل اوران کاحل'' کی پہلی جلد پیش کرنے کی سعادت حاصل کررہے ہیں۔اس کتاب کی تدوین وطباعت کے مراحل میں جناب ڈاکٹر شہیرالدین صاحب،مولا نامحرجمیل خان (انجارج اسلامي صفحه اقر أ) ، مولا نامحر نعيم امجرسيسي ،عبد اللطيف طاهر ،مولا ناسعيد احمد جلال يوري ، محروتيم غزالی محرصغير كاتب مجمد جاويد دُسكوي اورعبدالستار چودهري نے بہت تعاون كيا۔الله تعالیٰ ان تمام حضرات کواپنی طرف سے بہترین جزائے خیرعطافر مائے اور میرے لئے اور میرے ادارہ کے لئے اس کتاب کوصدقہ جاریہ بنائے، وما توفیقی الا باللہ!

> (ناشر) محرعتيق الرحمن لدهيانوي



چې فېرس**ت** «ې







## فهرست

# نوٹ: کسی بھی موضوع تک رسائی کے لیے اس پر کلک کریں

| 20         | ولی اور نبی میں کیا فرق ہے؟                     |    | ايمانيات                                     |
|------------|-------------------------------------------------|----|----------------------------------------------|
|            | کوئی ولی،غوث، قطب،مجدد، کسی نبی یا              | 19 | (مسلمانوں کے بنیادی عقائد)                   |
| 2          | صحابی کے برابزہیں                               | 19 | يمان كى حقيقت                                |
| 20         | كيا گوتم بدھ كو پيغمبرول ميں شار كر سكتے ہيں؟   | 11 | نجات کے لئے ایمان شرط ہے                     |
| ٣٧         | کسی نبی یاولی کووسیلہ بنانا کیساہے؟             | 77 | سلمان کی تعریف                               |
| ٣٧         | تجق فلال دعا کرنے کا شرعی حکم                   |    | بتدائی وحی کے تین سال بعد عمومی دعوت و       |
| ٣_         | تو فیق کی دعا ما تگنے کی حقیقت                  | ۲۳ | نبليغ كاحكم                                  |
| ٣2         | کسب معاش کے آ داب                               | 2  | گو نگے کا اُظہارِ اسلام                      |
| ٣٨         | اسباب کااختیار کرنا تو کل کےخلاف نہیں           | Tr | رمسلمان غیرمسلم کومسلمان کرسکتا ہے           |
| ٣٩         | اسباب پر بھروسہ کرنے والوں کا شرعی حکم          | 20 | ین اور مذہب میں کیا فرق ہے؟                  |
|            | کیاعالم ارواح کے وعدہ کی طرح آخرت               | rr | مراطِ متنقیم سے کیا مراد ہے؟                 |
| ٣٩         | میں دنیا کی باتیں بھی بھول جائیں گی؟            | 11 | كياامت محمريه مين غيرمسلم بھي شامل ہيں؟      |
| ۴,         | کشف والہام اور بشارت کیا ہے؟                    |    | نحریف شدہ آسانی کتب کے ماننے                 |
| <b>ا</b> م | كشف والهام ہوسكتا ہے كيكن وہ حجت نہيں           | 11 | الے اہل کتاب کیوں؟                           |
| <b>ا</b> م | اجتهاد وتقلير                                   | 11 | سلمان کواہل کتاب کہنا کیساہے؟                |
| <b>ا</b> م | کیاائمہار بعی پنمبروں کے درجہ کے برابر ہیں؟     |    | تضور ا کرم صلی الله علیه وسلم کے والدین      |
| ۱۲۱        | کیاکسی ایک فقه کوماننا ضروری ہے؟                | 19 | نریفین کےایمان پر بحث کرناجا ئزنہیں          |
| ۱۲۱        | کسی ایک امام کی تقلید کیوں؟                     |    | نگریزامریکن وغیرہ کفاررحتوں کےزیادہ          |
| ۱۲۱        | شرعاً جائزيانا جائز كام مين ائمه كااختلاف كيون؟ | 19 | تقدار بی <u>ن با</u> مسلمان؟                 |
|            | مسی ایک فقہ کی پابندی عام آدمی کے لئے           | ۳. | شخ قرآن کے بارہ میں جمہوراہل سنت کامسلک      |
| ٣٣         | ضروری ہے، مجتهد کے لئے نہیں                     | ٣٣ | تتعدى امراض اورا سلام                        |
| ۲۲         | کیااجتهاد کا درواز ہبند ہو چکاہے؟               |    | للد اور رسول کی اطاعت سے انبیاء کی           |
| مهم        | حپاروں اماموں کی بیک وفت تقلید                  | ۳۴ | ىعى <mark>ت نصيب</mark> ہوگی ان كا درجه نہيں |







|          |                                                   |            | 0 00 1031                                                   |
|----------|---------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------|
| ۵٩       | سنت کامذاق اڑا نا کفر ہے                          |            | قرآن وحدیث کے ہوتے ہوئے چاروں                               |
|          | مفاد کے لئے اپنے کوغیرمسلم کہنے والا کا فر        | 2          | فقهو <sub>ال</sub> خصوصاً <sup>حن</sup> فی فقه پرز در کیون؟ |
| ۵٩       | ہوجا تا ہے                                        | <u>۲</u> ۷ | ایک دوسرے کےمسلک پڑمل کرنا                                  |
| 4+       | نماز کا انکار کرنے والا انسان کا فرہے             | <u>مر</u>  | محاسن اسلام                                                 |
| 4+       | حضور سلی الله علیه و سلم کی ادنی گستاخی بھی کفرہے | <u>مر</u>  | اسلام- دین فطرت                                             |
| 71       | کیا گستاخِ رسول کوخرامی کهه سکتے ہیں؟             |            | اسلام دوسرے مذاہب سے کن کن باتوں                            |
| 71       | حضور صلی الله علیه وسلم کے منکر کا کیا حکم ہے؟    | ۲۸         | میں افضل ہے                                                 |
| 71       | اہل کتاب ذمی کا حکم ً                             |            | كفروشرك اورار تدادكي تعريف                                  |
|          | ایک اسلامی ملک میں ایسی جسارت                     | ۴٩         | اوراحكام                                                    |
| 45       | کرنے والے کا شرعی حکم                             | ٩٩         | شرک کے کہتے ہیں؟                                            |
|          | پانچ نمازوں اور معراج کا منکر بزرگ                | 4          | شرك كى حقيقت كياہے؟                                         |
| 41       | نہیں''انسان نماابلیس''ہے                          | ۵٠         | امورغيرعاديهاورشرك                                          |
|          | جو ملنگ، فقیر نماز روز ہ کے قائل نہیں وہ          | ۵٠         | کا فراور مشرک کے درمیان فرق                                 |
| 77       | مسلمان نہیں کیے کا فر ہیں                         | ۵۱         | کا فروں اور مشرکوں کی نجاست معنوی ہے                        |
| 77       | نمازی اہانت کرنے اور مذاق اڑانے والا کا فرہے      | ۵۲         | شرك وبدعت كسے كہتے ہيں؟                                     |
| 42       | بلا تحقيق حديث كاانكار                            | ۵۲         | بدعت کی تعریف                                               |
|          | ایک نام نہادادیبہ کی طرف سے اسلامی                | ۵۳         | كافر،زندىق،مرىد كافرق                                       |
| 42       | شعائر کی تو ہین                                   | ۵۴         | آنخضرت ملالا کے بعد جولوگ مرتد ہوگئے                        |
|          | شوہر کولبیں تراشنے پر برا کہنے سے سنت             | ۵۵         | مرتد کی توبہ قبول ہے                                        |
| ۸۲       | کے استخفاف کا جرم ہوا جو کفر ہے                   |            | اسلامی حکومت میں کا فر، اللہ کے رسول کو                     |
| ۷۴       | غيرمسلم كوشهبيدكهنا                               | 24         | گالی دیتووہ واجب القتل ہے                                   |
| ∠۵       | کیاشو ہر کو بندہ کہنا شرک ہے؟                     | 24         | قرآن پاک کی تو ہین کرنے والے کی سزا                         |
|          |                                                   | ۵۷         | ضرور یات دین کامنگر کا فرہے                                 |
| ∠۵       | غيرمسكم يسے تعلقات                                | ۵۸         | صحابہ کو کا فر کہنے والا کا فرہے                            |
| ∠۵       | غيرمسكم كوقرآن دينا                               |            | صحابہ کا مٰداق اڑانے والا گمراہ ہے اوراس                    |
| ۷۲       | غيرمسكم والدين اورعز بيزول سي تعلقات              | ۵۸         | کاایمان مشتبہ ہے                                            |
| ۷۲       | غيرمسكم رشته دار سے تعلقات                        |            | دی <mark>ن کی کسی بھی بات کا نداق اڑانا کفرہے،ای</mark> سا  |
| <b>4</b> | غیرمسلم کے ساتھ دوئ                               | ۵۸         | کرنے والااپنے ایمان اور نکاح کی تجدید کرے                   |
|          | → + <b>♦ ₹</b> }>#                                | ***        |                                                             |





|     |                                             |            | اورا ق ا                                      |
|-----|---------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------|
| ۸۳  | ہندوؤں کا کھاناان کے برتنوں میں کھانا       |            | غیرمسلم کا کھانا جائز ہے لیکن اس سے           |
|     | بھنگی یاک ہاتھوں سے کھانا کھائے تو برتن     | 44         | دوستی جا نزنهیں                               |
| ۸۳  | نایاکنہیں ہوتے                              | 44         | شیعوں کے ساتھ دوستی کرنا کیساہے؟              |
| ۸۳  | شیعوں اور قا دیا نیوں کے گھر کا کھانا       | 44         | غیرمسلم اور کلیدی عہدے                        |
| ۸۳  | مرتدول كومساجد سے نكالنے كاحكم              |            | مسلمان کی جان بچانے کے لئے غیرمسلم            |
| ۸۴  | بتوں کی نذر کا کھا ناحرام ہے                | ۷۸         | کاخون دینا<br>• مراس                          |
|     | غیر مسلموں کے لئے ایمان و ہدایت کی          | ۷۸         | غيرمسلم كي امدا د                             |
| ۸۴  | دعاجا نزہے                                  | ۷۸         | غيرمسلمول كےمندر يا گرجا كى تعمير ميں مدوكرنا |
|     | زگس ادا کارہ کے مرتد ہونے سے اس کی          | <b>4</b> 9 | غيرمسلم استادكوسلام كرنا                      |
| ۸۴  | ** •                                        |            | ایسے برتنوں کا استعال جو غیرمسلم بھی          |
| ۸۵  | شرعی احکام کے منکر کی نماز جنازہ ادا کرنا   | <b>4</b> 9 | استعال کرتے ہوں                               |
| ۸۵  | غیرمسلم کے نام کے بعد مرحوم لکھنا ناجائز ہے |            | جس کا مسلمان ہونا معلوم نہ ہواہے              |
|     | غيرمسلم کی میت پر تلاوت اوراستغفار کرنا     | 49         | سلام نه کریں<br>• مراب تا ہے                  |
| ۲۸  | گناه ہے                                     | ۸٠         | غيرمسكم كامديه قبول كرنا                      |
|     | کیا مسلمان غیرمسلم کے جنازے میں             |            | ہندو کی کمائی حلال ہوتو اس کی دعوت کھا نا     |
| ۲۸  | شرکت کر سکتے ہیں؟ ا                         | ۸٠         | جائز ہے                                       |
|     | غیر مسلم کا مسلمان کے جنازے میں             | ۸٠         | غیرمسلم کےساتھ کھانا پینااور ملناجلنا         |
| ۲۸  | شريك مونااور قبرستان جانا                   | ۸۱         | غیرمسلموں کے مذہبی تہوار                      |
| ۸۷  | غیرمشلم کومسلمانوں کے قبرستان میں فن کرنا   | ٨١         | غیرمسلم کے ہاتھ کی لیکی ہوئی چیز کھانا        |
|     | ملمانوں کے قبرستان کے نزدیک                 |            | چینی اور دوسرے غیر مسلموں کے ہوٹلوں           |
| ۸۷  | كافرول كاقبرستان بنانا                      | ٨١         | ميں غيرذ بيحه كھاً نا                         |
|     |                                             | ۸۱         | مختلف مذاهب كےلوگوں كاا كٹھے كھانا كھانا      |
| ۸۷  | بشريت إنبياء يبهم السلام                    |            | غیرمسلم کے ساتھ کھانا جائز ہے مگر مرتد        |
| ۸۷  | بشريت إنبياء كيهم السلام                    | ۸۲         | ۔<br>کےساتھ بیں                               |
| 1+9 | نبي اكرم صلى الله عليه وسلم نورين يابشر؟    |            | غیرمسلم کے ساتھ کھانا کھانے سے ایمان          |
| 1+9 | 1 •1                                        | ۸۲         | كمز ورنهيٰن ہوتا                              |
| 11+ | معراج                                       |            | عیسائی کے ہاتھ کے دھلے کپڑے اور               |
| 11+ | معراج جسمانی کاثبوت                         | ۸۲         | جھوٹے برتن                                    |
|     |                                             | ***        |                                               |
|     |                                             |            |                                               |





جلداول \* اورأ ان كاحل معراج میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی

حضرت کیچیٰ علیہالسلام شادی شدہ نہیں تھے حضرت ہارون علیہالسلام کے قول کی تشریح IJΛ 111 كيا حضرت خضرعليهالسلام نبي تھي؟ 114 حضرت خضرعلیہ السلام کے ذمہ کیا ڈیوٹی ہے؟ 111 114 حضور صلى الله كنام كي المصرف "ص" لكهنا رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سے محبت اور 111 الله كي ناراضي 111 حضورصلی الله علیه وسلم اور حضرت آ دم علیه 111 السلام کے نام پر ''ص'' اور '' کھنا 177 صيغه خطاب كيساته صلوة وسلام يزهنا 177 111 نى اكرم صلى الله عليه وسلم كاحليه مبارك 111 122 طائف سے مکہ مکرمہ حضورصلی اللہ علیہ وسلم کس کی بناہ میںتشریف لائے؟ 111 174 حواری کسے کہتے ہیں؟ 114 عشره مبشره کس کو کہتے ہیں؟ 114 انبیاعلیهم السلام اور صحابه رضی الله عنهم کے ۱۱۳ ناموں کے ساتھ کیا لکھاجائے؟ 111 خلفائے راشدین میں جارخلفاء کےعلاوہ دوسر بےخلفاء کیوں شامل نہیں؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے قول: ''اگر 110 میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو فلاں ہوتا'' کا مصداق کون ہے؟ 110 حضرت ابوبكرصديق رضى اللهءنه كي تاريخ 114 ولا دت ووفات حضرت عمر فاروق رضى اللهءنه كي تائيد مير 114 حضرت آدم عليه السلام سينسل كس طرح نزول قرآن حضرت عمر رضي اللّه عنه كي تاريخ ولا دت 114 حضرت دا ؤ دعلیهالسلام کی قوم اورز بور وشهادت 114

حاضري کتني بار ہوئي؟ کیامعراج کی رات حضورصلی الله علیه وسلم نے اللہ تعالیٰ کودیکھاہے؟ کیا شب معراج میں حضرت بلال آپ صلی اللّٰدعلیہ وسلم کے ساتھ تھے؟ حضورصلی الله علیه وسلم معراج سے واپس کس چزیرآئے تھے؟ حضورصلی الله علیه وسلم کی خواب میں زیارت أتخضرت صلى الله عليه وللم كى زيارت كى حقيقت خواب میں زیارت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بنیا دی اصول خواب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زيارت سيصحاني كادرجه كيا غيرمسلم كوحضور صلى الله عليه وسلم كي زیارت ہوسکتی ہے؟ انبياء يبهم السلام اورحضورصلى الله عليه وسلم كے صحابةٌ وصحابياتٌّ ،از واج مطهرات اورصاحبزاديان حضرت آدم عليهالسلام كوسات بزارسال حضرت آدم عليه السلام كوفرشتون كاسجده كرنا کیا انسان حضرت آ دم علیه السلام کی غلطی

کی پیداوارہے؟

چلى؟ كياان ميرار كيال بهي تھيں؟







حضرت ام ماني رضي الله عنها كون تقيس؟ حضرت عمر فاروق رضى الله عنه کےخلاف 199 حضرت حسین رضی اللّٰدعنہ اور یزید کے بهتان تراشان 111 بارے میں مسلک اہل سنت حضرت عمررضي اللدعنه كاكشف 111 حضرت حسين رضى الله عنداور مزيد كي حيثيت حضرت عثان رضی الله عنه کی تاریخ کیایزیدپلیدکہناجائزے؟ ١٣٢ شهادت وعمرشريف **\*** یزید پرلعت جھنے کا کیا حکم ہے؟ حضرت عثمان رضى الله عنه كا نكاح حضرت 1+1 يزيدا ورمسلك اعتدال ام كلثوم رضى الله عنهاسي آساني وي سے ہوا 127 **۲+۲** حضرت علی رضی اللّٰدعنہ کے نام کے ساتھ 11+ تقدیر کیاہے؟ كرم الله وجهه كيول كهاجا تاہے؟ 127 11+ تقدیر برحق ہے،اس کوماننا شرطِ ایمان ہے كماحضرت عليٌّ كے نكاح مؤقت تھے؟ 711 ١٣٣ حضرت على كرم الله وجهه كي عمر مبارك اور تقدیروتد بیر میں کیافرق ہے؟ 717 تاریخ شہادت کیا تقدیر پرایمان لا ناضروری ہے؟ مهما ۲۱۴ حضرت اميرمعاويه ضي الله عنهك اسلام لائے؟ تقذير بنانا مهرا 717 حضرت عباس اور حضرت على مرتضلي رضي كياظاهري اسباب تقدير كي خلاف بن؟ ۲۱۴ الله عنها کے بارے میں چندشبہات کاازالہ ۱۳۴ انسان کے حالات کاسب اس کے اعمال ہیں 110 انسان کی زندگی میں جو کچھ ہوتا ہے کیا وہ حضرت بلال رضى اللهءنه كي شادي 194 192 سب کھھ پہلے لکھا ہوتا ہے؟ حضرت ابوسفيان رضى الله عندس بركماني كرنا 717 براكام كركے مقدر كوذمه دارگھېرانا تيجي نہيں حضرت ابوسفيان رضى الله عنه كانام كس خیر اور شرسب خدا کی مخلوق ہے،لیکن طرح لکھاجائے؟ 194 شیطان شرکاسبب و ذریعہ ہے أنخضرت صلى الله عليه وسلم كي صاحب زاديان 191 **1**1/ ہر چیز خداکے حکم کے ساتھ ہوتی ہے عمر، بکر، زید، فرضی ناموں سے صحابہ رضی MA قاتل کو سزا کیوں؟ جبکہ آل اس کا نوشتہُ 191 الله نهم کی ہےاد نی نہیں ہوتی حضرت خدیجه رضی الله عنها کی وفات پر MA تقديرتها؟ خودکشی کوحرام کیوں قرار دیا گیا، جبکهاس 199 حضورصلي الله عليه وسلم كي عمر كى موت اسى طُرح لكھى تھى؟ أتخضرت صلى الله عليه وسلم نے سيدہ عائشه MA شوہراور بیوی کی خوش بختی یا بدبختی آگے صدیقه رضی الله عنها سے کب شادی کی؟ 199 پیچیے مرنے میں نہیں ہے کیا سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کا شوہر مسلمان تفا؟ 199



جلداول

۲۳۵

4

۲<u>۷</u>۵



مرزا قادیانی کاکلمہ پڑھنے پرسزا کا گمراہ

قادیانی عقیدہ کے مطابق مرزا غلام احمہ

قادیانی ہی (نعوذ باللہ) محدرسول اللہ ہے

منکرین ختم نبوت کے لئے اصل شرعی

فيصله کيا ہے؟

مرزا قادياني كادعويُ نبوت

کن بروپیگنڈہ

**r**∠ ۵ مرزائيول كساته تعلقات ركضي والامسلمان ٢٧٧

قاد ہانی کی دعوت اوراسلامی غیرت 144

قادیانیوں کی تقریب میں شریک ہونا 141 739

قادیانیوں سے رشتہ کرنا یا ان کی دعوت

كها ناجا ئزنہيں ۲۴. 141

قادياني نواز وكلاء كاحشر **r**∠ **A** اگر کوئی جانتے ہوئے قادیانی عورت سے ۱۳۱

نكاح كرليقواس كاشرع حكم ۲۳۳ 149

قادیا نیوں کومسجد بنانے سے جبراً رو کنا

کیساہے؟







| 211         | حضرت عيسى عليه السلام كامد فن كهال موكا؟ |                | ديندار المجمن اور ميزان المجمن والے                        |
|-------------|------------------------------------------|----------------|------------------------------------------------------------|
| ٣19         | حضرت مريم رضى الله عنهائ بار ميس عقيده   | 1/1            | قادیا نیوں کی بگڑی ہوئی جماعت ہیں                          |
| ٣19         | علامات ِ قيامت                           |                | دیندارانجمن کاامام کافرومر تدہےاس کے                       |
| ٣19         | قیامت کی نشانیاں                         | 71 1           | پیچیےنما زنہیں ہوتی                                        |
| ۳۲۱         | علامات قیامت کے بارے میں سوال            |                | دیندارانجمن کے پیروکار مربد ہیں،ان کا مردہ                 |
|             | حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کے بارے           | 71/            | مسلمانوں بے قبرستان میں دنن نہ کیا جائے                    |
| ٣٢٢         | = 0 0                                    |                | عقيده خثم نبوت اورنز ول عيسى                               |
|             | حضرت مهدیؓ کا ظهور کب ہوگا؟ اور کتنے     | 110            | عليهالسلام                                                 |
| ٣٢٢         | ون رہیں گے؟                              |                | خاتم النبيين كالصيح مفہوم وہ ہے جوقر آن و                  |
| ٣٢٢         | 2000000                                  | 791            | <i>مدیث سے</i> ثابت ہے                                     |
| 22          |                                          | 791            | خاتم النبيتين اور حضرت عيسى عليه السلام                    |
| 44          | 2) 0 030, 1 05.                          | 797            | نبوت تشریعی اورغیرتشریعی میں فرق                           |
| ٣٣٢         | 1 43 15.5.5.                             |                | کیا پاکستانی آئین کے مطابق کسی کو صلح یا                   |
|             | كيا حضرت مهدئ اورعيسى عليه السلام        | 791            | مجدد ماننا کفرہے؟                                          |
| ٣٣٢         | 0. 0                                     | 190            | ختم نبوت کی تحریک کی ابتداء کب ہوئی؟                       |
| ۳۳۲         | 021 0 312 0 24 3 21                      |                | حضرت عيسلى عليه السلام تس عمر ميں نازل                     |
| ٣٣٥         | · -                                      | 190            | ہوں گے؟                                                    |
|             | چود ہویں صدی کے مجدد حضرت مولا نامحہ     |                | حضرت عیسلی علیہ السلام بحثیت نبی کے                        |
| mm'         | _0,000)                                  | 797            | تشریف لائیں گے یا بحثیت امتی کے؟                           |
| ۳۳۱         | — 02 02 02 0 <u>2 02 0</u>               |                | کیا حضرت عیسی علیہ السلام کے رفع                           |
|             | چود ہویں صدی ہجری کی شریعت میں کوئی<br>ز | <b>19</b> 2    | جسمانی کے متعلق قرآن خاموش ہے؟                             |
| <b>۳۳</b> 2 |                                          |                | حضرت عيسى عليه السلام كوئس طرح بهجإنا                      |
| <b>μμ</b> 2 |                                          | <b>19</b> 2    | جائےگا؟                                                    |
| <b>μμ</b> / | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,    | 791            | حضرت عيسلي عليه السلام كامشن كيا هوگا؟                     |
| μμ/<br>     |                                          | μ              | حضرت عيسى عليه السلام آسان پرزنده بين                      |
| μη.<br>     | 2 0038 7.33 03.1031.                     |                | حضرت عیسلی علیه السلام کی حیات ونزول تنه به                |
| <b>M</b> P2 | ن د د د د د د د د د د د د د د د د د د د  | m+1            | قر آن وحدیث کی روشنی میں<br>حدوم عنسل میں اس کر مصرف السام |
| <b>mr</b> 2 | گناهون کی توبهاورمعافی                   | ۳۱۸            | حضرت عيسلى علىيه السلام كاروح الله بهونا                   |
|             | >+@<>KX                                  | WAY TO THE THE |                                                            |





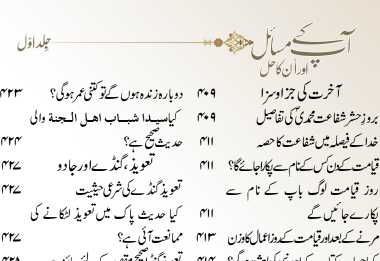


الله تعالیٰ اپنے بندوں کوسزا کیوں دیتے مشر کے حساب سے پہلے عذاب قبر کیوں؟ ۳۶۹ ہیں جبکہ وہ والدین ہے بھی زیادہ شفق ہیں ۔ ۳۴۷ عذاب قبر کا احساس زندہ لوگوں کو کیوں توبہ سے گناہ کبیرہ کی معافی ۳۵۳ نہیں ہوتا؟ اینے گناہوں کی سزا کی دعا کے بجائے پیر کے دن موت اور عذاب قبر ٣/٠ معافی کی دعامانگیں ۳۵۳ کیاروح اور جان ایک ہی چیز ہے؟ ا ک۳ بار بارتوبهاور گناه کرنے والی کی بخشش ۳۵۳ قبر میں جسم اور روح دونوں کوعذاب ہوسکتا ہے کیابغیربیزا کے مجرم کی توبہ قبول ہوسکتی ہے؟ ۳۵۴ موت کے بعدمردہ کے ناثرات 124 بغیرتو بہ کے گناہ گارمسلمان کی مرنے کے مستقبر میں جسم سےروح کاتعلق 74 ۳۵۳ دفنانے کے بعدروح ایناونت کہا گزارتی ہے؟ بعدنحات فرعون كاو وبت وقت توبكرن كاعتبار نبيس سه ٢٥٥ كياروح كودنيا مس محوصني كآزادى موتى ي کباروحوں کا د نیامیں آیا ثابت ہے؟ صدق دل سے کلمہ پڑھنے والے انسان کو <u>سر ۵</u> ۳۵۵ کیاروحیں جمعرات کوآتی ہیں؟ اعمال کی کوتاہی کی سز ا کیا مرنے کے بعدروح حالیس دن تک نماز روز وں کی یا بندمگر شوہر اور بچوں سے لڑنے والی بیوی کاانجام سے مصد مصد میں م ۳۵۲ گھرآتی ہے؟ <u>سر ۵</u> حادثاتی موت مرنے والے کی روح کا ٹھکانا ۲۷۲ سحى توبهاور حقوق العباد گناہ گار دوسروں کو گناہ سے روک سکتا ہے سے سول سرواز کرنے کے بعد قبر میں سوال کا موت کے بعد کیا ہوتا ہے؟ ۔ ۳۵۹ جواب س طرح دے سکتی ہے؟ 724 م نے کے بعد روح دوسرے قالب میں موت کی حقیقت مقرره وقت يرانسان كي موت نہیں جاتی ma9 M24 اگرم تے وقت کلمہ طبیبہ نہ پڑھ سکے تو کیا ہوگا کیا قیامت میں روح کواٹھایاجائے گا؟ **m**∠∠ 29 ېرزخي زندگي کيسې هوگې ؟ كما قبر ميں آنخضرت صلى الله عليه وسلم كي **سر** کے شببہ دکھائی جاتی ہے؟ **س** ہررگوں کے مزارات برعرس کرنا، جا در س ۳۲۰ چڑھانان سے نتیں مانگنا کیساہے؟ مردہ ذن کرنے والوں کی آہٹ سنتا ہے MAM ۳۲۰ قبروں پر پھول ڈالناخلاف سنت ہے کیامرد ہے سلام سنتے ہیں؟ ٣٨٣ ۳۲۰ قبروں پر پھول ڈالنے کے بارے میں شاہ قبر کاعذاب برحق ہے ترابالحق كاموقف قبر کے حالات برحق ہیں ۳۸۴ ١٢٣ · 'مسَله کی تحقیق'' یعنی قبروں پر پھول ڈالنا قبر کاعذاب وثواب برحق ہے



عذاب قبریر چنداشکالات اوران کے جوابات سامس بدعت ہے





تعویذ گنڈا صحیح مقصد کے لئے جائز ہے کیاحساب و کتاب کے بعد نبی کی بعثت ہوگی؟ مالم ۴۲۸ أتخضرت صلى الله عليه وسلم جزا وسزامين ناجائز کام کے لئے تعویز بھی ناجائز ہے،

لینے والا اور دینے والا دونوں گناہ گار ہوں گے ۲۹ شر یکنہیں بلکہا طلاع دینے والے ہیں 414 حق کام کے لئے تعویز لکھنا د نیاوی تدبیر جرم کی د نیاوی سز ااورآ خرت کی سز ا 410

انسان جنتی اینے اعمال سے بنتا ہے ہے،عبادت نہیں تعویذ کامعاوضہ حائز ہے ا تفا قات اور دوسری چیز ول سے نہیں ۴۳۰ 10

کیاتمام زاہب کےلوگ بخشے جائیں گے؟ ۲۱۵ تعويذ بهن كربيت الخلاجانا جسمهم غیرمسلموں کےا چھےاعمال کابدلہ حادوکرنا گناہ کبیرہ ہے اس کا توڑ آیات MIY

گناه گارمسلمان کی شخشش قرآنی ہیں 414

نقصان پہنچانے والے تعویذ ، جادو،ٹو گکے گناه اور ثواب برابر ہونے والے کاانحام 11/

كياقطعي گناه كو گناه سجھنے والا ہميشہ جہنم حرام ہیں جو جا دو باسفلي ثمل كوحلال سمجھ كر كرے وہ

میں رہے گا؟ گناه گارمسلمان کودوزرخ کے بعد جنت کا فرہے MIA

MIA

سفلى عمليات سے توبہ كرنى جاہئے امر بالمعر وف اورنهي عن المنكر عذاب الهي

MIA کورو کنے کا ذریعہ ہے

جنات

جنات کا وجود قر آن وحدیث سے ثابت ہے ۳۳۲ 277

> اہل ایمان کو جنات کا وجود تشکیم کئے بغیر 277

حارةبين 277 سسهم

جنات کاانسان پرآناحدیث سے ثابت ہے ٣٢٣

جنات کا آ دمی پرمسلط ہوجانا ۲۳۳۸

جنت

جنت میں اللّٰہ کا دیدار نیک عورت جنتی حوروں کی سر دار ہوگی

بہشت میں ایک دوسرے کی بہجان اور محبت

جنت میں مرد کیلئے سونے کا استعال







|              |                                               |        | اورا ای ا                                    |
|--------------|-----------------------------------------------|--------|----------------------------------------------|
| <u>የ</u> የየለ | دست شناسی اورا سلام                           | مهما   | ''جن''عورتوں کاانسان مردوں سے تعلق           |
| ومم          | دست شناسی کی کمائی کھانا                      | ۳۳۵    | ابلیس کی حقیقت کیا ہے؟                       |
| ومما         | ستارول كاعلم                                  | ۲۳۹    | کیااہلیس کی اولادہے؟                         |
| ومما         | نجوم پراعتقاد گفرہے                           | ۲۳۹    | ہمزاد کی حقیقت کیاہے؟                        |
| ٩٣٦          | اہل نجوم پراعتاد درست نہیں                    |        |                                              |
| ra+          | برجوں اورستاروں میں کوئی ذاتی تأثیرہیں        | ۲۳۷    | تو ہم رستی                                   |
| ra+          | نجومي كو ہاتھ د كھا نا                        | ٢٣٧    | اسلام میں بدشگونی کا کوئی تصور نہیں          |
|              | جومنجم سے حال ہو چھے اس کی جالیس دن           |        | اسلام نحوست كا قائل نهيس نحوست انسان         |
| ra+          | کی نماز قبول نہیں ہوتی                        | ۲۳۷    | کی برعملی میں ہے                             |
| ra1          | ستاروں کے ذریعے فال نکالنا                    | 42     | لڑ کیوں کی پیدائش کو منحوس مجھنا             |
| ra1          | علم الاعداد پریقین رکھنا گناہ ہے              | ۴۳۸    | عورتول کومختلف رنگول کے کپڑے پہننا           |
| rar          | ہاتھ کی لکیروں پر یقین رکھنا درست نہیں        | 227    | مهینول کی نحوست                              |
| rar          | ألو بولناا ورنحوست                            | ۴۳۸    | محرم ،صفر، رمضان وشعبان میں شادی کرنا        |
| rar          | شادی پردروازے میں تیل ڈالنے کی رسم            | وسم    | ماه صفر کومنحوس سمجھنا کیسا ہے؟              |
|              | نظر بدسے بچانے کے لئے بچے کے سیاہ             | وسهم   | شعبان میں شادی جائزہے                        |
| ram          | دها گه باندهنایا کاجل کانشان لگانا            |        | كيامحرم ،صفر ميں شادياں رنج وغم كا باعث      |
| ram          | غرِوبَ آفتاب کے فوراً بعد بتی جلانا           | وسم    | ہوتی ہیں؟                                    |
| ram          | منگل اور جمعہ کے دن کپڑ بے دھونا              | 447    | عيدالفطروعيدالاضحاك درميان شادى كرنا         |
|              | ہاتھ دکھا کر قسمت معلوم کرنا گناہ ہے اور      | 477    | کیامنگل، بدھ کوسرمہ لگانا جائز ہے؟           |
| rar          | اس پریقین کرنا کفرہے                          | 477    | نوروز کے تہوار کا اسلام سے کچھعلق نہیں       |
| rar          | آنگھوں کا پھڑ کنا                             | الماما | رات کوجھاڑودینا                              |
|              | کیاعصرومغرب کے درمیان مردے کھانا              |        | عصر کے بعد جھاڑو دینا، چیل کے اوپر           |
| rar          | کھاتے ہیں؟                                    | الماما | چیل رکھنا کیساہے؟                            |
| rar          | تو ہم رہتی کی مثالیں                          | ۲۳۲    | توہم پرستی کی چند مثالیں                     |
|              | شیطان کونماز سے روکنے کے لئے جائے             | ۲۳۲    | التي چيل كوسيدها كرنا                        |
| raa          | نماز کا کونہ الٹنا غلط ہے                     | ۲۳۲    | استخاره کرناحق ہے لیکن فال تھلوانا ناجائز ہے |
| ray          | نقصان ہونے پر کہنا کہ کوئی منحوں صبح ملا ہوگا |        | قرآن مجیدے فال نکالنا حرام ہے اس             |
| ray          | اُلٹےدانت نکلنے پر بدشگونی توہم پرستی ہے      | ۲۳۲    | فال کوالله کا حکم سمجھنا غلط ہے              |







|                         |                                           |             | <b>ن</b> اوراُ ان کاحل به اوراُ ان کاحل      |
|-------------------------|-------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------|
|                         | یہ کہنا کہ 'تمام بی نوع انسان اللہ کے بچے |             | چاند گرہن یا سورج گرہن سے جاند یا            |
| 449                     | ہیں''غلطہے                                | ray         | سورج کوکوئی اذبیت نہیں ہوتی                  |
|                         | یں ہے۔ اور بیٹیوں کی تقسیم کیوں           | ray         | عورت کاروٹی ریاتے ہوئے کھالینا جائز ہے       |
| 449                     | ي ہے؟                                     | <u>۳۵</u> ۷ | جمعہ کے دن کپڑے دھونا                        |
|                         | زلزله کے کیا اسباب ہیں؟ اور مسلمان کو کیا | <u>۳۵</u> ۷ | عصراورمغرب کے درمیان کھانا پینا              |
| 449                     | كرناحا بيع؟                               |             | کٹے ہوئے ناخن کا پاؤں کے نیچے آنا،           |
| rz+                     | اجتماعی اورانفرادی اصلاح کی اہمیت         | <u>۳۵</u> ۷ | پتلیوں کا پھڑ کنا ، کا لی بلی کاراستہ کا ٹنا |
| r2r                     | سكھوں كاايك سكھاشاہى استدلال              | ۲۵۸         | زمین پرگرم یانی ڈالنے سے پچھنیں ہوتا         |
| 72 m                    | حقوق الله اور حقوق العباد                 |             | نمک زمین پر گرنے سے پھنہیں ہوتا،             |
| 72 m                    | ما یوسی کفر ہے                            | ۲۵۸         | لیکن قصداً گرا نابراہے                       |
| 72 m                    | صبراور بيصبري كامعيار                     | ۲۵۸         | پقر کاانسان کی زندگی پراثرانداز ہونا         |
| <u>۳</u> ۷ ۲            | مردہ جنم شدہ بچہ آخرت میں اُٹھایا جائے گا |             | فیروزہ پیخر حضرت عمرؓ کے قاتل فیروز کے       |
| <u>۳۷</u> ۲             | والدين پر ہاتھا ٹھانے والے کی سزا         | ran         | نام پرہے                                     |
| ٣ <u>८</u> ۵            | والده كي بج جاناراضي پرمؤاخذه نهيس موگا   | ra9         | پقرول کی اصلیت                               |
|                         | والدین کے مرنے کے بعد نافر مان اولا د     | ra9         | پچروں کے اثرات کاعقیدہ رکھنا کیساہے؟         |
| ٣ <u>८</u> ۵            | ان کے لئے کیا کرے؟                        |             |                                              |
| <i>۱۲</i> ۸ •           | زمین وآسان کی تخلیق میں تدریج کی حکمت     | 14.         | متفرق مسائل                                  |
| <u>የ</u> ለ1             | رحمت للعالمين اوربدؤعا                    | 447         | نظر لگنے کی حقیقت                            |
| 71 m                    | مباہلہ اور خدائی فیصلہ                    |             | اسلاً می مما لک میں غیر مذہب کی تبلیغ پر     |
| ۳۸۵                     | ا پریل فول کا شرعی حکم                    | 44          | پابندی تنگ نظری نہیں                         |
| $\gamma \Lambda \angle$ | انسان كاجإ ندبر بهنجنا                    | 444         | کا فرکوکا فر کہنا حق ہے                      |
|                         |                                           | 442         | خناس کا قصہ ن گھڑت ہے                        |
|                         |                                           | 444         | بے علمی اور بے ملی کے وبال کا مواز نہ        |
|                         |                                           | 240         | متبرك قطعات                                  |
|                         |                                           | 240         | کیاز مین پر جبرائیل کی آمد بند ہوگئ ہے؟      |
|                         |                                           | ۲۲          | کیاد نیاو مافیها ملعون ہے؟                   |
|                         |                                           | 447         | کیا''خدانعالی فرما تا ہیں'' کہنا جائزہے؟     |
|                         |                                           | 447         | اللَّه كي جَلَّه لفظ 'خدا'' كااستعال كرنا    |







## ايمانيات مسلمانوں کے بنیادی عقائد

### ايمان كي حقيقت

س.....ایمان کیاہے؟ حدیث کی روشنی میں وضاحت کریں۔

ح .....حدیث جبرائیل میں حضرت جبرائیل علیه السلام کا پہلاسوال بیرتھا کہ اسلام کیا ہے؟ اس کے جواب میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کے پانچ ارکان ذکر فرمائے۔ حضرت جبرائیل علیهالسلام کا دوسراسوال بیرتھا کہ:ایمان کیاہے؟ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا کہ:''ایمان پیہے کہتم ایمان لا وَاللّٰہ پر،اس کے فرشتوں پر،اس کی کتابوں یر،اس کے رسولوں پر، قیامت کے دن پراورایمان لا وَانچھی بری تقدیر پر۔''

ایمان ایک نور ہے جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تصدیق سے دل میں آ جا تا ہے،اور جب بینوردل میں آتا ہے تو کفروعنا داور رسوم جاہلیت کی تاریکیاں حجیث جاتی ہیں اورآ دمی ان تمام چیزوں کوجن کی آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے خبر دی ہے، نور بصیرت سے تطعی سچی سمجھتا ہے۔ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:''نتم میں سے کوئی شخص مؤمن نہیں ہوسکتا ہے یہاں تک کہاس کی خواہش اس دین کے تالع نہ ہوجائے جس کومیں لے كرآيا ہوں۔" آپ كے لائے ہوئے دين ميں سب سے اہم تريد چھ باتيں ہيں جن كا ذكراس حديث ياك ميں فرمايا ہے، پورے دين كا خلاصدانهي چير باتوں ميں آجاتا ہے:

ا:....الله تعالى پرايمان لانے كابير مطلب ہے كمالله تعالى كوذات وصفات ميں کیتا سمجھے، وہ اپنے وجود اور اپنی ذات وصفات میں ہر نقص اور عیب سے پاک اور تمام کمالات سےمتصف ہے، کا ئنات کی ہر چیزاسی کے ارادہ ومشیت کی تابع ہے،سب اسی











<u>کے بختاج ہیں</u>، وہ کسی کامختاج نہیں، کا ئنات کے سارے تصرفات اسی کے قبضہ میں ہیں،اس کا کوئی شریک اور ساجھی نہیں۔

۲:....فرشتوں پرایمان به که فرشتے ،الله تعالی کی ایک مستقل نورانی مخلوق ہے، وہ الله تعالیٰ کی نافر مانی نہیں کرتے بلکہ جو حکم ہو، بجالاتے ہیں،اور جس کو جس کام پرالله تعالیٰ نے مقرر کر دیا ہے وہ ایک لمحہ کے لئے بھی اس میں کوتا ہی نہیں کرتا۔

س:....رسولوں پرایمان یہ کہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں کی ہدایت اور انہیں اپنی رضامندی اور ناراضی کے کاموں سے آگاہ کرنے کے لئے کچھ برگزیدہ انسانوں کو چن لیا، انہیں رسول اور نبی کہتے ہیں۔ انسانوں کو اللہ تعالیٰ کی خبریں رسولوں کے ذریعے ہی پہنچتی ہیں، سب سے پہلے نبی حضرت آدم علیہ السلام تھے، اور سب سے آخری نبی حضرت آحمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ آپ کے بعد قیامت تک سی کو نبوت نہیں ملے گی، بلکہ آپ ہی کا لایا ہوادین قیامت تک رہے گا۔

ہم:..... کتابوں پرایمان یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبیوں کی معرفت بندوں کی ہدایت کے لئے بہت سے آسانی ہدایت نامے عطا کئے، ان میں چار زیادہ مشہور ہیں: تورات، جو حضرت موسیٰ علیہ السلام پر اتاری گئی، زبور جو حضرت داؤد علیہ السلام پر نازل کی گئی، انجیل جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر نازل کی گئی، اور قرآن مجید جو حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا گئی اور قرآن مجید جو حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا گئا مہ ہے جو خدا تعالیٰ کی طرف سے بندوں کے پاس بھیجا گیا، اب اس کی پیروی سارے انسانوں پر لازم ہوادراس میں ساری انسانیت کی نجات ہے، جو شخص اللہ تعالیٰ کی اس آخری کتاب سے روگر دانی کرے گاوہ ناکام اور نامرادہ وگا۔

۵:.....قیامت پرایمان یہ کہ ایک وفت آئے گا کہ ساری دنیاختم ہوجائے گی زمین وآسان فنا ہوجائے سے بعد اللہ تعالیٰ سب کوزندہ کرے گا اور اس دنیا میں لوگوں نے جو نیک یابرے مل کئے ہیں، سب کا حساب و کتاب ہوگا۔ میزانِ عدالت قائم ہوگی اور ہر شخص کی نیکیاں اور بدیاں اس میں تولی جائیں گی، جس شخص کے نیک عملوں کا پله بھاری ہوگا اسے اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کا پروانہ ملے گا اور وہ ہمیشہ کے لئے اللہ تعالیٰ کی رضا







اور قرب کے مقام میں رہے گا جس کو'' جنت' کہتے ہیں، اور جو شخص کی برائیوں کا پلہ بھاری ہوگا اسے اللہ تعالیٰ کی ناراضی کا پروانہ ملے گا اور وہ گر فقار ہو کر خدائی قید خانے میں جس کا نام '' جہنم'' ہے، سزایا ئے گا، اور کا فراور ہے ایمان لوگ ہمیشہ کے لئے جہنم میں رہیں گے۔ دنیا میں جس شخص نے کسی دوسرے پرظم کیا ہوگا، اس سے رشوت کی ہوگی، اس کا مال ناحق کھایا ہوگا، اس کے ساتھ بدز بانی کی ہوگی یا اس کی ہے آبر وئی کی ہوگی، قیامت کے دن اس کا جھی حساب ہوگا، اور مظلوم کو ظالم سے پورا پورا بدلا دلایا جائے گا۔ الغرض خدا تعالیٰ کے انصاف کے دن کا نام' قیامت' ہے، جس میں نیک و بدکو چھانٹ دیا جائے گا، ہر شخص کو اپنی پوری زندگی کا حساب چکانا ہوگا اور کسی پر ذرا بھی ظلم نہیں ہوگا۔

۲:..... 'اچھی اور بری تقدیر پرایمان لانے'' کا مطلب ہے ہے کہ یہ کا رخانہ عالم آپ سے آپ نہیں چل رہا، بلکہ ایک علیم و کیم سی اس کوچلا رہی ہے۔ اس کا نئات میں جو خوشگوار یا نا گوار واقعات پیش آتے ہیں وہ سب اس کے ارادہ ومشیت اور قدرت و حکمت سے پیش آتے ہیں۔ کا نئات کے ذرہ ذرہ کے تمام حالات اس علیم وجبیر کے علم میں ہیں اور کا نئات کی تخلیق سے قبل اللہ تعالی نے ان تمام حالات کو، جو پیش آنے والے تھے،''لوحِ کم نفوظ'' میں لکھ لیا تھا۔ بس اس کا نئات میں جو پچھ بھی وقوع میں آرہا ہے وہ اسی علم ازلی کے مطابق پیش آرہا ہے۔ انغرض مطابق پیش آرہا ہے۔ انغرض کا نئات کا جو نظام حق تعالی شانہ نے ازل ہی سے تجویز کر رکھا تھا، یہ کا نئات اس طے شدہ کا نئات کا جو طابق چل رہی ہے۔

نجات کے لئے ایمان شرط ہے

س: ......ہم نے سن رکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ آخر میں دوز خسے ہراس آ دمی کو زکال لے گا جس کے دل میں رائی کے برابرایمان ہوگا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ میں یہ پیند نہیں کرتا کہ کسی موحد کومشرک کے ساتھ رکھوں ۔ تو کیا آج کل کے عیسائی اور یہودیوں کو بھی دوز خسے نکال دے گا؟ کیونکہ وہ بھی اللہ کو مانتے ہیں، لیکن ہمارے رسول گونہیں مانتے، اور حضرت عیسیٰ اور حضرت عزیر کو خدا کا بیٹا تصور کرتے ہیں ۔ تو کیا عیسائی اور یہودی'' رائی











برابرایمان والول'میں ہوں گے یانہیں؟

ت .....دائی نجات کے لئے ایمان شرط ہے، کیونکہ کفر اور شرک کا گناہ کھی معاف نہیں ہوگا اور ایمان کے ضحے ہونے کے لئے صرف اللہ تعالی کو ماننا کا فی نہیں، بلکہ اس کے تمام رسولوں کا ماننا بھی ضروری ہے اور جولوگ حضرت محمدرسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کوخدا تعالی کا آخری نبی نہیں مانتے وہ خدا تعالی پر بھی ایمان نہیں رکھتے، کیونکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم، اللہ تعالی کے رسول اور خاتم انہیں ہونے کی شہادت دی ہے، پس جولوگ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت اور ختم نبوت کی شہادت دی ہے، پس جولوگ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت اور ختم نبوت کرایمان نہیں رکھتے وہ اللہ تعالی کی شہادت کو جھوٹی کے وہ اللہ تعالی کی بات کو جھوٹی نبوت کے وہ اللہ تعالی کو مانے والانہیں، پس آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کو قبول کرنا شرط خوات ہے، غیر مسلم کی نجات نہیں ہوگ ۔

مسلمان کی تعریف

س....مسلمان کی تعریف کیاہے؟

ج.....آ تخضرت صلى الله عليه وسلم كے لائے ہوئے دين كو ماننے والامسلمان ہے، دينِ اسلام كے وہ امور جن كادين ميں داخل ہونا قطعى تواتر سے ثابت اور عام وخاص كومعلوم ہو، ان كو "ضروريات دين" ميں سے سى ايك بات كا انكاريا تاويل كرنے والا كا فرسے ۔









" کفز"فر مایا گیا ہے۔ اسی طرح احادیث شریفہ میں بھی پیمضمون کثرت سے آیا ہے، مثلاً:
صحیح مسلم (جلد: اص: ۳۷) کی حدیث میں ہے: "اور وہ ایمان لائیں مجھ پراور جو پچھ
میں لایا ہوں اس پر۔" اس سے مسلمان اور کا فرکی تعریف معلوم ہوجاتی ہے۔ یعنی جو شخص محمد
رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین کی تمام قطعی ویقینی باتوں کومن وعن مانتا ہووہ
مسلمان ہے، اور جو شخص قطعیا ہے دین میں سے سی ایک کا منکر ہویا اس کے معنی و مفہوم کو
رگاڑتا ہو، وہ مسلمان نہیں، بلکہ کا فرہے۔

مثال کے طور پر قرآن مجید نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خاتم النہین فرمایا ہے، اور بہت میں احادیث شریفہ میں اس کی یہ تفییر فرمائی گئی ہے کہ آپ کے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا، اور ملت اسلامیہ کے تمام فرقے (اپنے اختلافات کے باوجود) یہی عقیدہ رکھتے آئے ہیں، کیکن مرزاغلام احمد قادیانی نے اس عقیدے سے انکار کر کے نبوت کا دعوی کیا، اس وجہ سے قادیانی غیر مسلم اور کا فرقر ارپائے۔

اسی طرح قرآن کریم اورا حادیث شریفه میں حضرت عیسی علیه السلام کے آخری زمانے میں نازل ہونے کی خبردی گئی ہے، مرزا قادیا نی اوراس کے تبعین اس عقیدے سے منحرف ہیں، اوروہ مرزاک 'عیسیٰ 'ہونے کے مدعی ہیں، اس وجہ ہے بھی وہ مسلمان نہیں۔ اس طرح قرآن کریم اورا حادیث شریفہ میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی پیروی کو قیامت تک مدارِنجات مشہرایا گیا ہے، لیکن مرزا قادیانی کا دعویٰ ہے کہ: ''میری وجی نے شریعت کی تجدید کی ہے، اس لئے اب میری وجی اور میری تعلیم مدارِنجات ہے۔' (اربعین نبر بہوں: کا قائی کے مرزا قادیانی نے بے شارقطعیا ہے اسلام کا ازکار کیا ہے، اس لئے تمام اسلامی فرقے ان کے کفر پر متفق ہیں۔

ابتدائی وحی کے تین سال بعد عمومی دعوت و بینے کا حکم ہوا

س....زمانۂ فترۃ وی میں تبلیغ اسلام کی دعوت جاری رہی یا نہیں؟ جبکہ ایک صاحب کا کہنا ہے۔ کہ .....صاحب کی رائے میں پہلی وی کے بعد تین سال تک آپ کوٹریننگ دی جاتی رہی اوراس کے بعد تبلیغ کا حکم ہوا۔امید ہے کہ آپ جواب سے نوازیں گے۔









حِلِداوَل



نی .....ابتدائی وحی کے نزول کے بعد تین سال تک وحی کا نزول بندر ہا، بیز مانہ ''فتر ۃ وحی' کا زمانہ کہلاتا ہے۔اس وقت تک دعوت و تبلیغ کا عمومی حکم نہیں ہوا تھا۔''زمانۂ فترت' کے بعد سور ہُ مدثر کی ابتدائی آیات نازل ہوئیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دعوت و انذار کا حکم دیا گیا، اس' فتر ۃ وحی'' میں بہت سی حکمتیں تھیں۔ ......صاحب نے ''ٹرینگ'' کی جو بات کی، وہ ان کی اپنی فکری سطح کے مطابق ہے۔

گونگے کا اظہما راسلام

س ..... ہمارے ہاں ایک گونگا ہے جس کے ماں باپ مریکے ہیں اور وہ پیدائش سے اب تک ہندور ہا ہے، اور اب وہ مسلمان ہونا چا ہتا ہے، اس کی عمر ۲۸ سال ہے، جبکہ وہ ان پڑھ ہے، مسئلہ رہے کہ اس کو کلمہ کس طرح پڑھایا جائے جبکہ وہ سن بھی نہیں سکتا؟ ایک مولوی صاحب فرماتے ہیں کلمہ طیبہ کھریانی میں گھول کر پلا دیا جائے ، مسلمان ہوجائے گا!

ح.....کلمه گھول کر پلانے سے تو مسلمان نہیں ہوگا ، البیته اگروہ اشارے سے تو حیدورسالت

کا قرار کرے تو مسلمان ہوجائے گا۔ ہرمسلمان غیرمسلم کومسلمان کرسکتا ہے

س....کیا کوئی عام مسلمان (جوروزے نماز کا پابند ہو) کسی غیر سلم کومسلمان بناسکتا ہے؟ اورا گر بناسکتا ہے تواس کا طریقۂ کارکیا ہے؟

ج .....غیرمسلم کوکلمہ شہادت پڑھاد بیجئے ،اور جس کفر میں وہ گر فتار تھااس سے تو بہ کراد بیجئے ، بس مسلمان ہوجائے گا!اس کے بعدا سے اسلام کی ضروری با توں کی تعلیم دیجئے۔

دین اور مذہب میں کیا فرق ہے؟

س ..... فد هب اوردين مين كيا فرق ہے؟ نيزيد كداسلام فدهب ہے يادين؟

ح .....دین اور مذہب کا ایک ہی مفہوم ہے، آج کل بعض لوگ بیرخیال پیش کررہے ہیں کہ

دین اور مذہب الگ الگ چیزیں ہیں،مگران کا خیال غلط ہے۔

صراطِ منتقم سے کیا مراد ہے؟

س.....ا كثر بزرگول نے صراطِ منتقیم كوصرف مسجد تك محدود ركھا، نيك كام صرف روز ہ، زكو ۃ



200

چې فېرست «ې



اورنماز کوقر اردیا، جوخض نماز نہیں پڑھتااس کو کافر کہنا کیا درست ہے؟ ایک مسلمان کا دوسرے مسلمان کو کا فرقر اردینا کیا صحیح ہے؟ نماز فرض ہے، فرض کریں اگر کو کی شخص دریا میں ڈوب رہا ہےاور چیخ چیخ کر بچاؤ بچاؤ پکارر ہا ہےاور بیہ ہمارا فرض ہے کہ ہم اس کو بچالیں اورایک فرض نماز ہے اگر دومنٹ ہم نے صرف کر دیئے تو قضا ہوجائے گی ، کیا ہم ایسے میں مصلی بچھا کر دریا کے کنار نے نماز اداکریں گے؟ یااس ڈو بتے ہوئے انسان کی زندگی بچائیں گے؟

خداوند کریم نے قرآن کریم میں فرمایا ہے کہ، ترجمہ..... دکھا ہم کوسیدھاراستہ بیہ سورهٔ فاتحہ میں آیا ہے، جسے الحمد شریف کہا جاتا ہے، جو ہرایک نماز میں پڑھی جاتی ہے،جس کے نہ پڑھنے سے نماز نامکمل ہوتی ہے جسے ہم ہرنماز میں پانچ وقت پڑھتے ہیں کہ دکھا ہم کو سیدھاراستہ، کیا ہم غلط راستے پر ہیں؟ اگرنہیں تو ہم کون سانتیج راستہ ما نگ رہے ہیں؟ اس کا مطلب ہے کہ صراطِ متنقیم کوئی اور ہے، سیدھی راہ کوئی اور ہے جو جنت کی طرف جاتی ہے؟ کیا ہم اس راہ پر چل رہے ہیں جو صرف مسجد تک جاتی ہے؟

براہ کرم آپ ہمیں وہ طوراورطریقے بتائیں جن برعمل کرے ہم سید ھےراستے لعنی صراطِ متنقیم برچل سکتے ہیں۔

ح....قرآن کریم نے جہاں ہمیں بیدعاسکھائی ہے:'' دکھا ہمیں سیدھاراستہ''، وہیں اس سیرهی راه کی بیر که کروضاحت بھی کردی ہے: ''راه ان لوگوں کی که انعام فرمایا آپ نے ان یر، نهان پرغضب ہوااور نہ وہ گمراہ ہوئے۔''

اس سے معلوم ہوا کہ صراطِ متنقم نام ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ کرام ؓ اور بزرگانِ دین کے راستہ کا ، اسی صراطِ متنقیم کامختصر عنوان اسلام ہے اور قر آن کریم اور آ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے یا ک ارشادات اسی کی تشریح کرتے ہیں ، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اللّٰہ تعالٰی سے یا کر جتنے اعمال امت کو بتائے ہیں اور جس جس وقت کے لئے جو جھمل بتایا، اینے اپنے درجہ کے مطابق ان سب کا بجالا نا ضروری ہے،اوران میں سے کسی ایک کوبھی معمولی اور حقیر سمجھنا درست نہیں ،اگرایک ہی وقت میں کئی عمل جمع ہوجا ئیں تو ہمیں بیاصول بھی بتادیا گیا ہے کہ س کومقدم کیا جائے گا اور کس کومؤخر؟ مثلاً: آپ نے جو



ده فهرس**ن** ده نج





<mark>مثال ک</mark>ھی ہے ایک شخص ڈوب رہا ہے تو اس ونت اس کو بچانا پہلا فرض ہے، اس طرح اگر کوئی شخص نماز پڑھ رہا ہواوراس کے سامنے کوئی نابینا آ دمی کنویں یاکسی گڑھے میں گرنے لگےتو نماز کوتو ڑ کراس کی جان بچانا فرض ہے۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ صراطِ متنقیم مسجد تک محدو ذہیں اور وہ شخص احمق ہے جواسلام کومسجد تک محدود سمجھتا ہے، کیکن اس کے یہ معنی نہیں کہ مسجد والے اعمال ایک زائد اور فالتوچیز ہیں، بلاشبہاسلام صرف نماز، روز ہاور حج وز کو ۃ کا نام نہیں، کیکن اس کے بیمعنی نہیں کہ یہ چیزیں غیرضروری ہیں نہیں! بلکہ بیاسلام کے اعلیٰ ترین شعائر اوراس کی سب ہے نمایاں علامتیں ہیں، جو شخص دعویؑ مسلمانی کے ساتھ نماز اور روزے کا بوج نہیں اٹھا تا اس كے قدم ' صراطِ متقیم' ، كى ابتدائى سیر هيوں پر بھی نہیں ، كجا كه اسے صراطِ متعقیم پر قرار و ثبات نصيب ہوتا۔

رہی یہ بات کہ جب ہم صراطِ متنقیم پر قائم ہیں تو پھراس کی دعا کیوں کی جاتی ہے که:'' دکھا ہم کوسید ھی راؤ''،اس کا جواب بیہ ہے کہ یہاں دو چیزیں الگ الگ ہیں۔ایک ہے صراطِ متنقیم پر قائم ہوجانا اور دوسری چیز ہے صراطِ متنقیم پر قائم رہنا۔ بید دونوں باتیں بالكل جدا جدا ہيں، بعض اوقات ايها ہوتا ہے كه ايك شخص آج صراطِ متقيم پر ہے ليكن خدانخواستهکل اس کا قدم صراطِ متنقیم سے پیسل جاتا ہے اور وہ گمراہی کے گڑھے میں گرجاتا ہے۔قرآن کریم کی تلقین کردہ دعا''اھدنا الصراط المستقیم'' عال اور مستقبل دونوں کو جامع ہے اور مطلب یہ ہے کہ چونکہ آئندہ کا کوئی بھروسنہیں ،اس لئے آئندہ کے لئے صراطِ متعقیم پر قائم رہنے کی وعا کی جاتی ہے کہ:''اے اللہ! جس طرح آپ نے محض اینے لطف وکرم سے ہمیں اینے مقبول بندوں کے راستہ صراطِ متعقیم پر ڈال دیا ہے، آئندہ بھی ہمیں مرتے دم تک اسی پر قائم رکھئے۔''

آپ نے دریافت کیا ہے کہ جو شخص نماز نہیں بڑھتا اس کو کا فرکہنا کیا درست ہے؟ اس کا جواب پیہ ہے کہ جو شخص نمازنہیں پڑھتالیکن وہ نماز کی فرضیت کا قائل ہواور پیہ ستجھتا ہو کہ میں اس اعلیٰ ترین فریضہ نخداوندی کوتر ک کر کے بہت بڑے گناہ کا مرتکب ہور ہا



چې فېرست «ې



حِلداوْل



ہوں اور میں قصور وار اور مجرم ہوں ، ایسے تخص کو کا فرنہیں کہاجائے گا اور نہاسے کوئی کا فرکہنے کی جرأت کرتا ہے۔

لیکن پیخض اگرنماز کوفرض ہی نہ بھے تا ہوا ور نہ نماز کے چھوڑنے کو وہ کوئی گناہ اور جرم سمجھتا ہو، تو آپ ہی فرمائے کہ اس کو مسلمان کون کہے گا؟ کیونکہ اس کو مسلمان سمجھنے کے معنی یہ ہیں کہ خدا اور رسول صلی الله علیہ وسلم نے جو مسلمانوں پرنماز فرض ہوناذ کر فرمایا ہے، وہ نعوذ باللہ! غلط ہے، کیا خدا اور رسول کی بات کوغلط کہہ کر بھی کوئی شخص مسلمان رہ سکتا ہے ...؟

سود باللد؛ علط ہے، کیا حدااور رسوں کی بات وعلط کہ ہر کی توی کی سلمان کو کا فرکہنا ہے ...؟ آپ نے دریافت فرمایا ہے کہ کیا ایک مسلمان کا دوسرے مسلمان کو کا فرکہنا شیح ہے؟ اس کا جواب میہ ہے کہ ہرگز صیح نہیں، بلکہ گناہ کبیرہ ہے، مگر بیا چیمی طرح سمجھ لینا چاہئے کہ مسلمان کون ہوتا ہے؟

حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم نے خدا تعالیٰ سے پاکر جودین امت کو دیا ہے، اس پورے کے پورے دین کو اور اس کی ایک ایک بات کو ماننا اسلام ہے، اور ماننے والے کو مسلمان کہتے ہیں اور دینِ اسلام کی جو با تیں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فر مائی ہیں ان میں سے کسی ایک بات کو نہ ماننا یا اس میں شک و تر دد کا اظہار کرنا کفر کہلا تا ہے۔ پس جو شخص دینِ اسلام کی کسی قطعی اور یقینی بات کو جھٹلا تا ہے بااس کا مذاق اڑا تا ہے وہ مسلمان نہیں۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے پورے دین کو ماننے کا مخضر عنوان کلمہ طیبہ 'لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ'' ہے۔ مسلمان بیکلمہ پڑھ کر خدا تعالیٰ کی تو حید اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت کا اقرار کرتا ہے، اور اس اقرار کے بہی معنی ہیں کہ وہ خدا کے ہر حکم کو مانے گا اور محمد رسول اللہ علیہ وسلم کے ہر فر مان کو خدا کا فر مان سمجھ گا، اس کمہ طیبہ کے پڑھ لینے کے باوجود جو شخص آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی بات کو نعوذ باللہ! کمہ طیبہ کے پڑھ لینے اس اقرار میں قطعاً جھوٹا ہے، اس لئے ایسے شخص کو مسلمان کو کا فر کہنے کی خضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ نہ کسی مسلمان کو کا فر کہنے کی اجازت ہے اور نہ کسی جائیان کا فرکو مسلمان کہنے کی شخبائش ہے۔ قرآن کریم میں ہے: اجازت ہے اور زہری بیان کا فرکو مسلمان کہنے کی شخبائش ہے۔ قرآن کریم میں ہے: اجازت ہے اور زہری بیان کی تکذیب ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ نہ کسی مسلمان کو کا فر کہنے کی اجازت ہے اور زہری میں ہے:

12

چە**فىرىت** «

www.shaheedeislam.com

جلداول



طرف ہے آچکا، اب جس کا جی جا ہے (اس حق کو مان کر) مؤمن بنے اور جس کا جی جا ہے (اس کا انکار کردے) کا فرینے۔( مگریہ یادر کھے کہ) بے شک ہم نے (ایسے) ظالموں کے لئے (جوحق کا انکارکرتے ہیں) آگ تیارکررکھی ہے۔'' (الکہف:۲۹)

كياامت مِحربي ميں غيرمسلم بھی شامل ہیں؟

س ..... کیا امت ِ محربیمیں غیرمسلم بھی شامل ہیں؟ ایک صاحب نے بتایا کہ امت ِ محمد یہ گی مغفرت کی دعانہیں کرنی جا ہے ، بلکہ یہ کہنا جا ہے کہ امتِمسلمہ کی مغفرت کر ، کیونکہ کا فر بھی امت ِمحریہ میں شامل ہیں۔

ج..... آنخضرت صلى الله عليه وسلم كى امت اس اعتبار ہے تو كافر بھى ہیں كه آپ كى دعوت اورآ یا کا پیغام ان کے لئے بھی ہے، مگر جب''امت محدید'' کالفظ بولا جا تا ہے تواس سے مرادوہی لوگ ہوتے ہیں جنہوں نے آپ کی دعوت پر لبیک کھی، آپ کے پیغام کی تصدیق كى اورآپ برايمان لائے، اس كئے "امت محديد" كے حق ميں دعائے خير كرنا بالكل درست ہےاوران صاحب کی بات سیحے نہیں۔

تح یف شدہ آسانی کت کے ماننے والے اہل کتاب کیوں؟

س....خدا تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ جاروں کتابوں میں سے کسی ایک کتاب میں بھی تبدیلی بااس میں اپنی مرضی ہے کچھ گھٹا یا بڑھا کر اگر اس کی پیروی کی جائے تو کیا اس صورت میں پیروی کرنے والے اہل کتاب کھے جائیں گے؟

ح ....قرآن كريم توتحريف ِ فظى مع محفوظ ہے،اس لئے قرآن كريم كے بارے ميں توبيد سوال غیر متعلق ہے، پہلی کتابوں میں تحریف ہوئی ہے، مگر چونکہ وہ لوگ اصل کتاب کو ماننے

ك مدى بين اس لئ ان كوابل كتاب تعليم كيا كيا ہے۔

مسلمانوں کواہل کتاب کہنا کیساہے؟

س.....حالانکه مسلمان کتاب ساوی کے حامل ہیں اور محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم کوآخری

11

چې فېرس**ت** دې



حِلداوْل



نی مانے ہیں، تو کیا اس وجہ سے ان کو اہلِ کتاب کہنا شرعاً یالغتاً کسی بھی نوع سے درست ہے یانہیں؟

ج ..... 'اہل کتاب' اصطلاحی لفظ ہے، جوقر آن کریم سے پہلے کی منسوخ شدہ کتابوں کے ماننے والوں پر بولا جاتا تھا، مسلمانوں پرنہیں۔

حضورا کرم ملی الله علیہ وسلم کے والدین شریفین کے ایمان پر بحث کرنا جائز نہیں س سسمولانا صاحب! ایک بہت اہم مسئلہ ہے جو تین چارروز سے مجھے بے حد پریشان کئے ہوئے ہے۔ مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے محلے میں ایک صاحبہ ہیں تین چارروز پہلے وہ ہمارے گھر بیٹھی فرمارہی تھیں کہ رسولِ خدا کی والدہ (نعوذ باللہ!) کا فرتھیں، کیونکہ رسول اکرم سے پہلے اسلام نہیں تھا۔

ج۔ امام سیوطی نزک اور حساس ہے۔ محققین نے اس میں گفتگو کرنے سے منع کیا ہے۔ امام سیوطی نے تین رسائل اس مسئلہ پر لکھے ہیں جن میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین شریفین کا ایمان ثابت کیا ہے، اگر کسی کوان کی تحقیق پر اطمینان نہ ہو تب بھی خاموثی بہتر ہے۔ ان محتر مہسے کہئے کہان سے قبر میں اور حشر میں بیسوال نہیں کیا جائے گا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین شریفین کے بارے میں ان کا عقیدہ کیا تھا؟ اس لئے وہ اس غلط بحث میں پڑ کر اپنا ایمان خراب نہ کریں اور نہ اہل ایمان کے جذبات کو بے ضرورت مجروح کریں۔

انگریزامریکن وغیرہ کفاررحتوں کے زیادہ حقداریامسلمان؟

س .....کیا یورپ ایشیا اور امریکن اقوام پر الله تعالی کی رحمتیں نازل نہیں ہوتیں کہ وہاں کا عام آ دمی خوشی لے بنیک، ایما ندار اور انسان نظر آتا ہے، ہم مسلمانوں کی نسبت خدائی احکامات (حقوق العباد) کا زیادہ احترام کرتا ہے۔ کیا وہ الله (جورحمت للعالمین ہے) کی رحمتوں سے ہماری نسبت زیادہ مستفید نہیں ہور ہا ہے؟ حالانکہ ان کے ہاں کتے، تصاویر، دونوں کی بہتات ہے۔ کیا ہم صرف اس وجہ سے رحمت کے ق دار ہیں کہ ہم مسلمان ہیں؟ چاہے ہمارے کر توت دین اور اسلام کے نام پر بدنما دھتے ہی کیوں نہ ہوں؟ رحمت کاحق دارکون ہے؟ پاکستانی؟ جو









حقوق العباد کے قاتل اور چینی انگریز کے پیروکاریں! جواب سے آگاہ فرماویں۔
جسست تعالی شانہ کی رحت دوقتم کی ہے: ایک عام رحت، دوسری خاص رحت۔ عام رحت تو ہر عام و خاص اور مؤمن و کا فریر ہے، اور خاص رحت صرف اہل ایمان پر ہے۔ اول کا تعلق دنیا سے ہے اور دوسری کا تعلق آخرت سے ۔ کفار جو دنیا میں خوشحال نظر آتے ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کی ساری اچھائیوں کا بدلہ دنیا ہی میں دے دیا جا تا ہے اور ان کے کفر اور بدیوں کا وبال آخرت کے لئے محفوظ کرلیا جاتا ہے۔ اس کے برعکس مسلمانوں کو کئر ان کی برائیوں کی سزا دنیا میں ہی دی جاتی ہے۔ بہر حال کا فروں اور بدکاروں کا دنیا میں خوشی رکھنا ایسا خوشحال ہونا ان کے مقبول ہونے کی علامت نہیں۔ دوسرا کا فروں کو دنیا میں خوش رکھنا ایسا ہے جس طرح سزائے موت کے قیدی کوجیل میں اچھی طرح رکھا جاتا ہے۔

ہے جس طرح سزائے موت کے قیدی کوجیل میں اچھی طرح رکھا جاتا ہے۔

ہے جس طرح سزائے موت کے قیدی کوجیل میں اچھی طرح رکھا جاتا ہے۔

س.....سکا دیہ ہے کہ مولا نامجر تقی صاحب عثانی مدظائن علوم القرآن من ۱۲۴ پرقم طراز

ہیں کہ: ''جمہوراہلِ سنت کا مسلک ہے ہے کہ قرآن کریم میں ایسی آیات موجود ہیں جن کا حکم

منسوخ ہو چکا ہے ۔ لیکن معزلہ میں سے ابو مسلم اصنہانی کا کہنا ہے ہے کہ قرآن کریم کی کوئی

منسوخ ہو چکا ہے ۔ لیکن معزلہ میں سے ابو مسلم اصنہانی کا کہنا ہے ہے کہ قرآن کریم کی کوئی

ہمنسوخ نہیں ہوئی بلکہ تمام آیات اب بھی واجب العمل ہیں۔ ابو مسلم کی اتباع میں

بعض دوسرے حضرات نے بھی یہی رائے ظاہر کی ہے۔ اور ہمارے زمانے کے اکثر تجدد

پیند حضرات اسی کے قائل ہیں۔ چنانچہ جن آیتوں میں لئے معلوم ہوتا ہے بید حضرات ان کی

الیسی تشریح کرتے ہیں جن سے لئے تشکیم نہ کرنا پڑے ، لیکن حقیقت سے ہے کہ بیم وقف دلائل

کے لحاظ سے کمزور ہے اور اسے اختیار کرنے کے بعد بعض قرآنی آیات کی تفسیر میں ایسی کھنچ تان کرنی پڑتی ہے جو اصولی تفسیر کے بالکل خلاف ہے۔ '' یہ تو تھا تقی صاحب کا بیان ۔ ادھر

حضرت مولا نا انور شاہ صاحب شمیر کی'' فیض الباری'' ج: سم ص: سے ساز قرماتے ہیں:

''انگوت المنسخ داساً وادعیت ان النسخ لم

يرد في القران راساً." آگياس کي تشريخ فرماتے ہيں:







"اعنى بالنسخ كون الأية منسوخة فى جميع ماحوته بحيث لا تبقى معمولة فى جزئى من جزئياتها فذالك عندى غير واقع وما من اية منسوخة الا وهى معمولة بوجه من الوجوه وجهة من الجهات."

(فیض الباری ج:۳ ص:۱۴۷)

برائے کرم یہ بتائیں کہ مولانا محمد انورشاہ صاحبؓ کے بارے میں کیا تاویل کریں گے؟ کیا یہ صرح کشنے کا انکارنہیں ہے؟ واللہ! میراان کے بارے میں حسن ظن ہی ہے، صرف اپنے ناقص ذہن کی تشفی چاہتی ہوں۔ نیز ناچیز لڑکیوں کو پڑھاتی ہے تو اس قسم کے مسائل میں تو جیہ بہت مشکل ہوتی ہے۔ برائے کرم یہ بتائیں کہ انورشاہ تشمیری رحمہ اللہ کے مندرجہ ذیل آیت کی کون سی جزئی پڑمل باقی ہے:

"يَايها الذين امنوا اذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدى نجواكم صدقة، ذالك خير لكم واطهر، فان لم تجدوا فان الله غفور رحيم." (الجادلة:١٢)

میرے کہنے کا مقصود میہ ہے کہ اِدھر مُولا نامحر تقی صاحب کا فر مان ہے کہ بجز معتز لہ یاان کے ہم مشرب کے کسی نے نشخ کا انکار نہیں کیا ،اوراُدھر دیو بند کے جلیل القدراور چوٹی کے بزرگ بہ فر مائیں:

"ان النسخ لم يو د في القران راساً." تو توجيه مجرحيسي ناقص العقل والدّين كے لئے بہت مشكل ہے،اس الجھن كوحل فر ماكر ثوابِ دارين حاصل كريں۔

ے .....معتزلہ کے مذہب اور حضرت شاہ صاحب نور اللہ مرقدۂ کے مسلک کے درمیان فرق یہ ہے کہ معتزلہ تو ننخ فی القرآن کے سرے سے منکر ہیں۔ جیسا کہ آج کل قادیا فی اور نیچری بھی یہی رائے رکھتے ہیں، ان کے نزدیک قرآن کریم میں جو حکم ایک بارنازل کردیا گیااس کی جگہ پھر بھی دوسرا حکم نازل نہیں ہوا، حضرت شاہ صاحبؓ دیگر اہل حق کی طرح ننخ فی کی جگہ پھر بھی دوسرا حکم نازل نہیں ہوا، حضرت شاہ صاحبؓ دیگر اہل حق کی طرح ننخ فی









القرآن کے قائل ہیں، مگروہ یفرماتے ہیں کہ آیاتِ منسوخہ کو جوقر آن کریم میں باقی رکھا گیا اس میں حکمت ہیہ ہے کہ ان آیات کے مشمولات میں سی خہی وقت کوئی نہ کوئی جزئی معمول ہہ ہوتی ہے، یہ ہیں ہوا کہ کسی آیت کواس طرح منسوخ کردیا جائے کہ اس کے مشمولات و جزئیات میں سے کوئی فرد کسی حال میں بھی معمول ہہ نہ رہے، مثلاً: آیتِ فد یہ صوم کا حکم ان لوگوں کے حق میں منسوخ ہے جو روز ہے کی طاقت رکھتے ہوں، خواہ ان کو روز ہے میں تکلیف و مشقت برداشت کرنا پڑتی ہو۔ مگر شخ فانی وغیرہ کے حق میں روز ہے کا فدریا بھی جائز ہے اور وہ اسی آیت کے حت مندرج ہے۔ اس لئے یہ آیت اپنے بعض مشمولات کے جائز ہے اور وہ اسی آیت کے حت مندرج ہے۔ اس لئے یہ آیت اپنے بعض مشمولات کے بعض بر نیات ابھی زیم کمل ہیں۔ اس لئے یہ بالکلیہ منسوخ نہیں، بلکہ بعض اعتبارات و بعض جزئیات کے اعتبار سے منسوخ نہیں، بلکہ بعض اعتبارات و بحض جزئیات کے اعتبار سے منسوخ ہے۔ اس کی دوسری مثال آیاتے مناجات ہے:

"يآيها الذين امنوا اذا ناجيتم الرسول...الخ."

جوآپ نے نقل کی ہے، آیت میں جو تھم دیا گیا ہے وہ پہلے واجب تھا، جسے منسوخ کردیا گیا اوراس کے نقل کی ہے، آیت میں جو تھم دیا گیا ہے وہ پہلے واجب تھا، جسے منسوخ کردیا گیا اوراس کے نقری اس کے مابعد کی آیت میں بھی ''نشخ بالکلیہ'' نہیں ہوا، بلکہ اپنے بعض بعد میں بھی ''نشخ بالکلیہ'' نہیں ہوا، بلکہ اپنے بعض مشمولات وجزئیات کے اعتبار سے بیآ یت بعد میں بھی معمول بہارہی۔

الغرض حضرت شاہ صاحب نوراللہ مرقدۂ کے ارشاد: ''ان النے کم یرد فی القران راساً '' کا یہ مطلب نہیں کہ قرآن کریم میں نازل ہونے کے بعد بھی کوئی تھم منسوخ نہیں ہوا، حسیا کہ معزلہ کہتے ہیں، بلکہ مطلب بیہ ہے کہ قرآن کریم کی جوآیات منسوخ ہوئیں ان میں د''ننخ من کل الوجوہ''یا'' نیخ بالکلیہ' نہیں ہوا کہ ان آیات کے شمولات وجزئیات میں سے کوئی جزئیک حال اورکسی صورت میں بھی معمول بہانہ رہے، بلکہ ایس آیات میں''ننخ فی الجملہ' ہوا ہے، یعنی یہ آیات اپنے بعض محتویات و مشمولات کے اعتبار سے اگر چہ منسوخ ہیں، مگران کے بعض جزئیات و مشمولات برستور معمول بہا ہیں۔ حضرت شاہ صاحبؓ کے ارشاد کی بی تشریح خودان کی اس عبارت سے واضح ہے جوآپ نے قل کی ہے، چنا نچے فرماتے ہیں:



چې فېرست «پ





"ان النسخ لم يرد في القران راساً، اعنى بالنسخ كون الأية منسوخة في جميع ماحوته بحيث لا تبقي معمولة في جزئي من جزئياتها. فذالك عندي غير واقع وما من اية منسوخة الا وهي معمولة بوجه من الوجوه من الجهات."

ترجمہ:.....'' بے شک قرآن کریم میں ننخ بالکلیہ واقع نہیں ہوا اور اس ننخ بالکلیہ سے میری مرادیہ ہے کہ کوئی آیت اپنے تمام مشمولات کے اعتبار سے منسوخ ہوجائے کہ اس کی جزئیات میں سے کوئی جزئی بھی معمول بہ نہ رہے، ایسا کننے میرے نزدیک وا قع نہیں، بلکہ جوآیت بھی منسوخ ہے وہ کسی نہ کسی وجہاور کسی نہ کسی جہت ہے معمول بہاہے۔

اس شمن میں آیت فدیہ کی مثال دینے کے بعد فرماتے ہیں:

"وبالجملة جنس الفدية لم ينسخ بالكلية فهي باقية الى الأن في عدة مسائل وليس لها ماخذ عندي غير تلك الأية فدل على انها لم تنسخ بمعنى عدم بقاء حكمها في محل ونحوه."

ترجمه: ..... ' خلاصه بيه الكيمنسوخ نهين ہوا بلکہ فدیہ متعدد مسائل میں اب تک باقی ہے اور ان مسائل میں فدیہ کا ماخذ میرے نزدیک اس آیت کے سوانہیں، پس اس سے پیتہ چلتا ہے کہ بیآیت بایں معنی منسوخ نہیں ہوئی کہاس کا حکم کسی کمل میں جھی ہاقی نہر ہاہو۔''

متعدى امراض اوراسلام

س .....کیا جذام والے سے اسلام نے رشتہ ختم کر دیا ہے؟ اگرنہیں تو اس کے مریض سے







جینے کا حق کیوں چھینا جاتا ہے؟ اور یہ کیوں کہا جاتا ہے کہ:''اس سے شیر کی طرح بھا گواور اس کو لمبے بانس سے کھانا دؤ'؟

ج..... جو خص الی بیاری میں مبتلا ہوجس سے لوگوں کواذیت ہوتی ہو،اگرلوگوں کواس سے الگ رہنے کا مشورہ دیا جائے تو بہ تقاضائے عقل ہے، باقی بیاری کی وجہ سے اس کارشتہ اسلام سے ختم نہیں ہوگا، اس بیاری پر اس کواجر ملے گا۔ اسلام تو مرض کے متعدی ہونے کا قائل نہیں، لیکن اگر جذا می سے اختلاط کے بعد خدانخواستہ کسی کو بیہ مرض لاحق ہوگیا تو ضعیف الاعتقاد لوگوں کا عقیدہ بگڑے گا اوروہ بہی جھیں گے کہ بیمرض اس کو جذا می سے لگا ہے، اس فسادِ عقیدہ سے بچانے کے لئے لوگوں سے کہا گیا ہے کہ: اس سے شیر کی طرح بھا گو ( لمبے بانس سے کھانا دینے کا مسلہ جھے معلوم نہیں، نہ نہیں یہ پڑھا ہے)۔ الغرض جذام والے کی بانس سے کھانا دینے کا مسلہ جھے معلوم نہیں، نہ نہیں یہ پڑھا ہے)۔ الغرض جذام والے کی شخص قوی الا بمان اور قوی المزاج ہو وہ اگر جذا می کے ساتھ کھائی لے تب بھی کوئی گناہ شخص قوی الا بمان اور قوی المزاج ہو وہ اگر جذا می کے ساتھ کھائی لے تب بھی کوئی گناہ نہیں، چنانچ آنخضر سے سی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے انبیا علیہم السلام کی معیت نہیں!

س....کیا آپ مندرجه ذیل آیت کریمه کی پوری تشریح بیان فرمائیں گے؟:

"ومن يطع الله والرسول فاولئك مع الذين

انعم الله عليهم من النبيّن والصديقين والشهداء

والصَّلحين وحسن اولئك رفيقًا." (الناء:٩

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس کا ترجمہ میہ ہے کہ: ''جوبھی اللہ تعالیٰ کی اور محم مصطفیٰ اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت کرے گاوہ ان لوگوں میں شامل ہوگا جن پراللہ تعالیٰ نے انعام کیا ہے یعنی انبیاء (علیہم السلام) اور صدیقین اور شہداء اور صالحین میں، اور یہ لوگ بہت ہی اجھے دفیق ہیں۔' اور اس کی تشریح میہ بتلاتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے نبی، صدیق ، شہیداور صالح کا درجہ ل سکتا ہے۔



۳۳

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





ح..... بیتشری دووجہ سےغلط ہے،ایک تو یہ کہ نبوت ایسی چیز نہیں جوانسان کوئسب ومحنت اور اطاعت وعبادت سےمل جائے، دوسرے اس لئے کہ اس سے لازم آئے گا کہ اسلام کی چودہ صدیوں میں کسی کوبھی اطاعت ِ کا ملہ کی تو فیق نہ ہوئی۔

آیت کا مطلب میہ ہے کہ جولوگ اپنی استطاعت کے مطابق اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت میں کوشاں رہیں گے، گوان کے اعمال کم درجے کے ہوں، ان کوقیامت کے دن انبیاء کرامؓ، صدیقین، شہداء اور مقبولانِ اللی کی معیت نصیب ہوگ ۔ ولی اور نبی میں کیا فرق ہے؟

س.....اولیاءاورانبیاء میں فرق کس طرح واضح کیا جائے؟

ح..... نبی براه راست خداتعالی سے احکام لیتا ہے، اور'' ولی''اپنے نبی (صلی الله علیه وسلم) کے تابع ہوتا ہے۔

کوئی ولی ،غوث،قطب،مجدد،کسی نبی یاصحابی کے برابرنہیں

س.....حضرت، ولی، قطب،غوث، کوئی بڑا صاحبِ تقویٰ ، عالم دین ، امام وغیرہ ان سب میں ہے کس کے درجہ کوئیغیبروں کے درجہ کے برابر کہا جاسکتا ہے؟

ج.....کوئی ولی،غوث، قطب،امام، مجدد، کسی ادنی صحابی کے مرتبہ کو بھی نہیں پہنچ سکتا، نبیوں کی تو بڑی شان ہے، علیہم الصلوٰ قوالسلام۔

كيا گوتم بده كو پنمبرول مين شاركر سكته بين؟

س ....تعلیم یا فتہ جدید ذہن کے لوگ گوتم بدھ کو بھی پیغیبروں میں شار کرتے ہیں، یہ کہاں

تک درست ہے؟

ج ....قرآن وحدیث میں کہیں اس کا ذکر نہیں آیا، اس لئے ہم قطعیت کے ساتھ کچھ نہیں کہہ سکتے۔ شرعی حکم میہ جے کہ جن انبیاء کرام علیہم السلام کے اسمائے گرامی قرآن کریم میں ذکر کئے گئے ہیں ان پر تو تفصیلاً قطعی ایمان رکھنا ضروری ہے، اور باقی حضرات پر اجمالاً ایمان رکھا جائے کہ اللہ تعالی شانہ نے بندوں کی ہدایت کے لئے جتنے انبیاء کرام علیہم السلام کومبعوث فرمایا، خواہ ان کا تعلق کسی خطہ ارضی سے ہو، اور خواہ وہ کسی زمانے میں ہوئے



٣۵)

چې فېرست «ې



جلداول \* اوراُن کاحل

ہوں،ہم سب پرایمان رکھتے ہیں۔ کسیر نہ برای اس

کسی نی یاولی کووسیله بنانا کیساہے؟

س....قرآن شریف میں صاف صاف آیا ہے کہ جو کچھ مانگنا ہے مجھ سے مانگو،کیکن پھر بھی پیوسیلہ بنانا کچھ بچھ میں نہیں آتا۔

ے ..... وسیلہ کی پوری تفصیل اور اس کی صورتیں میری کتاب ''اختلاف امت اور صراطِ منتقیم'' حصہ اول میں ملاحظہ فرمالیں۔ بزرگوں کو مخاطب کر کے ان سے مانگنا تو شرک ہے، مگر خداسے مانگنا اور بیکہنا کہ:''یا اللہ! بطفیل اپنے نیک اور مقبول بندوں کے میری فلاں مراد پوری کرد بیجے''، بیشرکنہیں۔

صحیح بخاری ج: ا ص: ۱۳۵ میں حضرت عمرضی الله عنه کی بید عامنقول ہے: "اللهم انا کنا نتوسل الیک بنبینا صلی الله علیه وسلم فتسقینا و انا نتوسل الیک بعم نبینا فاسقنا."

ترجمہ: ..... 'اے اللہ! ہم آپ کے دربار میں اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ توسل کیا کرتے تھے، پس آپ ہمیں بارانِ رحمت عطا فرماتے تھے۔ اور (اب) ہم اپنے نبی کے چچا (عباس) کے ذریعہ توسل کرتے ہیں تو ہمیں بارانِ رحمت عطافر ما۔'

اس حدیث سے توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم اور توسل باولیاءاللہ دونوں ثابت ہوئے، جس شخصیت سے توسل کیا جائے اسے بطور شفیع پیش کرنامقصود ہوتا ہے۔

تجن فلال دُعا كرنے كاشرى حكم

س..... بحق فلال اور بحرمت فلال دعاكرناكيها ہے؟ كيا قرآن وسنت ہے اس كا ثبوت ملتا ہے؟ ج..... بحق فلال اور بحرمت فلال كے ساتھ دعاكرنا بھى توسل ہى كى ايك صورت ہے ، اس لئے ان الفاظ ہے دعاكرنا جائز اور حضرات مشائخ كا معمول ہے۔ ''حصن حصيدن' اور ''الحزب الاعظم'' ما ثورہ دعاؤل كے مجموعے ہيں ، ان ميں بعض روايات ميں ''بسحق السائلين عليك ، فان للسائل عليك حقا" وغيرہ الفاظ منقول ہيں ، جن سے اس السائلين عليك، فان للسائل عليك حقا" وغيرہ الفاظ منقول ہيں ، جن سے اس



my

چې فېرست «ې



جلداول



کے جواز واستحسان پراستدلال کیا جاسکتا ہے، ہماری فقہی کتابوں میں اس کو مکروہ لکھا ہے، اس کی توجیہ بھی میں ''اختلاف امت اور صراطِ متنقیم'' میں کر چکا ہوں۔ توفیق کی دُعا ما نگنے کی حقیقت

س ..... تو فیق کی تشریح فر مادیجئی ! دعاؤں میں اکثر خداسے دعا کی جاتی ہے کہ اللہ فلاں کام کرنے کی تو فیق دے۔ مثال کے طور پر ایک شخص بید دعا کرتا ہے کہ اللہ مجھے نماز پڑھنے کی تو فیق دے ، مگر وہ صرف دعا ہی پراکتفا کرتا ہے اور دوسروں سے بیکہتا ہے کہ:'' جب سے تو فیق ہوگی تب میں نماز شروع کروں گا۔' اس سلسلے میں وضاحت فر مادیجئے تا کہ ہمارے بھائیوں کی آئکھوں پر بڑا ہوا تو فیق کا بردہ اتر جائے۔

ج ..... توفیق کے معنیٰ بین کسی کارِ خبر کے اسباب من جانب الله مهیا ہوجانا، جس شخص کوالله تعالیٰ نے تندرتی عطافر مار کھی ہے اور نماز پڑھنے سے کوئی مافع اس کے لئے موجود نہیں، اس کے باوجود وہ نماز نہیں پڑھتا بلکہ صرف توفیق کی دعا کرتا ہے، وہ در حقیقت سے دل سے دعا نہیں کرتا بلکہ نعوذ باللہ! دعا کا فداق اڑا تا ہے، ور ندا گروہ واقعی اخلاص سے دعا کرتا تو کوئی وجہ نہ تھی کہ وہ نماز سے محروم رہتا۔

مبہرہ کسبِمعاش کے آ داب

س....قرآن وسنت کی رُوسے متعقبل کی منصوبہ بندی (اپنی ذات کے لئے) کیسی ہے؟

یعنی جائز ذرائع سے مستقبل کے لئے دولت کا جمع کرنا، اپنی آئندہ نسلوں کے لئے سہولیات

اور آسانیاں بہم پہنچانا، فراوائی رزق کے لئے کوششیں کرنا، جبکہ ہماراعقیدہ ہے کہ اللہ تعالی ہی ہمارارازق اورخالق ہے۔ میری مراد بینہیں کہ انسان ہاتھ پر ہاتھ دھرے بیٹھا رہے،

بلکہ بہتر مستقبل کی منصوبہ بندی اور اس کے لئے کوششیں کرنا ہے۔ مولا ناصاحب اس سے ہمارے معاشرے میں کافی برائیاں پیدا ہور ہی ہیں۔

ج..... جو خص کلال ذریعہ سے مال کمائے اور شریعت نے مال کے جو حقوق مقرر فرمائے ہیں، وہ بھی ٹھیک طور پرادا کرتا رہے، اس کے ساتھ رید کہ مال کمانے میں ایسا منہ ک نہ ہو کہ آخرت کی تیاری سے ففلت اور فرائض شرعیہ کی بجا آور کی میں سستی واقع ہوجائے۔ان تین



**m**2

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



شرائط کے ساتھ اگر مال کما کراولا د کے لئے چھوڑ جائے تو کوئی گناہ نہیں الیکن اگران تین میں سے کسی ایک شرط میں کوتا ہی کی تو بید کمایا ہوا مال اس شخص کے لئے قبر میں بھی اور حشر میں بھی وبال بن جائے گا۔ مال کے بارے میں کتاب وسنت کی تعلیمات کا خلاصہ میں نے ذکر کر دیا، اس کی شرح کے لئے ایک وفتر جا ہے۔

اسباب كااختيار كرناتو كل كي خلاف نهيس

س .....کسی نفع ونقصان کو پیش نظر رکھ کر کوئی آ دمی کوئی قدم اٹھائے اور بیاری کے حملہ آ ور ہونے سے پہلے احتیاطی تد امیر اختیار کرنا کیا تو کل کے خلاف تو نہیں؟ اور میہ کہ اللہ تعالی پر بھروسہ کرنے کا صحیح مفہوم سمجھا دیجئے۔

ح ..... تو کل کے معنی اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرنے کے ہیں، اور بھروسہ کا مطلب یہ ہے کہ کام اسباب سے بنتا ہوا نہ دیکھے بلکہ یوں سمجھے کہ اسباب کے اندر مشیت اللی کی روح کار فرما ہے، اس کے بغیر تمام اسباب برکار ہیں:

> عقل در اسباب می دارد نظر عشق می گوید مسبّب رانگر

مطلقاً ترکِ اسباب کا نام تو کل نہیں، بلکہ اس بارے میں تفصیل ہے کہ جواسباب ناجائز اور غیر مشروع ہوں ان کو تو کل برخدا بالکل ترک کردے، خواہ فوراً یا تدریجاً، اور جو اسباب مشروع اور جائز ہیں ان کی تین قسمیں ہیں اور ہرا یک کا حکم الگ ہے:

ا:.....وہ اسباب جن پر مسبّب کا مرتب ہوناقطعی ویقینی ہے، جیسے کھانا کھانا، ان اسباب کا اختیار کرنا فرض ہے اور ان کا ترک کرنا حرام ہے۔

۲:....ظنی اسباب: جیسے بیار یوں کی دوا دارو، اس کا تھم یہ ہے کہ ہم ایسے کمزوروں کوان اسباب کا ترک کرنا بھی جائز نہیں، البتہ جو حضرات قوتِ ایمانی اور قوتِ

تو کل میں مضبوط ہوں ان کے لئے اسباب ظنّیہ کا ترک جائز ہے۔

۳:.....تیسرے وہمی اور مشکوک اسباب: (یعنی جن کے اختیار کرنے میں شک ہو کہ مفید ہوں گے یانہیں) ان کا اختیار کرنا سب کے لئے خلاف تو کل ہے، گوبعض

*چانبرست* پ

٣٨)





صورتوں میں جائز ہے، جیسے جھاڑ پھونک وغیرہ۔

اسباب بربھروسہ کرنے والوں کا شرعی حکم

س.....رزق کے بارے میں یہاں تک حکم ہے کہ جب تک پیربندے کومل نہیں جاتاوہ مر نہیں سکتا، کیونکہ خدا نے اس کا مقدر کردیا ہے۔خدا کی اتنی مہر بانیوں کے باوجود جولوگ انسانوں کے آگے ہاتھ باندھے کھڑے رہتے ہیں، ڈرتے رہتے ہیں کہ کہیں ملازمت سے نه نكال ديئ جائيں، تو اس وقت ڈر، خوف وغيره ركھنے والے كيا مسلمان ہيں؟ جن كا ایمان خدا پرکم اورانسانوں پرزیادہ کہ بیخوش ہیں توسبٹھیک ورنہ زندگی اجیرن ہے۔ ج ....ا يسالوگول كى اسباب پرنظر ہوتى ہے، اور اسباب كا اختيار كرنا ايمان كے منافى نہيں، بشرطیکہ اسباب کے اختیار کرنے میں اللہ تعالیٰ کے کسی حکم کی خلاف ورزی نہ کی جائے، ناجائزاسباب كااختياركرناالبة كمال ايمان كےمنافی ہے۔

> کیاعالم ارواح کے وعدہ کی طرح آخرت میں دُنیا کی با تیں بھی بھول جائیں گی؟

س..... ہمارے امام صاحب فرماتے ہیں کہ انسان کی چار دفعہ حالت بدلے گی۔(۱) دنیا میں آنے سے پہلے عالم ارواح میں اللہ سے وعدہ۔(۲)عالم دنیا میں قیام۔(۳)عالم قبر۔ (۴) عالم آخرت جنت یا دوزخ مولوی صاحب ہم کو عالم ارواح میں اپنی روح کی موجودگی کاعلم اب ہوا ہے،اور جوروحوں نے اللہ سے بندگی کا وعدہ کیااس میں ہماری روح بھی شامل تھی 'کیکن ہم کوتو پیۃ نہ چلا، ہمیں تواس د نیامیں بتایا گیا کہتم نے اللہ سے وعدہ کیا تھا تو جس طرح عالم ارواح کا ہمیں احساس نہیں ہوا تو کہیں ایسا تو نہیں ہے کہ جزاوسزا، قبرو آخرت كالهمين اس طرح پية نه چلے جس طرح عالم ارواح ميں ہميں کچھ پية نه چلا؟ **ج..... عالم ارواح کی بات تو آپ کو بھول گئی الیکن دنیا کی زندگی میں جو کچھ کیا وہ نہیں** بھولے گا۔









کشف والهام اور بشارت کیاہے؟

س .....کشف، الهام اور بشارت میں کیا فرق ہے؟ حضرت محمدٌ کے بعد کسی کو کشف، الهام یا

بشارت ہوناممکن ہے؟ قرآن وحدیث کے حوالے سے واضح سیجئے گا۔

ح .....کشف کے معنی ہیں کسی بات یاوا قعہ کا کھل جانا۔الہام کے معنی ہیں دل میں کسی بات کا

القاہوجانا۔اور بشارت کے معنی خوشخری کے ہیں، جیسے کوئی اچھا خواب دیکھنا۔

۲:..... آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے بعد کشف والہام اور بشارت ممکن ہے،مگر وہ شرعاً جحت نہیں،اوراس کے قطعی ویقینی ہونے کا دعویٰ کیا جاسکتا ہے نہسی کواس کے ماننے

کی دعوت دی جاسکتی ہے۔

پہنچ سکتا \_

کشف یاالہام ہوسکتا ہے،کین وہ حجت نہیں

س.....اگرکوئی شخص بیدعویٰ کرے کہ مجھے کشف کے ذریعہ خدانے حکم دیاہے کہ فلاں شخص

کے پاس جاؤاورفلاں بات کہو،ایسے خص کے بارہ میں شریعت کیا کہتی ہے؟

ح.....غیر نبی کوکشف یا الہام ہوسکتا ہے، مگر وہ حجت نہیں، نیداس کے ذریعہ کوئی حکم ثابت ہوسکتا ہے، بلکہ اس کوشریعت کی کسوٹی پر جانچ کرد یکھا جائے گا، اگر صحیح ہوتو قبول کیا جائے گا

ورنہرد کردیا جائے گا۔ بیاس صورت میں ہے کہ وہ سنتِ نبوی کا متبع اور شریعت کا یا بند ہو، اگر کوئی شخص سنت نبوی کے خلاف چلتا ہوتواس کا کشف والہام کا دعویٰ شیطانی مکر ہے۔

## اجتهاد وتقليد

کیاائمہار بعہ پیٹمبروں کے درجہ کے برابر ہیں؟ س .....کیا پیغیبروں کے درجے کے برابر ہونے کے لئے کم سے کم امام (امام اعظم ابوحذیفہٌ، امام شافعیؓ وغیرہ) کے برابر ہونا ضروری ہے؟ ح......امام اعظم ابوحنیفهٔ اورامام شافعیُّ توامتی ہیں ،اورکوئی امتی کسی نبی کی خاک پا کوبھی نہیں سنہ سے





المرسف المرس



کیاکسی ایک فقہ کو ماننا ضروری ہے؟

س.....کیااسلام میں کسی ایک فقہ کو ماننااوراس پڑمل کرنالاز می ہے؟ یاا پنی عقل ہے سوچ

كرجس امام كي جوبات زياده مناسب ككاس يرعمل كرنا جائز ہے؟

ح .....ایک فقه کی پابندی واجب ہے، ورنہ آدمی خودرائی وخود غرضی کا شکار ہوسکتا ہے۔

مسى ايك امام كى تقليد كيون؟

س..... جب چاروں امام، امام ابوحنیفہؓ، امام شافعیؓ، امام مالکؓ اور امام احمد بن حنبلؓ برحق ہیں تو پھر ہمیں کسی ایک کی تقلید کرنا کیوں ضروری ہے؟ ان چاروں سے پہلے لوگ کن کی تقلید کرتے تھے؟

ج..... جب چاروں امام برحق ہیں تو کسی ایک کی تقلید حق ہی کی تقلید ہوگی ، چونکہ بیک وفت سب کی تقلید ممکن نہیں لامحالہ ایک کی لا زمی ہوگی ۔

دوم:.....تقلید کی ضرورت اس لئے پیش آئی که گمراه ہوکر اتباعِ ہوگی کا شکار نہ ہوجائے جبکہ ائمہ عظام سے پہلے کا دور خیرالقرون کا دور تھا، وہاں لوگ اپنی مرضی چلانے کے بجائے صحابہ کرامؓ سے پوچھ لیتے تھے۔

شرعاً جائزيانا جائز كام مين ائمه كااختلاف كيون؟

س.....اکثر سننے میں آتا ہے کہ فلاں کام فلاں امام کے نزدیک جائز ہے، لیکن فلاں کے نزدیک جائز ہے، لیکن فلاں کے نزدیک جائز نہیں۔ دینی اعتبار سے کوئی بھی کام ہودوبا تیں ہی ممکن ہیں جائزیانا جائز، لیکن یہاں بات مہمل ہی ہے، اصل بات بتا ئیں، میں نے پہلے بھی کئی ایک سے پوچھا مگر کسی نے مجھے مطمئن نہیں کیا۔

ج....بعض امور کے بارے میں تو قر آن کریم اور حدیث نبوی (صلی الله علی صاحبہ وسلم)
میں صاف صاف فیصلہ کردیا گیا ہے (اور یہ ہماری شریعت کا بیشتر حصہ ہے) ان امور کے
جائز و ناجائز ہونے میں تو کسی کا اختلاف نہیں ،اور بعض امور میں قر آن وسنت کی صراحت
نہیں ہوتی ، وہاں جمتہدین کو اجتہاد سے کام لے کراس کے جوازیا عدم جواز کا فیصلہ کرنا پڑتا
ہے۔ چونکہ علم وفہم اور قوتِ اجتہاد میں فرق ایک طبعی اور فطری چیز ہے، اس لئے ان کے











اجتہادی فیصلوں میں اختلاف بھی ہے، اور بیا یک فطری چیز ہے، اس کوچھوٹی ہی دومثالوں ہے آپ بخو بی سمجھ سکتے ہیں۔

ا:.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے صحابہؓ کوایک مہم پر روانہ فر مایا اور ہدایت فرمائی کہ عصری نماز فلاں جگہ جا کر پڑھنا۔ نماز عصر کا وقت وہاں پہنینے سے پہلے ختم ہونے لگا تو صحابہؓ گی دو جماعتیں ہو گئیں ،ایک نے کہا کہ آ پ صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے وہاں پہنچ کرنما نِ عصر پڑھنے کا حکم فرمایا ہے، اس لئے خواہ نماز قضا ہوجائے مگر وہاں پہنچ کر ہی پڑھیں گے، دوسرے فریق نے کہا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا منشائے مبارک توبیرتھا کہ ہم غروب سے يہلے پہلے وہاں پہنچ جائیں، جب نہیں پہنچ سکے تو نماز قضا کرنے کا کوئی جوازنہیں۔

بعد میں پیقصہ بارگاہ اقد س صلی اللہ علیہ وسلم میں پیش ہوا تو آپ نے دونوں کی تصویب فرمائی اورکسی پرنا گواری کا اظہار نہیں فرمایا۔ دونوں نے اپنے اپنے اجتہاد کے مطابق منشائے نبوی کی تعمیل کی (صلی الله علیه وسلم)، اگرچه ان کے درمیان جواز و عدم جواز کا اختلاف بھی ہوا۔اس طرح تمام مجتهدین اپنی اجتہادی صلاحیتوں کےمطابق منشائے شریعت ہی کی تعمیل کرنا چاہتے ہیں،مگران کے درمیان اختلاف بھی رونما ہوجا تاہے،اوراس اختلاف کو آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے نہ صرف بیر که برداشت فرمایا، بلکه اس کورحمت فرمایا، اوراس نا کارہ کواس اختلاف کارحت ہونااس طرح کھلی آنکھوں نظر آتا ہے جیسے آفتاب۔

دوسری مثال:.....ہمیں روز مرہ پیش آتی ہے کہ ایک ملزم کی گرفتاری کو ایک عدالت جائز قرار دیتی ہے اور دوسری ناجائز، قانون کی کتاب دونوں کے سامنے ایک ہی ہے، مگراس خاص واقعہ پر قانون کے انطباق میں اختلاف ہوتا ہے، اور آج تک کسی نے اس اختلاف کو ''مهمل بات' قرارنہیں دیا۔ چاروں ائمہ اجتہاد ہمارے دین کے ہائی کورٹ ہیں، جب کوئی متنازعہ فیہ مقدمہان کے سامنے پیش ہوتا ہے تو کتاب وسنت کے دلائل برغور كرنے كے بعدوہ اس كے بارے ميں فيصله فرماتے ہيں۔ايك كى رائے بيہ ہوتى ہے كہ بيہ جائز ہے، دوسرے کی رائے بیہوتی ہے کہ بینا جائز ہے،اور تیسرے کی رائے بیہوتی ہے کہ یہ مکروہ ہے،اور چونکہ سب کا فیصلہ اس امر کے قانونی نظائر اور کتاب وسنت کے دلائل پرمنی









ہوتا ہے،اس لئے سب کا فیصلہ لائق احترام ہے، گوٹمل کے لئے ایک ہی جانب کواختیار کرنا پڑے گا۔ یہ چند حروف قلم روک کر لکھے ہیں، زیادہ لکھنے کی فرصت نہیں، ورنہ یہ ستقل مقالے کاموضوع ہے۔

کسی ایک فقہ کی پابندی عام آدمی کے لئے ضروری ہے مجتہد کے لئے نہیں س....کیا ہم پرایک فقہ کی پابندی واجب ہے؟ کیا فقہ خفی، فقہ ثنا فعی، فقہ مالکی، فقہ نبلی یہ سب اسلام ہیں؟ حق تو صرف ایک ہوتا ہے؟

کیا آپ کے ائمہ نے فقہ کو واجب قرار دیا ہے؟ امام شافعیؓ نے امام ابو صنیفہؓ کے فقہ کی پابندی کیوں نہیں بلکہ ایک نئی فقہ پیش کر دی (نعوذ باللہ)۔

ج .....ایک مسلمان کے لئے خداورسول کے احکام کی پابندی لازم ہے۔ جوقر آن کریم اور حدیث نبوی سے معلوم ہول گے، اور علم احکام کے لئے اجتہاد کی ضرورت ہوگی، اور صلاحیت اجتہاد کے لئاظ سے اہل علم کی دو قسمیں ہیں: مجتبد اور غیر مجتبد کو اپنے اجتہاد کے مطابق عمل کرنالازم ہے اور غیر مجتبد کے لئے کسی مجتبد کی طرف رجوع کرنا ہے۔

لقوله تعالیٰ: "فَاسْئَلُوْ آ اَهُلَ اللّهِ کُو اِنْ کُنتُهُمُ لَا تَعُلَمُونَ نَ."

(النی سے)

ولقوله عليه السلام: "الاسألوا اذلم يعلموا فانما شفاء العي السؤال." (ابوداود ج: اص: ۳۹)

ائمہ اربعہ جمہد سے ،عوام الناس قرآن وحدیث پر عمل کرنے کے لئے ان مجہدین سے رجوع کرتے ہیں، اور جو حضرات خود مجہد ہوں ان کو کسی مجہد سے رجوع کرنا نہ صرف غیر ضروری بلکہ جائز بھی نہیں۔ اور کسی معین مجہد سے رجوع اس لئے لازم ہے تا کہ قرآن و حدیث پر عمل کرنے کے بجائے خواہش نفس کی پیروی نہ شروع ہوجائے کہ جومسکہ اپنی خواہش نفس کی پیروی نہ شروع ہوجائے کہ جومسکہ اپنی خواہش کے مطابق دیکھاوہ لے لیا۔ آنجناب اگرخود اجتہاد کی صلاحیت رکھتے ہوں تو اپنے اجتہاد کی صلاحیت رکھتے ہوں تو اپنے اجتہاد کی طرفر مائیں، میں نے جو کھاوہ غیر مجہد لوگوں کے بارے میں کھا ہے۔







کیا اجتهاد کا دروازه بند ہوچکاہے؟

س....علاء کرام سے سنتے آئے ہیں کہ تیسری صدی کے بعد سے اجتہاد کا دروازہ بند ہو چکا ہے، اس کی کیا وجہ ہے؟ اوراس کے بعد پیش آنے والے مسائل کے صلی کی کیا صورت ہے؟ ح..... چوتھی صدی کے بعد اجتہادِ مطلق کا دروازہ بند ہوا ہے، لینی اس کے بعد کوئی مجتہد مطلق پیدانہیں ہوا، جہاں تک نے پیش آمدہ مسائل کے صلی کا تعلق ہے ان پرائمہ مجتهدین کے وضع کردہ اصولوں کی روشنی میں غور کیا جائے گا اور اس کی ضرورت ہمیشہ رہے گی۔

اجتهاد کا دروازہ بند ہوجانے کا بیہ مطلب نہیں کہ چوتھی صدی کے بعداجتهاد ممنوع قرار دے دیا گیا، بلکہ بیہ مطلب ہے کہ اجتہادِ مطلق کے لئے جس علم وقہم، جس بصیرت و ادراک اور جس ورع وتقویٰ کی ضرورت ہے وہ معیار ختم ہو گیا اب اس درجہ کا کوئی آ دی نہیں ہوا جواجتہا دِ مطلق کی مسند پر قدم رکھنے کی صلاحیت رکھتا ہو، شایداس کی حکمت بیشی کہ اجتہاد سے جو کچھ مقصود تھا، یعنی قرآن وسنت سے شرعی مسائل کا استنباط وہ اصولاً وفروعاً مکمل ہوچکا تھا، اس کئے اب اس کی ضرورت باقی نہ تھی، ادھراگر بیدروازہ ہمیشہ کو کھلا رہتا تو امت کی

اجتاعیت کوخطرہ لاحق ہوسکتا ہے، واللہ اعلم! حیاروں ا ماموں کی بیک وقت تقلید ۔۔۔۔

س ....عصر حاضر کے ایک مشہور واعظ ......فرماتے ہیں کہ وہ کسی ایک فقہ کے مقلد نہیں، بلکہ وہ پانچ انکہ (امام ابوحنیفہ امام مالک امام شافعی امام احمد بن حنبل امام بخاری )
کی چیروی کرتے ہیں، معلوم پیر زناہے کہ کیا بیک وقت ایک سے زائد فی قبھوں کی پیروی کی جاسکتی ہے؟ انسان حسب منشا کسی بھی فقہ کے فیصلہ کواپنا سکتا ہے؟ کیا بیمل کلی مقصد شریعت کے منافی نہیں؟

ج .....مسائل کی دو تشمیس ہیں: ایک تو وہ مسائل جوتمام فقہاء کے درمیان متفق علیہ ہیں، ان میں تو ظاہر ہے کہ کسی ایک مسلک کی پیروی کا سوال ہی نہیں۔ دوسری قشم ان مسائل کی ہے جن میں فقہاء کا اجتہادی اختلاف ہے، ان میں بیک وقت سب کی پیروی تو ہونہیں سکتی، ایک ہی کی پیروی ہوسکتی ہے، اور جس فقیہ کی پیروی کی جائے اس مسلک کے تمام شروط کا لحاظ رکھنا بھی





ضروری ہے۔ پھراس کی بھی دو تسمیں ہیں۔ایک یہ کہ تمام مسائل میں ایک ہی فقہ کی پیروی کی جائے،اس میں سہولت بھی ہے، یکسوئی بھی ہے اور نفس کی بے قیدی سے امن بھی ہے۔ دوسری صورت بیہ ہے کہ ایک مسئلہ میں ایک فقیہ کی پیروی کر لی اور دوسرے مسئلہ میں دوسرے فقیہ کی، اس میں چند خطرات ہیں،ایک بیہ کہ بحض اوقات الی صورت پیدا ہوجائے گی کہ اس کا عمل تمام فقی ہے فقہاء کے نزدیک غلط ہوگا، مثلاً: کوئی شخص بیہ خیال کرے کہ چونکہ گاؤں میں امام شافعی کے نزدیک جمعہ جائزہے،اس لئے میں ان کے مسلک پر جمعہ پڑھتا ہوں، حالا نکہ امام شافعی کے مسلک پر جمعہ پڑھتا ہوں، حالا نکہ امام شافعی کے مسلک پر نماز حیجے ہونے کے لئے بعض شرائط ایس ہیں جن کا اس کو عم نہیں، نہ اس نے ان شرائط کو کو طور کھا، تو اس کا جمعہ نہ تو امام ابو حذیقہ کے نزد یک ہوا۔

دوسراخطرہ پیہے کہاں صورت میں نفس بے قید ہوجائے گا،جس مسلک کا جومسکلہ اس کی پینداورخواہش کےموافق ہوگااس کواختیار کرلیا کرےگا، بیا تباع ہوئی ونفس ہے۔

تیسراخطرہ بیکہ بعض اوقات اس کو دومسلکوں میں سے ایک کے اختیار کرنے میں تر دد پیدا ہوجائے گا اور چونکہ خودعلم نہیں رکھتا اس لئے کسی ایک مسلک کو ترجیح دینا مشکل ہوجائے گا،اس لئے ہم جیسے عامیوں کے لئے سلامتی اسی میں ہے کہ وہ ایک مسلک کو اختیار

ہوجائے 6ءاں سے ہم بیسے 6 سیول کے سے سلا گا گی یں ہے کہ وہ ایک مسلک واحلیا کریں اور بیا عققا در کھیں کہ بیرتمام فقہی مسلک دریا ئے شریعت سے نکلی ہوئی نہریں ہیں۔ قریب سے مصرفی نہریں۔

قر آن اور حدیث کے ہوتے ہوئے چاروں فقہوں خصوصاً حنفی فقہ پرز در کیوں؟

س..... کوئی شخص فقہ حنی سے تعلق رکھتا ہے کین آپنا مسلہ فقہ ماکی سے حل کرانا چاہتا ہے، تو آپ اس کوروک دیتے ہیں۔ جس کی ایک وجہ تو یہ ہو کہ فقہ خنی میں ہوتے ہوئے فقہ ماکی کی طرف اس لئے رجوع کرر ہا ہو کہ اس میں نرمی ہو، تو اسی دائرہ (فقہ خنی) میں رہتے ہوئے اسے ناجائز کہہ سکتے ہیں۔ لیکن قطع نظر ان ساری با توں کے میں آپ سے یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ آخر ان ائمہ اربعہ کی فقہ کو مذہب کا درجہ کیوں دیا جاتا ہے کہ اس وقت چاروں اماموں کے مانین اس قدر دوری ہے جبکہ ایک اچھے مسلمان کو ہروہ بات جو کتاب وسنت کے نزد یک حقیقت ہو مانی چاہئے اور فقہ کی اہمیت بہت زیادہ کردی گئی



جه فهرست «خ







حالانکہ اللہ اللہ اور رسول کی اطاعت ضروری ہے،اس واضح تھم کے بعد آپ بتا ئیں کہ کسی امام، مجدد ، خللی یا بروزی، نبی کی گنجائش کہاں رہ جاتی ہے؟

ح .....محترم ومكرم السلام عليكم ورحمة الله وبركانة!

مجھے جناب کے گرامی نامہ سے خوثی ہوئی کہ آپ نے اپنی تمام الجھنیں بے کم و کاست پوری بے تکلفی سے بیان کردیں ،تفصیل سے لکھنے کی افسوس ہے کہ فرصت نہیں ،اگر جناب سے ملاقات ہوجاتی تو زبانی معروضات پیش کرنا زیادہ آسان ہوتا، بہر حال چند امورع ض کرتا ہوں:

ا: .....د بن اسلام کے بہت سے امور توالیہ ہیں جن میں نہ کسی کا اختلاف ہے نہا ختلاف کی گنجائش ہے۔ لیکن بہت سے امور ایسے ہیں کہ ان کا حکم صاف قرآن کریم یا حدیث نبوی میں فہ کور نہیں، ایسے امور کا شرقی حکم دریافت کرنے کے لئے گہرے علم، وسیع نظر اور اعلی درجہ کی دیانت و امانت در کار ہے۔ یہ چاروں بزرگ ان اوصاف میں پوری امت کے نزد یک معروف و مسلم سے، اس لئے ان کے فیصلوں کو بحثیت شارح قانون کے تشکیم کیا جاتا ہے۔ جس طرح کہ عدالت عالیہ کی تشریح قانون مستند ہوتی ہے، اس لئے بیہ تصور صحیح نہیں کہ لوگ اللہ ورسول کی اطاعت کرتے ہیں، تصور صحیح تعمیر یہ ہے کہ اللہ ورسول کی اطاعت کرتے ہیں، صحیح تعمیر یہ ہے کہ اللہ ورسول کی فرمودات کی جو تشریح ان بزرگوں نے فرمائی اس کو مستند صحیح تعمیر یہ ہے کہ اللہ ورسول کے فرمودات کی جو تشریح ان بزرگوں نے فرمائی اس کو مستند صحیح تعمیر یہ ہے کہ اللہ ورسول کے فرمودات کی چو تشریح ان بررگوں نے فرمائی اس کو مستد کی پیروی ہے۔

۲:.....رہا ہید کہ جب جاروں تشریحات متند ہیں تو صرف فقہ حفی ہی کو کیوں اختیار کیا جاتا ہے؟ سواس کی وجہ ہیہ کے دوسری فقہوں کی پوری تفصیلات ہمارے سامنے نہیں، نہ ساری کتا ہیں موجود ہیں، اس لئے دوسری فقہ کے ماہرین سے رجوع کا مشورہ تو دیا جاسکتا ہے مگر خود ایسی جرائت خلاف احتیاط ہے۔

دُوم: ..... بیر که یهال اکثر لوگ فقه حنی سے وابستہ ہیں، پس اگر کوئی شخص دوسری فقہ سے رجوع کرے گا تواس بات کا اندیشہ ہے کہ وہ سہولت پیندی کی خاطراییا کرے گا،



MA

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com



حِلداول



نہ کہ خدا اور رسول صلاقیم کی اطاعت کے لئے۔

ایک دوسرے کے مسلک بڑمل کرنا

س .....اگر کوئی شخص اپنے مسلک کے علاوہ کسی مسلک کی پیروی ایک یا ایک سے زائد مسائل میں کر بے تو کیااس کی اجازت ہے؟ لیعنی اگر کوئی شافعی ،امام ابوحنیفیہ کے مسئلہ پڑمل کر بے تو کیااس کی اجازت ہے؟

ج.....ا پنے امام کے مسلک کوچپوڑ کر دوسر ہے مسلک پڑمل کرنا دوشر طول کے ساتھ سے جے:
ایک بیہ ہے کہ اس کا منشا ہوائے نفس نہ ہو بلکہ دوسرا مسلک دلیل سے اتو کی (زیادہ قوی) اور
احوط (زیادہ احتیاط والا) نظر آئے۔ دوم بیہ کہ دومسلکوں کو گڈٹہ نہ کرے، جس کو فقہاء کی
اصطلاح میں 'دتلفیق'' کہا جاتا ہے، بلکہ جس مسلک پڑمل کرے اس مسلک کی تمام شرائط کو
ملحوظ رکھے۔

## محاسن إسلام

اسلام دين فطرت

س....میرے ایک میسی دوست کے سوال کا جواب قرآن وسنت کی روشنی میں عنایت کریں۔
انہوں نے کہا کہ اسلام بڑا خشک مذہب ہے اور فطری دین ہونے کا دعویدار بھی ہے۔ اسلام
میں تفریح کا کوئی تصور ہی نہیں، ہر طرف بوریت ہی بوریت ہے، دل بہلا نے والی سب چیزیں
ناجائز ہیں۔ موسیقی کی طرف ہر انسان کا رجحان ہوتا ہے، اور ہر روح وجد میں آجاتی ہے، اسلام
فطرتِ انسان کواس تقاضے سے کیوں باز رکھتا ہے؟ مخطوط ہونے کی اجازت کیوں نہیں دیتا؟
موجودہ زمانے میں مشینی دور کی وجہ سے ہرآ دمی مصروف ہے اور دن بھر کام کرنے کے بعد ہر
آ دمی کا دل تفریح کرنے کو چا ہتا ہے، بیریڈیو، ٹیلی ویژن، سینماڈ انس کلب اور کھیل کے میدان
ہیں۔ جوان لڑکوں کا فیٹ بال اور ہاکی کھیلنا بہت حد تک بوریت ختم کرنے کا سامان مہیا کرتا
ہے۔ امید ہے کہ آ بے ضرور جواب دیں گے، آب کا بہت بہت شکریہ۔



PZ)

چې فېرست «ې



ح.....آپ کے مسیحی دوست کو غلط فہمی ہے۔ اسلام دین فطرت ہے۔ اور فطرت روح کی بالیدگی کا تقاضا کرتی ہے،اوراسلام روح کی بالیدگی اوراس کی تفریح کا بوراسامان مہیا کرتا ہے، اوراس کا کامل وکمل نظام عطا کرتا ہے۔جبکہ اسلام کے سواکسی مذہب میں روح کی سیجے تفریح اور بالیدگی کا فطری نظام موجوز نہیں۔ ریڑیو، ٹیلی ویژن، نغنے وموسیقی اور دیگر خرافات جن کوسامانِ تفریح سمجما جاتا ہے، یفس کی تفریح کا سامان ہے، روح کی تفریح کانہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور دیگر مقبولا نِ الٰہی کی زندگی ان کھیل تماشوں کی تفریح سے بالکل خالی ملتی ہے، اور آج بھی ان تفریحات کی طرف فساق و فجار کا رجحان ہے، جوحضرات روحانیت ہے آشنااور معرفت الٰہی کے جام سے سرشار ہیں وہ ان چیز وں کولہو ولعب سمجھتے ہیں۔اس ہے واضح ہوجا تا ہے کہ بیتفریح نفس کوموٹا اور فربہ کر کے انسان کو یا دِخدا سے غافل کر دیتی ہے،اس لئے اسلام عین نقاضا ئے فطرت کےمطابق ان کوغلط اور لائق احتر ازبتلا تا ہے۔ اسلام دوسرے مذاہب ہے کن کن باتوں میں افضل ہے؟ س....قریب قریب دنیا کے سارے مذاہب انسانی فلاح وابدی سکون (بہتر آخرت) کی ہدایات دیتے رہتے ہیں، بے شک اسلام دنیا کا آخری اوراللہ تعالیٰ کی طرف سے آیا ہواسجا مذہب ہے۔جس کی گواہی دنیا کے بڑے بڑے مذاہب اورتوریت ،انجیل اورز بور سے ملتی ہے، ذرا تفصیل سے بتائیں کہ اسلام کی کون سی چیز اور کون سے حقائق اسے دوسرے

مذا ہب سے افضل تربتاتے ہیں؟ ح....ایک تابعیؓ نے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے عرض کیا تھا کہ مجھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی کوئی بہت ہی عجیب ہی بات بتائے، جواب میں انہوں نے فرمایا: بیٹا! آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی کون ہی بات ایسی ہے جو عجیب نہیں تھی!

ام المؤمنین گایمی ارشاد آپ کے سوال کا جواب ہے، آپ دریافت فر ماتے ہیں فون

كداسلام كس بات ميں دوسرے مذابب سے افضل ہے؟

جاری گزارش بیہ ہے کہ اسلام کی کون تی چیز دوسر نے نداہب سے افضل و برتز نہیں؟ عقائد وعبادت کی جوتفصیل اسلام نے پیش کی ہے، کیا دنیا کا کوئی ندہب یقضیل پیش کرتا



المرست ﴿





ہے؟ اخلاق،معاملات،معاشرت اور سیاست کے بارے میں اسلام نے جو تفصیلی ہدایات عطا کی ہیں، کیایہ مدایات کسی دوسرے مذہب کی کتابوں میں ڈھونڈنے سے بھی ملتی ہیں؟ پھراسلام اپنے ہر تھم میں جو کامل اعتدال کمحوظ رکھتا ہے، کیاد نیا کے کسی فدہب میں اس اعتدال کی نظیرملتی ہے؟ اور ساری با توں کوچھوڑ کرآ پصرف ایک نکتہ پرغور فر مایئے کہوہ تمام بڑے بڑے مذاہب جوآج دنیا میں موجود ہیں،انہوں نے کسی نہ کسی شکل میں انسان کا سر خلوق کے آگے جھایا، کسی نے آگ اور پانی کے سامنے، کسی نے حیوانات کے سامنے، کسی نے سورج چانداورا جرام فلکی کے سامنے،اورکسی نے خودانسانی ہستیوں کے آگے،اسلام دنیا کاوہ واحد مذہب ہے جس نے انسان کو' اشرف المخلوقات'' کا بلندترین منصب عطا کیا، اس کے صحیح مقام ہے آگاہ کیا، اور اسے اپنے جیسی مخلوق کی بندگی سے نجات ولا کر خالق کا ئنات کی بندگی کی راہ دکھائی۔اسلام ہی نے دنیا کو بتایا کہانسان کا ئنات کی پرستش کے کئے نہیں بلکہ خود کا ئنات اس کی خدمت کے لئے ہے، بیاسلام کا انسانیت پروہ احسان ہے

یہ آپ کے سوال کا بہت ہی مختصر ساجواب ہے،جس کی تفصیل کے لئے ایک ضخیم تصنیف کی ضرورت ہے۔

جس کے شکر سے وہ بھی عہدہ برآ نہیں ہو یکتی ،اور بیا سلام کا وہ طر وَامتیاز ہے جس میں دنیا کا

## كفر، شرك اورار تداد كى تعريف اوراحكام

شرك كسي كهتي بين؟ س.....ثرك كس كو كهته بين؟

کوئی مذہب اس کے ساتھ ہمسری کا دعویٰ نہیں کرسکتا۔

ج....خدا تعالیٰ کی ذات وصفات میں کسی کو شریک کرنا شرک کہلا تا ہے،اس کی قسمیں بہت ہی

ہیں مخضر بیکہ جومعاملہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہونا جیا ہے تھاوہ کسی مخلوق کے ساتھ کرنا شرک ہے۔

شرك كى حقيقت كيا ہے؟

س .....شرک ایک ایسا گناہ ہے جواللّٰہ تعالیٰ تبھی معاف نہیں فرمائیں گے۔البتہ وہ شخص

چې فېرس**ت** «ې

۴٩



www.shaheedeislam.com

حِلداوَل



مرنے سے پہلے تو بہ کرلے تب ہی یہ گناہ معاف ہوسکتا ہے،ابسوال یہ ہے کہ اگر کوئی شخص نادانستہ طور پر شرک میں مبتلا ہوجا تا ہے اوراسی حالت میں مرجا تا ہے تواس کا یہ گناہ اللہ تعالیٰ معاف فرمادیں گے یا بھی بخشش نہ ہوگی؟

ج..... شرک کے معنی ہیں حق تعالی کی الوہیت میں یااس کی صفاتِ خاصہ میں کسی دوسر ہے کو شرک کے معنی ہیں جی اللہ ہونے کی شریک کرنا۔اور بیچرم بغیر تو بہ کے نا قابل معافی ہے، نا دانستہ طور پر شرک میں مبتلا ہونے کی بات سمجھ میں نہیں آئی،اس کی تشریح فرمائی جائے۔

امورغيرعاد بياورنثرك

س....کیااللہ تعالیٰ نے انبیاء،اولیاءاور فرشتوں کو اختیارات اور قدر تیں بخشی ہیں؟ جیسے انبیاء کرام نے مُر دوں کو زندہ کیا،اس کے علاوہ کوئی فرشتہ ہوائیں چلاتا ہے،کوئی پانی برساتا ہے، کوئی پانی برساتا ہے، کوئی بنی بھرہ مگر'' درس تو حید'' کتاب میں ہے کہ بھلائی برائی، نفع نقصان کا اختیاراللہ کے سواکسی اور میں نفع ونقصان کی قدرت جا بناما ننا شرک ہے۔ کوئییں،خواہ نبی ہو کے کاکسی سے روٹی ما نگنا یہ تو جسسہ جوامورا سباب عا دید سے تعلق رکھتے ہیں،مثلاً :کسی بھو کے کاکسی سے روٹی ما نگنا یہ تو شرک نہیں، باقی انبیاءواولیاء کے ہاتھ پر جوخلاف عادت واقعات ظاہر ہوتے ہیں وہ مجزہ اور کرامت کہلاتے ہیں،اس میں جو بچھ ہوتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے ہوتا ہے،مثلاً : عیسیٰ علیہ السلام کامُر دوں کو زندہ کرنا، یہان کی قدرت سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے ہوتا ہے،مثلاً : عیسیٰ علیہ السلام کامُر دوں کو زندہ کرنا، یہان کی قدرت سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے ہوتا تھا، یہ بھی شرک نہیں، یہی حال ان فرشتوں کا ہے جو مختلف کا موں پر مامور ہیں، امور غیر عادیہ میں کسی نبی اور ولی کا متصرف ما ننا شرک ہے۔

کا فراور مشرک کے درمیان فرق

س .....کا فراورمشرک کے درمیان کیا فرق ہے؟ اور بید کہ کا فراور مشرک کے ساتھ دوستی کرنا، طعام کھانا اور سلام کا جواب دینا جائز ہے یانہیں؟ نیزیہ کہ اگر سلام کا جواب دینا جائز ہے تو کس طرح جواب دیا جائے؟

ج.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے لائے ہوئے دین میں سے کسی بات سے جوا نکار کرےوہ'' کافر'' کہلاتا ہے۔اور جو شخص خدا تعالیٰ کی ذات میں،صفات میں، یااس کے



نه فرست «نه







کاموں میں کسی دوسرے کوشریک سمجھے وہ' مشرک' کہلاتا ہے۔ کا فروں کے ساتھ دوسی ر کھنامنع ہے، مگر بوفت ضرورت ان کے ساتھ کھانا کھانے میں کوئی حرج نہیں، آنخضرت صلی الله عليه وسلم كے دستر خوان بركا فروں نے كھا نا كھايا ہے، كا فركوخو د تو سلام نه كيا جائے ،اگروہ سلام کے توجواب میں صرف ' وعلیم' کہا جائے۔

کا فروں اور مشرکوں کی نجاست معنوی ہے

س..... '' آپ کے مسائل اور ان کاحل'' کالم میں جناب والا کا ایک جواب تھا کہ: ''غیرمسلموں مثلاً عیسائیوں کے ساتھ ایک پلیٹ میں کھانا جائز ہے، مگر ایسانہ ہوکہ کفرسے نفرت ہی نہرہے۔''

قرآن مجید میں یارہ نمبر: • اسورہ توبہ کی آیت نمبر: ۲۸ کا ترجمہ ہے: ''اے ایمان والوا بی شرکین نجس (نایاک) ہیں،ان کومسجد حرام کے قریب بھی نہ آنے دو۔'اس آیت سے بندہ کم علم نے بیز نتیجہ اخذ کیا کہ شرکین نجس ہیں،جیسا کہ کتااور سورنجس ہے، نہ کتے اور سور کے ساتھ ایک پلیٹ میں کھانا جائز ہے اور نہ ہی مشرکین کے ساتھ ایک پلیٹ میں کھانا جائز ہے۔ کیونکہ انتھے کھانے پینے سے مسلمان وہ نجس کھانا جومشرک وکا فرکا ہاتھ لگنے سے نجس ہوتا ہے، کھا تا ہےاور جو شخص نجاست کھا تا ہےاس کے نماز روز وں کا کیا کہنا! مسلمان کے تواگر بدن کے باہر بھی نجاست گی ہوتو نماز نہیں ہوتی۔

ایسے لوگ جوغیر مسلموں سے میل جول رکھتے ہیں،ان کی زندگی غور سے دیکھیں تو معلوم ہوگا کہ پیصرف نام کے ہی مسلمان رہ گئے ہیں عمل کا ان کے قریب سے گز ربھی نہیں، بعض لوگ اپنے اس عمل کو نام نہاد وسیع النظری کہتے ہیں، مگر بیان کی وسیع النظری نہیں بلکہ غرق ہونے کاعمل ہے۔

قبلہ و کعبہ مولا ناصاحب! گزارش دست بستہ ہے کہاتنے دلائل سننے کے باوجوداگر میں غلطی پر ہوں توامید ہے کہ گستاخی کی معافی فرما کر مدل اور تفصیل سے صحیح فرما ئیں گے۔ ح .... كا فروں اور مشركوں كے بحس ہونے ميں تو كوئى شبنہيں ، بيتو قرآن كريم كا فيصله ہے ، کیکن ان کی نجاست ظاہری نہیں،معنوی ہے،اس لئے کافر ومشرک کے ہاتھ منہا گریاک



چې فېرست «ې





ہوں توان کے ساتھ کھانا جائزہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دستر خوان پر کافروں نے بھی کھانا کھایا ہے۔ ہاں! ان کے ساتھ دوستانہ تعلقات جائز نہیں، کتے اور خنز بر کا جھوٹا کھانا ناپاک ہے، مگر کا فر کا حجو ٹانا پاک نہیں۔

شرك وبدعت كسي كہتے ہيں؟

س.....شرک و ہدعت کی تعریف کیا ہے؟ مثالوں سے وضاحت کریں۔

ج.....خدا تعالیٰ کی ذات وصفات اور تصرف واختیار میں کسی اور کوشریک سمجھنا شرک کہلاتا ہے، اور جو کام آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ وتا بعینؓ نے نہیں کیا، بلکہ دین کے نام پر بعد میں ایجاد ہوا، اسے عبادت سمجھ کر کرنا بدعت کہلاتا ہے، اس اصول کی روشنی میں مثالیں

آپ خود بھی متعین فر ماسکتے ہیں۔

بدعت كى تعريف

س..... بدعت کسے کہتے ہیں؟ بدعت سے کیا مراد ہے؟ جوابٹو دی پوائنٹ دیں۔ ج..... بدعت کی تعریف درمختار (مع حاشیہ ثامی ج:۱ ص:۲۵طبع جدید) میں یہ کی گئی:

"هي اعتقاد خلاف المعروف عن الرسول

صلى الله عليه وسلم لا بمعاندة بل بنوع شبهة."

ترجمہ:.....'جو چیز رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے

ساتھ نہیں بلکہ سی شبہ کی بناء پر۔''

اورعلامه شامی نے علامہ مشی سے اس کی تعریف ان الفاظ میں نقل کی ہے:

"ما احدث على خلاف الحق المتلقى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من علم او عمل او حال بنوع

شبهة او استحسان وجعل دينا قويما وصراطاً مستقيماً."

ترجمہ:...... جوعلم عمل یا حال اس حق کے خلاف ایجاد کیا جائے جورسول الله صلی الله علیہ وسلم سے منقول ہے کسی قسم کے شبہ یا

ar

**﴿ ﴾ فَهُرِست ﴿ ﴾** 







استحسان کی بناپراور پھراسی کو دین قویم اور صراطِ متنقیم بنالیا جائے وہ بدعت ہے۔''

، مناصه به که دین میں کوئی ایسانظریه، طریقه اور ممل ایجا دکرنا بدعت ہے جو: الف:.....طریقهٔ نبویؑ کے خلاف ہو کہ آپ صلی الله علیه وسلم سے نہ قولاً ثابت ہو، نہ فعلاً ، نہ صراحناً ، نہ دلالۃً نہ اشارۃً ۔

ب:.....جے اختیار کرنے والامخالفت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی غرض ہے بطورِ ضدو عناداختیار نہ کرے، بلکہ برغم خودایک اچھی بات اور کارِثواب سمجھ کراختیار کرے۔

ح:.....وه چیزکسی دینی مقصد کا ذریعه ووسیله نه هو بلکه خوداسی کودین کی بات سمجه کر

کیاجائے۔

كافر،زنديق،مريد كافرق

سا:..... كافراور مرتد ميں كيا فرق ہے؟

۲:.....جولوگ سی جھوٹے مدعی نبوت کومانتے ہوں وہ کا فرکہلا کیں گے یا مرتد؟ ۳:....اسلام میں مرتد کی کیا سزاہے؟ اور کا فرکی کیا سزاہے؟

ح ..... جولوگ اسلام کو مانتے ہی نہیں وہ تو کا فراضلی کہلاتے ہیں، جولوگ دینِ اسلام کو قبول کرنے کے بعداس سے برگشتہ ہوجائیں وہ'' مرتد'' کہلاتے ہیں، اور جولوگ دعویٰ اسلام کا کریں لیکن عقائد کفریدر کھتے ہوں اور قرآن وحدیث کے نصوص میں تحریف کر کے انہیں اپنے عقائد کفریہ پرفٹ کرنے کی کوشش کریں، انہیں ''زندیق'' کہتا جاتا ہے، اور جسیا کہ

آ گے معلوم ہوگا کہان کا حکم بھی'' مرتدین'' کا ہے، بلکہان سے بھی ہخت۔

۲:....ختم نبوت، اسلام کا قطعی اور اٹل عقیدہ ہے، اس لئے جولوگ دعویُ اسلام کے باوجود کسی جھوٹے مدعی نبوت کو مانتے ہیں اور قرآن وسنت کے نصوص کو اس جھوٹے مدعی پر چسیاں کرتے ہیں وہ مرتد اور زندیق ہیں۔

سے:....مرتد کا حکم یہ ہے کہ اس کو تین دن کی مہلت دی جائے اور اس کے شہات دورکرنے کی کوشش کی جائے ،اگران تین دنوں میں وہ اپنے ارتداد سے تو بہ کرکے



چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



ریاسچامسلمان بن کررہنے کا عہد کرے تواس کی توبہ قبول کی جائے اوراسے رہا کر دیا جائے ، کیکن اگروہ تو بہ نہ کرے تو اسلام ہے بغاوت کے جرم میں اسے قبل کردیا جائے ، جمہورائمہ کے نز دیک مرتد خواہ مرد ہویاعورت دونوں کا ایک ہی حکم ہے،البتہ امام ابوحنیفہؓ کے نز دیک مرتدعورت اگرتوبہ نہ کریے تواہے سزائے موت کے بجائے جس دوام کی سزادی جائے۔ زندیق بھی مرتد کی طرح واجب القتل ہے، کیکن اگر وہ تو بہ کرے تواس کی جان بخشی کی جائے گی یانہیں؟ امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہا گروہ تو بہکر لے توقیل نہیں کیا جائے گا۔ امام ما لک فرماتے ہیں کہاس کی توبہ کا کوئی اعتبار نہیں، وہ بہرحال واجب القتل ہے۔امام احرٌ سے دونوں روایتیں منقول ہیں ایک بیہ کہا گر وہ تو بہ کر لے توقیل نہیں کیا جائے گا اور دوسری روایت بیہ ہے کہ زندیق کی سزا بہرصورت قتل ہےخواہ تو بہ کا اظہار بھی کرے۔حنفیہ کا مختار مذہب پیہ ہے کہا گروہ گرفتاری سے پہلے ازخودتو بہکر لےتواس کی توبہ قبول کی جائے اور سزائے قتل معاف ہوجائے گی، کیکن گرفتاری کے بعداس کی توبہ کا اعتبار نہیں، اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ زندیق ، مرتد سے بدتر ہے ، کیونکہ مرتد کی توبہ بالا تفاق قبول ہے ، کیکن زندیق کی توبہ کے قبول ہونے پراختلاف ہے۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے بعد جولوگ مرتد ہو گئے

س....عبدالله بن مسعودٌ سے روایت ہے که رسول یا کُٹ نے فر مایا کہ:'' میں حوض کوثر برتمہارا پیش خیمہ ہوں گا،اورتم میں کے چندلوگ میرے سامنے لائے جائیں گے یہاں تک کہ میں ان کو (کوٹر کا) پیالہ دینا جیا ہوں گا تو وہ لوگ میرے پاس سے تھینے لئے جائیں گے، میں عرض کروں گا:اے میرے پروردگار! بیلوگ تو میرے صحابی ہیں! تو خدا تعالی فر مائے گا کہ:

(صیح بخاری) تم نہیں جانتے کہ انہوں نے تیرے بعد کیا کیا بدعتیں کی ہیں۔''

ابن عبال سے روایت ہے کہ رسول یاک نے فرمایا: "سب سے پہلے حضرت ابرا ہیم کو کیڑے پہنائے جائیں گے،اور ہوشیار رہو! چندآ دمی میری امت کے لائے جائیں گےاس وقت میں کہوں گا: اے رب! بیتو میرے صحابی ہیں! اللہ کی جانب سے ندا آئے گی

کہ: تونہیں جانتاانہوں نے تیرے بعد کیا کیا۔ بیلوگ (اصحاب) تیرے (محمرٌ) جدا ہونے







(صیح بخاری)

کے بعدم تد ہو گئے تھے۔"

مذکورہ بالا دو احادیث مبارکہ میں نے آپ کی خدمت میں عرض کیں، ان احادیث مبارکہ میں جن اصحاب کوصاف لفظوں میں مرتد اور برعتی کہا گیا ہے، وہ اصحاب کون ہیں؟

ج.....ان کااولین مصداق وہ لوگ ہیں جوآنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے بعد مرتد ہوگئے تھے، اور جن کے خلاف حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنہ نے جہاد کیا، ان کے علاوہ وہ تمام لوگ بھی اس میں داخل ہیں جنہوں نے دین میں گڑبڑکی ، نئے نظریات اور بدعات ایجاد کیں۔ مرتد کی تو بہ قبول ہے

س..... ہمارے بچانے آج سے تمیں سال قبل ایک عیسائی عورت سے نکاح کیا تھا، اوران
کے پادری کی شرائط کو مانتے ہوئے دینِ اسلام کوچھوڑ کرعیسائی ندہب اختیار کرلیا تھا اورا پنا
سابقہ اسلامی نام عبد الجبارختم کر کے عیسائی نام پی ایل مارٹن رکھا تھا، ان کے تین لڑ کے بھی
ہیں جوابے آپ کومسلم کہتے ہیں، لیکن ان کے نام عیسائیوں والے ہیں، اب ہمارے بچپا
کہتے ہیں کہ میں دوبارہ مسلمان ہوگیا ہوں اور انہوں نے اپنا سابقہ نام عبد الجبار پھر اختیار
کرلیا ہے، اور وہ اب با قاعدگی سے فجر کی نماز اور جمعہ کی نماز بھی ادا کرتے ہیں، جبکہ ان
کے جانے والوں کا کہنا ہے کہ وہ مسجد میں آنے کا حقد ارنہیں کیونکہ میخض اب ساری عمر کے
لئے مسلمان نہیں ہوسکتا۔ اس کی زوجہ نے بھی دینِ اسلام قبول کرلیا ہے اور اپنا اسلامی نام
راحیلہ رکھا ہے، آپ سے التماس ہے کہ شریعت اور حدیث کی روشنی میں ارشاد فرما ئیں کہ کیا
ہدونوں میاں بیوی اب مسلمان شمجھے جائیں گے یانہیں؟

ج ..... جو خص (نعوذ باللہ!) دینِ اسلام سے پھر جائے اور کوئی دوسرا ندہب اختیار کرلے وہ مرتد کہلا تا ہے، اور مرتد اگر سے دل سے تو بہ کر کے دوبارہ اسلام قبول کرلے تواس کی تو بستی ہے، اور وہ مسلمان ہی سمجھا جائے گا، اس لئے اگر آپ کے پچانے بیوی بچوں سمیت اسلام قبول کرلیا ہے توان کے ساتھ مسلمانوں کا معاملہ کیا جائے ، ان کو مسجد سے روکنا غلط ہے، ان کے لڑکوں کے نام تبدیل کر کے مسلمانوں کے نام رکھ دیئے جائیں اور پورے خاندان کو کے لڑکوں کے نام تبدیل کر کے مسلمانوں کے نام رکھ دیئے جائیں اور پورے خاندان کو









<mark>چاہئے کہ پنجگا نہ نماز اور دین کے دیگر فرائض و واجبات کی پوری پابندی کریں اور دینی</mark> مسائل بھی ضرور سیکھیں۔

اسلامی حکومت میں کا فر،اللہ کے رسول کوگالی دیتو وہ واجب القتل ہے س.....اگراسلامی حکومت میں رہنے والا کا فر،اللہ کے رسول کوگالی دے تو کیا اس کا ذمہ نہیں ٹوٹا؟ حدیث میں ہے جوذمی اللہ کے رسول کوگالی دے اس کا ذمہ ٹوٹ جاتا ہے وہ واجب القتل ہے۔

ج.....فقد حفی میں فتوی اس پر ہے کہ جو شخص اعلانیہ گستاخی کرے وہ واجب القتل ہے، در مختار اور شامی میں اس کا واجب القتل ہونا نہایت تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے، اور خود شخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ (جن کوغیر مقلد اپنا امام مانتے ہیں) کی کتاب ''الصارم المسلول'' میں بھی حفیہ سے اس کا واجب القتل ہونا نقل کیا ہے۔ علامہ ابن عابدین شامی نے اس موضوع پر مستقل رسالہ کھا ہے، جس کا نام ہے:

"تنبيه الولاة والحكام على احكام شاتم خير الانام او احد

اصحابه الكرام عليه وعليهم الصلوة والسلام"

یدرسالہ مجموعہ رسائل''ابن عابدین'' میں شائع ہو چکا ہے۔الغرض ایسے گستاخ کا واجب القتل ہونا تمام ائمہ کے نز دیک متفق علیہ ہے۔

اور یہ جو بحث کی جاتی ہے کہ اس سے عہد ذمہ ٹوٹ جاتا ہے یا نہیں؟ میمض ایک نظریاتی بحث ہے۔ حنفیہ کہتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کفر ہے اور کا فروہ پہلے ہی سے ہے، لہذا اس سے ذمہ تو نہیں ٹوٹے گا، مگر اس کی بیچر کت موجب قبل

مروہ روہ پہلے وقت ہے۔ ہمارت فرماتے ہیں کہ یہ شخص ذمی نہیں رہا، حربی بن گیا، لہذا واجب القتل ہے، پس نتیجہ بحث دونوں صورتوں میں ایک ہی فکا، نظریاتی بحث صرف توجیه وتعلیل

میں اختلاف کی رہی ۔ حدیث میں بھی اس کے واجب القتل ہونے ہی کوذ کرفر مایا گیا،اس س نیٹ ٹیز بنہیں میں لئے سی جن سین نہیں

کے ذمہ ٹوٹے کنہیں،اس لئے بیرحدیث حنفیہ کے خلاف نہیں۔

قرآن پاک کی تو ہین کرنے والے کی سزا س.....امیرخان کی اپنے چھوٹے حقیقی بھائی کے ساتھ کسی چھوٹی سی بات برلڑائی ہوگئی تھی ،

۵۲

المرست المرست





<mark>امیر خان اوراس کے بیٹوں نے ج</mark>ھوٹے بھائی اوراس کے گھر والوں کو مارا پیٹا اورزخمی کیا۔ آخر پولیس تک نوبت پینجی، کچھ عرصہ بعدامیر خان کے چھوٹے بھائی نے جرگے کے ساتھ قرآن لے کر بڑے بھائی ہے معافی مانگی کہآ ہے میرے بڑے بھائی ہیں، جوغلطیاں آپ نے کی ہیں وہ بھی میں اپنے سرلیتا ہوں ، آپ خدا کے لئے اور قر آن پاک کے صدقے مجھے معاف فرمائیں، کیکن امیر خان نے پورے جرگے کے سامنے قرآن مجید کے لئے بیتو ہین آمیزالفاظ استعال کئے: '' قرآن مجید کیا ہے؟ بیتو صرف ایک چھایہ خانے کی کتاب ہے، اس کے سوا کچھ بھی نہیں، آپ مجھے سات ہزاررو پے دیں یا میرے ساتھ کیس لڑیں۔'' الف:....كيايد بنده مسلمان كهلانے كالمستحق ہے جوكلام ياك كى تو بين كرے؟ ب: ..... کیااییابنده مرجائے تواس کا جنازه پڑھنا جائز ہے یائہیں؟

ج .....قرآن مجید کی تو بین كفر ب، میخص اینے ان الفاظ کی وجہ سے مرتد ہو گیا ہے، اوراس کا نکاح باطل ہوگیا۔اس پرتوبہ کرنالازم ہے،مرتد کا جنازہ جائز نہیں، نہاس ہے میل جول

ح:....اس كے ساتھ اٹھنا بيٹھنا، برتاؤ كرنا كيسا ہے؟

ضروریات دین کامنگر کا فرہے س..... ہمارے علاقے میں ابھی کچھ دن پہلے ایک جماعت آئی تھی، جوصرف فجر،عصر، عشاء کی نماز ادا کرتی تھی ،معلو مات کرنے پر پہتہ چلا کہ وہ لوگ صرف انہی نمازوں کوادا كرتے ہيں جن كا نام قرآن ياك ميں موجود ہے۔ پوچھنا يہ ہے كہ كون سا فرقہ ہے جو صرف قرآن یاک کی بات مانتاہے؟

ح .....حدیث کے نہ ماننے والوں کا لقب تو مکرین حدیث ہے، باقی نماز پنجگا نہ بھی اسی طرح متواتر ہیں، جس طرح قرآن متواتر ہے، جو شخص یائج نمازوں کامنکر ہے وہ قرآن كريم كالبھىمئىر ہے، رسول الله صلى الله عليه وسلم اور دينِ اسلام كالبھى منكر ہے۔ايسے تمام دینی امورجن کا ثبوت آنخضرت صلی الله علیه وسلم سقطعی تواتر کے ساتھ ثابت ہے، اور جن کا دین محمدی میں داخل ہونا ہر خاص و عام کومعلوم ہے،ان کو' فضروریات دین' کہا جاتا



چې فېرست «ې







ہے۔ان تمام امور کو بغیر تاویل کے ماننا شرطِ اسلام ہے، ان میں سے سی ایک کا افکار کرنایا اس میں تاویل کرنا کفر ہے، اس لئے جوفر قد صرف تین نمازوں کا قائل ہے، پانچ نمازوں کو نہیں مانتاوہ اسلام سے خارج ہے۔

صحابة كوكا فركهني والاكا فرب

س....زید کہتا ہے کہ صحابہؓ کو کا فر کہنے والا شخص ملعون ہے، اہل سنت والجماعت سے خارج نہ ہوگا۔ عمر کا کہنا ہے کہ صحابہؓ کو کا فر کہنے والاشخص کا فر ہے، کس کا قول صحیح ہے؟

ج.....حابة كوكا فركهنے والا كا فراورا ہل سنت والجماعت سے خارج ہے۔

صحابةً كامذاق اڑا نے والا گمراہ ہے اوراس كاايمان مشتبہ ہے

. س.... جو شخص صحابةً كا مذاق اڑائے اور حضرت ابو ہر ریے ؓ کے نام مبارک کے معنی بلی چلی

ج..... جو شخص کسی خاص صحابی کا مذاق اڑا تا ہے وہ بدترین فاسق ہے،اس کواس سے تو بہ کرنی چاہئے، ورنہ اس کے حق میں سوءِ خاتمہ کا اندیشہ ہے، اور جو شخص تمام صحابہ کرام

ں ۔ رضوان اللّٰہ علیٰہم اجمعین کو ...معدودے چند کے سوا...گمراہ سمجھتے ہوئے ان کا مٰداق اڑا تا ہے وہ کا فراور زندیق ہے،اور بیکہنا کہ میں فلاں صحابیؓ کی حدیث کونہیں مانتا - نعوذ باللّٰہ-اس

صحابیًّ پرفسق کی تہمت لگانا ہے۔حضرت ابوہریرہ رضی اللّہ عنہ جلیل القدر صحابی ہیں، دین کا ایک بڑا حصہ ان کی روایت ہے منقول ہے، ان کا مذاق اڑ انا اور ان کی روایات کو قبول

۔ کرنے سے انکار کرنا نفاق کا شعبہاور دین سے انحراف کی علامت ہے۔

دین کی کسی جھی بات کا **ندا**ق اڑا نا کفر ہے ایسا کرنے والا

ایپنایمان اور نکاح کی تجدید کرے

س.....کوئی مخص کفر کے الفاظ بولتا ہے، مثلاً: ''روزہ وہ رکھے جو بھوکا ہو''، یا''روزہ وہ رکھے جس کے گھر میں گندم نہ ہو''،''نماز میں اٹھک بیٹھک کون کرے؟''یا اسی طرح کے اور کوئی کلمہ کفر بولے تو کیا اس کا ایمان ختم ہوجا تا ہے؟ اس کی نمازروزہ اور جج، صدقات اور زکوۃ ختم ہوجاتے ہیں، اور اس کا زکاح ٹوٹ جاتا ہے؟ اس کو اب کیا کرنا چاہئے؟ کیا زکاح دوبارہ



۵۸

چه فهرست «خ





پڑھائے؟ اور توبہ سطرح کرے؟ اگروہ توبہیں کرتا ہے اور تورت کے ساتھ مباشرت کرتا ہے جبکہ ہوی کے ساتھ مباشرت کرتا ہے جبکہ ہوی کے ساتھ نکاح تو جاتا رہا، کیا وہ زنا کا مرتکب ہوتا ہے؟ اب وہ کس طرح پھر سے مسلمان ہوگا؟ براہ کرم تفصیل سے جواب دیں، نامعلوم کنے شخص اس میں مبتلا ہیں؟ ج۔۔۔۔ دین کی کسی بات کا مذاق اڑانا کفر ہے، اس سے ایمان ساقط ہوجا تا ہے، ایسے شخص کو اپنے کلماتِ کفریہ سے تو بہ کرکے اور کلمہ شہادت پڑھ کر اپنے ایمان کی تجدید کرنی جائے گا تاج ، نکاح بھی دوبارہ کیا جائے ، اگر بغیر تو بہ یا بغیر تجدید کرنی کے بیوی کے پاس جائے گا تو بدکاری کا گناہ دونوں کے ذمہ ہوگا۔

سنت كانداق الرانا كفرب

س....کسی سنت کا مذاق اڑا نا کیسا ہے؟

ج....سنت، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے طریقہ کا نام ہے، آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی کسی چیز کامذاق اڑانے والا کھلا کا فرہے، اگروہ پہلے مسلمان تھا تو مذاق اڑانے کے بعد مرتد ہوگیا۔

س .....رمضان المبارك میں چند ہوٹل دن میں روزے کے دوران بھی کھلے رہتے ہیں،

مفاد کے لئے اپنے کوغیرمسلم کہنے والا کا فرہوجا تاہے

اس کے علاوہ ہندوؤں کے مندروں اور عیسائیوں کے چرچ میں واقع ہوٹل اور کینٹین بھی دن کے اوقات میں کھلے رہتے ہیں، ان ہوٹلوں پر غیر مسلموں کے علاوہ مسلمان روزہ خوروں کی ایک بڑی تعداد کھانا وغیرہ جھپ کر کھاتی ہے، اگر بھی روزے کے دوران ان میں سے کسی ہوٹل پر پولیس کا چھاپہ پڑجائے تو مسلمان روزہ خور پکڑے جاتے ہیں، وہ سزا کے خوف سے پولیس کے سامنے یہ اقرار کر لیتے ہیں کہ ہم مسلمان نہیں ہیں، بلکہ ہندویا عیسائی ہیں۔ روزہ خوروں کا زبانی بیا قرارس کر پولیس انہیں چھوڑدیتی ہے۔ اس کے علاوہ

ایک شخص کی بینک میں کافی رقم جمع ہے، جب حکومت کی طرف سے بینک اس رقم میں سے زکوۃ کی رقم منہا کرنا چاہتا ہے تو وہ شخص مسلمان ہوتے ہوئے مض زکوۃ کی رقم کومنہا ہونے سے بچانے کے لئے بینک کوتح ربی طور پر بیا قرارنامہ دے دیتا ہے کہ میں غیرمسلم ہوں۔

مہربانی فرماکریہ بتائے کہ اس طرح اگر کوئی مسلمان تحریری یا زبانی طور پرخود کے غیرمسلم



نه فهرت « ف



حِلداوْل



<u>ہونے کا اقرار کر بے تواس کے ایمان کی کیا حیثیت باقی رہ جاتی ہے؟</u>

ج ..... یہ کہنے سے کہ: ''میں مسلمان نہیں ہوں' آدمی دین سے خارج ہوجا تا ہے، مسلمان نہیں رہتا، ایسے لوگوں کواپنے ایمان اور نکاح کی تجدید کرنی چاہئے اور آئندہ کے لئے اس مندم مرکت سے تو بہ کرنی چاہئے، روزہ چھوڑنے کے دوسرے عذر بھی تو ہو سکتے ہیں، کسی کو جھوٹ ہی بولنا ہوتو اسے کوئی اور عذر پیش کرنا چاہئے، اپنے کوغیر مسلم کہنا حماقت ہے۔

نماز کاانکار کرنے والا انسان کا فرہے

س.....ایگ خص جو که این آپ کوالله تعالی کا ' خاص بنده' کہتا ہے، اس کے بقول ہمارا کلمہ۔ نعوذ باللہ – لا الله الا الله محمد رسول الله نہیں ہے بلکہ کلمہ بچھ یوں ہے: ' الله اکبرالله اکبرالله الا الله وحده لا شریک لؤ ۔ نمبر۲: پورے دن میں صرف ایک مرتبہ خدا تعالی کو سجده کرلیا جائے بہت ہے، لغی پی فی وقت کی نماز فرض نہیں ہے، نماز پڑھنے کا رُخ کعبة الله کی مخالف سمت میں ہے۔ سن: رمضان کے روزے فرض نہیں ہیں بلکہ سب دن الله کے ہیں، جب چاہیں روز ہ رکھیں ہے، فطرہ اور زکو ہ واجب نہیں ہیں۔ ۵: اس وقت جو جج ہور ہا ہے وہ ایک ۔ نعوذ باللہ – دکھلا وا اور ڈھکوسلا ہے۔ ۲: بینک میں پییہ فلسٹہ ڈیپازٹ کروانے سے جوسود یا ۔ منافع ) ملتا ہے وہ جائز ہے ۔ ک: حضور اقد س الله تعالیٰ کے نبی ہیں، کین میہ بات خدا تعالیٰ ہی بہت ہو چگ ہے۔ اولی الله نبی کی امت میں سے نہیں ہیں۔ یہ میں نے صرف چندموٹی موٹی با تیں کھی ہیں جبہت کے ھزیادہ ہے۔

ج ..... بیخص جس کے عقائد آپ نے لکھے ہیں، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کا منکر اور خالص کا فرہا ور''خاص بندہ'' ہونے سے مرادا گریہ ہے کہ اس کواللہ تعالی کی طرف سے احکام آتے ہیں تو شخص نبوت کا مدعی اور مسیلمہ کذاب اور مرزا قادیانی کا چھوٹا بھائی ہے۔

حضور صلی الله علیه وسلم کی او نی گستاخی بھی کفر ہے

س....رسول الله کی شان اقدس میں گستاخی کرنے کے باوجود بھی کیا کوئی مسلمان رہ سکتا ہے؟



چە**ن**ىرىت ھ









ج.....آ بخضرت صلی الله علیه وسلم کے بال مبارک کی تو ہین بھی کفر ہے، فقہ کی کتابوں میں مسئلہ لکھا ہے کہ اگر کسی نے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے موئے مبارک کے لئے تصغیر کا صیغه استعال کیاوہ بھی کافر ہوجائے گا۔

کیا گتاخ رسول کوحرامی کهه سکتے ہیں

س....بعض لوگ سور و قلم کی آیت:۱۳ ( زنیم ) سے استدلال کر کے گستاخ رسول کوحرا می

کہتے ہیں۔کیابددرست ہے؟

ج.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی یا کسی بھی رسول کی گستاخی کرنا بدترین کفر ہے (نعوذ بالله)، مگر قرآن کریم کی اس آیت کریمه میں جس شخص کو''زنیم'' کہا گیا ہے اس کو گستاخی رسول کی وجہ سے''زنیم''نہیں کہا گیا، بلکه بدایک واقعہ کا بیان ہے کہ وہ شخص واقعتاً ایساہی بدنام اور مشکوک نسب کا تھا۔ اس لئے اس آیت کریمہ سے بیاصول نہیں نکالا جاسکتا کہ جو

شخص گتاخی رسول کے کفر کاار تکاب کرےاس کو' حرامی'' کہدیکتے ہیں۔ ا

حضور صلی الله علیه وسلم کے منکر کا کیا حکم ہے؟

س.....ایک آ دمی الله تعالی پر کممل یقین رکھتا ہے اور اس کے ساتھ کسی کوشریک بھی نہیں کرتا، نماز بھی پڑھتا ہے لیکن وہ حضور صلی الله علیہ وسلم کونہیں مانتا تو کیاوہ آ دمی جنت کاحق دارہے؟ میں شخص سے خور سے صل اس سیاس نہیں میں میں انتہاں کے سرور میں میں انتہاں کے سرور میں میں میں میں میں میں میں م

ج..... جَوْخُصُ آنْخُصْر ت صلى الله عليه وسلم كؤبين ما نتا وه خدا پریفین کیسے رکھتا ہے؟ -

اہلِ کتاب ذمی کا حکم

س.....سوال حذف كرديا گيا ـ

ے ..... جوغیر مسلم حضرات کسی اسلامی مملکت میں رہتے ہوں وہ خواہ اہل کتاب ہوں یا غیر اہل کتاب ہوں یا غیر اہل کتاب، انہیں'' ذمی'' کہا جاتا ہے۔'' ذمہ'' عہد کو کہتے ہیں، چونکہ اسلامی حکومت کا ان سے عہد ہے کہ ان کی جان و مال اور عزت و آبروکی حفاظت کی جائے گی، اس لئے وہ'' ذمی'' یا''معاہد'' کہلاتے ہیں۔ تمام اہل ذمہ کے حقوق کیساں ہیں مگر اہل کتاب کو دوخصوصیتیں حاصل ہیں: ایک بید کہ ان کا ذبیحہ مسلمان کے لئے حلال ہے، اور دوسری بید کہ اہل کتاب کی



چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



عورتوں سے مسلمان کارشتہ از دواج جائز ہے۔غیراہل کتاب کا نہ ذبیحہ حلال ہے، نہ ان کی عورتول سے نکاح حلال ہے۔

ایک اسلامی ملک میں ایسی جسارت کرنے والوں کا شرعی حکم کیا ہے؟

س ..... جناب کی توجه ایک ایسے اہم معاملے کی طرف مبذول کرانا چاہتا ہوں،جس کا تعلق دین اسلام سے ہے اور جس کے خلاف دیدہ دلیرانہ اعتراض اور رکیک حملوں سے ایک مسلمان کادین وایمان نهصرف غارت ہوجا تا ہے بلکہ قرآنی قانون اور ہمارے اس ملک کے قانون کی رُوسے ایسے مخص کے خلاف غداری کے جرم میں مقدمہ چل سکتا ہے، حقیقت یہ ہے کہ''ڈان'' کے کرجولائی ۱۹۷۸ء کے ثنارے میں ایک مقالہ شائع ہوا ہے، اس میں مضمون نگار نے قرآنی قوانین کابری بے باکی سے مداق اڑایا ہے،اس کے افکار کا خلاصہ بیہ:

ا:.....قرآن میںصرف تین حیار قانون ہیں،مثلاً: نکاح،طلاق،وراثت کیکن ہیہ قانون تو پیغیبرُ اسلام کی بعثت سے پہلے بھی جاہل عربوں میں رائج تھے، آپ نے ان میں کچھاضانے اوراصلاح کی۔

٢:....قرآني قانون كوحرف آخر مجهنااوريد كهان مين كسي قتم كي تبديلي اوراصلاح نہیں ہوسکتی ،ایساموقف ایک خاص گروہ کا ہے، جو سیح نہیں ، بلکہ ایسے اعتقاد کے بوجھ کوایخ كندهول يرك كر پھرنے كے بجائے اسے اتار پھينكنا جاہئے تاكم موجود و زمانه كى ترقى يافتہ قوموں کی رفتار کا ہم ساتھ دیے تیں۔

سا ...... ہم نے اپنی دقیا نوسی مذہبی ذہنیت سے اینے اوپر ترقی کی راہیں بند کر لی ہیں۔ ۲: ..... ہمارے حیاراماموں کے فیصلے بھی حرفِ آخر نہیں، وہ حدیثوں سے ہٹ کرقیاس کےذربعہ فضلے کرتے تھے۔

۵:.....ن مسلمان قوم ہی دنیا کی بہترین قوم ہے' ایسے غلط عقیدے کی بنا پر مسلمان غرورہے اتراتے پھرتے ہیں، یقرآن کےمطابق سیح نہیں۔

۲:....اب وفت آگیا ہے کہ قر آنی قانونوں کی از سرنوتشریح کی جائے ،اوراس میں آج کے ترقی یافتہ زمانہ کے تقاضوں کے مطابق تبدیلی اور اصلاح کی جائے۔

چه فهرست «خ





زیادتی ہے، وغیرہ۔

ے:.....کیونکہ قرآنی قوانین بقول بدر الدین طیب جی (جمبئی ہائی کورٹ کے جے) نامکمل ہیں، مثلاً: وراثت کا قانون نامکمل ہے اور اس میں اصلاح ضروری ہے۔

۸:....قرآنی قانون نامکمل ہیں، برخلاف اس کے آج کل اینگلوسیکسن یا فرنچ قانون مکمل ہے، اور ان قانون دانوں کی صدیوں کی کاوش اور دریافت کی بدولت بیقوانین آج دنیا بھر میں رائج ہیں، ان میں بہت کچھ مواد اسلامی قانون میں لینے کی ضرورت ہے۔

9:....مسلمانوں کو آج اس زمانے میں تیرہ سوسالہ برانی زندگی جینے برمجبور کرنا

احقر کی گزارش ہے کہ ایسے خیالات رکھے والا اور اخبار میں ان خیالات کا پر چار کرنے والامسلمان کیسے ہوسکتا ہے؟ کیا اس کے خلاف اسلامی قانون اور ہمارا ملکی قانون کرکت میں نہیں آسکتا؟ ہماری وزارتِ قانون اور وزارتِ مذہبی امور ایسے خص کے خلاف قانونی چارہ جوئی کرنے سے کیوں خاموش ہے؟ کیا بیشخص ایسے غیراسلامی پر چارسے ہزاروں بھولے بھالے مسلمانوں کو گمراہ نہیں کررہا؟ اور کیا آج جبکہ سارا ملک اسلامی نظام رائح کرنے کا متفقہ مطالبہ کررہا ہے، اس کو بیشخص غارت کرنے کی کوشش نہیں کررہا ہے؟ کیا اس کی بیہ کوشش نظریہ پاکستان، جس کے فیل بید ملک وجود میں آیا ہے، غیرقانونی اور غیراسلامی نہیں؟ میرے خیال میں تو اس شخص کو اس قدر چھوٹ نہیں دینی چاہئے، ایسے غیراسلامی نہیں؟ میرے خیال میں تو اس شخص کو اس قدر چھوٹ نہیں دینی چاہئے، ایسے اسلام دشمن گروہ اس ملک میں نظام اسلام رائح ہونے کے خلاف منظم سازش کررہے ہیں،

ح.....آپ نے ''ڈان' کے مضمون نگار کے جن خیالات کونقل کیا ہے بیخالص کفر والحاد ہے، اور شخص زندیق اور مرتد کی سزا کا مستحق ہے، اس کے ساتھ''ڈان' اخبار بھی قرآن کریم کی تو ہین کے جرم کا مرتکب ہوا ہے، اس لئے بیا خبار بند ہونا چاہئے، اور اس کے مالکان اور ایڈیٹر کوزندقہ پھیلانے کی سزاملی چاہئے۔

اوراس کو ہماری خاموشی سے فروغ مل رہاہے۔









یا پچ نمازوں اور معراج کا منکر بزرگ نہیں'' انسان نمااہلیس'' ہے س ..... چھلے دنوں میری ملاقات ایک بزرگ سے ہوئی جود کھنے میں بہت پر ہیز گار معلوم ہوتے تھے۔انہوں نے مجھ پریٹابت کرنا جاہا کہ دن میں تین نمازیں فرض ہیں اوریہ بات قرآن کی رُوسے ثابت ہے، اور اس سلسلے میں مجھے انہوں نے سورہ ہود کی آیت: ۱۱۳ کا حوالہ دیا اوراس کا ترجمہ دکھایا جس سے یہی ثابت ہوتا نظر آر ہا تھا کہ دن میں تین نمازیں فرض ہیں۔میں نےان سے کہا کہ آنخضرے صلی اللہ علیہ وسلم کا ہڑمل قرآن کے مطابق تھااوروہ خود یا پچ وقت کی نماز پڑھا کرتے تھے،اورانہیں یہ تحفہ معراج کے مبارک موقع پر ملاتھا۔توانہوں نے کہا:''تمہارے پاس کیا ثبوت ہے کہ نبگ یانچ وقت کی نماز پڑھا کرتے تھے؟ اور جب قرآن یاک کہدرہاہے کہ تین نمازیں فرض ہیں تو ہم اس سے انکار تو نہیں کر سکتے۔اوراس نے معراج كواقعدكو مان سے الكاركرتے ہوئے كہاكه: "ايساكوكي واقعة بين بواتھا-" ميں نے سورهٔ اسراء کا حوالہ دیا تو موصوف کہنے گئے کہ:''اس میں تو یہی لکھا ہے کہ پاک ہے وہ ذات جواینے بندے کومسجد حرام سے مسجد اقصلی تک لے گئی، اگرییسب حقیقت ہوتی تو اللہ تعالیٰ ضروراس کا ذکرکرتا، کیونکہ بیاتی اہم بات تھی اور سورہ اسراء کی فدکورہ آیت سے ظاہر نہیں ہوتا کہ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک رات میں آسمان سے ہوکرآئے تھے'' ح..... چند باتیں اچھی طرح سمجھ کیجئے!

اول: ...... پانچ وقت کی نماز کا قر آن کریم میں ذکر ہے، احادیث شریفه میں بھی، اور پوری امت کا اس پر اجماع اور اتفاق بھی ہے، یہ بات صرف مسلمان ہی نہیں، غیر مسلم بھی جانتے ہیں کہ مسلمانوں پر پانچ وقت کی نماز فرض ہے، اس لئے نماز پڑگانہ کا ادا کرنا فرض ہے، اس کی فرضیت کاعقیدہ رکھنا فرض ہے، اور اس کا ازکار کفر ہے۔

دوم:.....ایک''بزرگ' نے آپ کوقر آن مجید کی آیت کا ترجمہ دکھایا اور آپ پریشان ہوگئے،مسلمان کاعقیدہ ایسا کپانہیں ہونا چاہئے کہ کسی مجہول آ دمی کے ذراسا وسوسہ ڈالنے سے ٹوٹ پھوٹ جائے۔آپ کو اور نہیں تو یہی سوچنا چاہئے تھا کہ جس قر آن حکیم کی



المرست ﴿





ایک آیت کوارد و ترجمہ کی مدد سے آپ نے سیجھنے کی کوشش کی اور پریشان ہوگئے، یقر آن پہلی بارآپ پریااس" برزرگ" پرناز لنہیں ہوا، یہ آپ سے پہلے بھی دنیا میں موجود تھا، اور چودہ صدیوں کے وہ اکا بربزرگانِ دین جن کا شب وروز کا مشغلہ بی قر آن کریم کا پڑھنا تھا، اور جو قر آن سیجھنے کے لئے اس کے کسی اردویا انگریزی ترجمہ کے تاج نہیں تھے، وہ سب کے سب نماز پنجگانہ کی فرضیت کے قائل چلے آئے ہیں۔ یہ حضرات قر آن کریم کو آپ سے اور آپ کے اس " بزرگ" سے تو بہر حال زیادہ ہی سیجھتے ہوں گے، پھرایک آدھ آدمی کو تو خلطی بھی لگ سکتی ہے، مگریہ کیا بات ہے کہ ہر دور اور ہر زمانے کے مسلمان خواہ شرق کے ہوں یا مغرب کے نماز پنجگانہ کو فرض سیجھتے آئے ہیں، ان سب کو خلطی پر متفق ماننے کے بجائے کیا یہ آسان نہیں کہ ان " بزرگ" صاحب کو ٹھوکر گلی ہواور وہ آیت کریہ کا مطلب نہ سیجھے ہوں؟ جو شخص ساری دنیا کو پاگل بن کی دلیل نہیں؟

سوم: .....ان صاحب کا یہ کہنا کہ اس کا کیا ثبوت ہے کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم پانچ وقت نماز پڑھا کرتے تھے؟ اس کے جواب میں ان سے دریافت کیجئے کہ اس کا کیا ثبوت ہے کہ آنجناب اپنے باپ کے گھر پیدا ہوئے تھے؟ اور فلال خاتون کے بطن سے تولد ہوئے تھے؟ ویر فلال خاتون کے بطن سے تولد ہوئے تھے؟ چندا آدمیوں کے کہنے پر آپ نے اپنے باپ کو باپ اور ماں کو ماں تسلیم کرلیا، حالا نکہ یہ بھی ممکن ہے کہ وہ غلط کہتے ہوں لیکن مشرق ومغرب کی ساری مسلم وغیر مسلم دنیا ہر دور، ہر زمانے میں جو شہادت دیتی چلی آئی ہے کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم پانچ نمازیں ہر حوار ، ہر زمانے میں جو شہادت دیتی چلی آئی ہے کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم پانچ نمازیں بڑھا کرتے تھے یہ آپ کے نزد یک' ثبوت' نہیں؟ اور آپ اس کو تسلیم کرنے کے لئے تیار نہیں تو آپ کے پاس اپنے ماں باپ کا بیٹا ہونے کا کیا ثبوت ہے؟ یا آپ اپنے نسب کے باس اپنے ماں باپ کا بیٹا ہونے کا کیا ثبوت ہے؟ یا آپ اپنے نسب کے باس اپنے ماں باپ کا بیٹا ہونے کا کیا دین کے قطعیات کو الی لغویات بار کر زاد ماغ کی خرابی نہیں؟

چہارم:....قرآن کریم میں ''اسراء'' کا ذکر ہے، لیکن آپ کے ''بزرگ' صاحب فرماتے ہیں کہ یہ حقیقت نہیں، تو کیا ان کے خیال میں اللہ تعالیٰ نے ''بحقیقت''بات بیان کردی؟''اسراء'' کا ذکر قرآن کریم میں موجود ہے، اور اس کی



**﴿ فَهُرِست** ﴿ إِنَّهُ الْمُرْسِينَ ﴿ إِنَّهُ الْمُرْسِينَ الْمُؤْمِرِينَ الْمُؤْمِرِينِ اللَّهِ الْمُؤْمِرِينَ الْمُؤْمِرِينِ الْمُؤْمِرِينِ الْمُؤْمِرِينِ اللَّهِ الْمُؤْمِرِينِ ال







تفصیلات احادیث شریفه میں آئی ہیں، اس کے مئر کو در حقیقت خدا اور رسول اور قر آن و حدیث ہی سے انکار ہے۔

پنجم: ....مولا نارومی فرماتے ہیں:

اے بسا ابلیس آدم روئے ہست پس بہر دستے نباید داد دست

لعنی بہت سے شیطان آدمیوں کی شکل میں ہوا کرتے ہیں،اس لئے ہرایک کے ہاتھ میں ہاتھ خہیں دے دینا چاہئے۔ آپ کا یہ ' برزگ' بھی' انسان نمااہلیس' ہے، جودین

کی قطعی ویقینی با توں میں وسوئے ڈال کرلوگوں کو گمراہ کرنا جا ہتا ہے۔ ایس مند

جومانگ فقیرنمازروزے کے قائل نہیں وہ مسلمان نہیں نیکے کا فر ہیں

س....فقیر اور ملنگ پاکتان میں مزاروں پر بہت ہوتے ہیں، انہوں نے اپنے آپ کو روزے اور نماز سے کنارہ کش کرلیا ہے،اللہ اوررسول کی باتیں کرتے ہیں، چرس پیتے رہتے

ہیں، کیاان کے لئے روزہ نماز معاف ہے؟

ج..... جو شخص نمازروزے کا قائل نہیں وہ مسلمان نہیں پکا کا فر ہے، جن فقیر ملنگوں کا آپ مریح سے مصرف میں میں تاہدیں کے مسلمان میں استعمال کا میں میں استعمال کا تاہدیں کا تاہدیں کا تاہدیں کا تاہدیں ک

نے ذکر کیا ہے وہ اکثر و بیشتر اسی قماش کے لوگ ہوتے ہیں۔ نماز کی اہانت کرنے اور مٰداق اڑانے والا کا فرہے

س....ایک عورت نے اپنے خاوند کونماز پڑھنے کو کہااور دوسرے لوگوں سے بھی کہلوایا تو میں میں دویا تالای گئی ہے۔

خاوند نے جواب دیا کہ: 'اللہ تعالیٰ کیا گئے موتے کی جگہ کواونچا کرنے سے ہی راضی ہوتا ہے؟''عورت صلوٰ ، وصوم کی نہایت پابند ہے،اس کوکسی نے بیکہا ہے کہ تیرے خاوند کا تجھ

ہ سے نکاح باقی نہیں رہا، کیونکہ اس نے عبادت کا مٰداق اڑایا ہے، اگر بیر صحیح ہے تو اس طرح دوبارہ نکاح سے جہاں وہ آئندہ حرکت نہیں کرے گا وہاں دوسرے لوگ جواس قسم کی باتیں

کرتے رہتے ہیں بازآ جائیں گے۔

ج .....اس شخص کا یہ کہنا کہ: '' کیا اللہ تعالیٰ عَلنے موتنے کی جگہ کواونچا کرنے ہی سے راضی ہوتا ہے؟''نماز کی اہانت اور اس کا مذاق اڑا نے پر شتمل ہے، اور دین کی کسی بات کا مذاق



(44)

چە**فىرسى** ھې

www.shaheedeislam.com



اڑانااوراس کی حقارت کرنا کفرہے،اس لئے یشخص کلمہ کفر بکنے سے مرتد ہو گیا اوراس کی بیوی اس کے نکاح سے خارج ہوگئی، اگر وہ اپنے کلمہ کفر سے توبہ کر کے دوبارہ مسلمان ہوجائے تو نکاح کی تجدید ہوسکتی ہے،اورا گراس کواینے کلمہ کفریر کوئی ندامت نہ ہواوراس سے توبہ نہ کرے تواس کی بیوی عدت کے بعد دوسری جگہ نکاح کر سکتی ہے۔ بلا تحقيق حديث كاا نكاركرنا

س ..... میں نے ایک حدیث مبارک پڑھی تھی کہ جب آ دمی زنا کرتا ہے تو ایمان اس کے یاس سے نکل کراس کے سر پرلٹکتا رہتا ہے، پھر جب وہ فراغت کے بعد پشیمان ہوتا ہے تو ایمان واپس آجا تاہے۔

ں ہوں ہے۔ بیر حدیث میں نے اپنے ایک دوست کواس وقت سنائی جب زنا کا موضوع زیر گفتگو تھا، اور ساتھ ہی یہ ہتایا کہ بیرحدیث ہے، تو اس نے جواب دیا کہ:''حچوڑ و! بیہ مولویوں کی گھڑی ہوئی باتیں ہیں۔''

پہلاسوال میہ ہے کہ بیحدیث منداورمعتر ہے یاضعیف؟ دوسراسوال بیہے کہ میرے دوست کا بیکہنا کہ بیمولویوں کی گھڑی ہوئی باتیں ہیں، کہاں تک سیح ہے؟ اس کا جواب ذراوضاحت اور تفصیل سے دیجئے گا۔

ح ..... بیرحدیث مشکلوة شریف (ص:۱۷) پر سیح بخاری کے حوالے نے قال کی گئی ہے، آپ کے دوست کا اس کو''مولویوں کی گھڑی ہوئی باتیں'' کہنا، جہالت کی بات ہے۔ان کواس سے توبہ کرنی چاہے اور بغیر تحقیق کے الی باتیں کہنے سے پر میز کرنا چاہئے، ورنہ بعض اوقات ایمان ضائع ہوجا تاہے۔

ایک نام نهادادیبه کی طرف سے اسلامی شعائر کی تو بین

س.....اسلام آباد میں گزشته دنوں دوروز ه بین الاقوا می سیرت کا نفرنس برائے خوا تین منعقد ہوئی جس میں عالم اسلام کی جیدعالم دین خواتین نے شرکت کی ۔اس کا نفرنس میں جہال اسلام کے مقاصد کوآ گے بڑھانے کے لئے کام ہوا وہاں بعض باتیں الیی بھی ہیں جو توجہ طلب ہیں، ٹیلی ویژن کی ایک ادیبہ نے کہا کہ مردوں میں کوئی نہ کوئی کجی رکھی گئی ہے، پیر







حِلداوَل









قدرت کی مسلحت ہے کہ حضور کے بیٹا نہیں تھا اور حضرت عیسیٰ علیدالسلام کے باپ نہیں تھے (بحوالہ رپورٹ روز نامہ جسارت ص:۲مؤرخہ ۲۵ ردیمبر ۱۹۸۷ء)۔

آپ برائے مہر بانی قرآن وسنت کی روشنی میں بیہ بتائیے کہالیہا کیوں تھا؟ اور

ایک اسلامی حکومت میں الیی خواتین کے لئے کیاسزاہے؟

ج .....حدیث شریف میں ہے کہ عورت ٹیڑھی پہلی سے پیدا کی گئی ہے اوراس کوسیدھا کرناممکن نہیں، اگراس کوسیدھا کرنے کی کوشش کرو گے تو ٹوٹ جائے گی۔ (مفکلوۃ شریف ص:۲۸۰) ادبیہ صاحبہ نے جو شایداس اجتاع کے شرکاء میں سب سے بڑی عالم دین کی

حیثیت میں پیش ہوئی تھیں، اپنے اس فقرے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مندرجہ بالا

ارشاد کے مقابلہ کی کوشش کی ہے۔

ادیبہ صاحبہ کی عقل و دانش کا عالم یہ ہے کہ وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صاحب زادوں کے عمر نہ پانے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بن باپ پیدائش کو نقص اور کجی سے تعبیر کرتی ہیں، انا للہ وانا الیہ راجعون! حالا نکہ اہل فہم جانتے ہیں کہ دونوں چیزیں نقص نہیں کمال ہیں، جس کی تشریح کا یہ موقع نہیں۔ رہایہ کہ ایک اسلامی حکومت میں الی دریدہ دہن عورتوں کی کیا سزا ہے؟ اس کا جواب ہیہ کہ شرعاً ایسے لوگ سزائے ارتداد کے مستحق اور واجب القتل ہیں۔

> جائے کہ اس شخص کو کیا کرنا چاہئے؟ ج....اس سوال میں چندامور قابل غور ہیں:

اول:...لبیں تراشنا انبیاء کرام علیهم السلام کی سنت ہے، آنخضرت صلی الله علیه



وسلم نے امت کواس کا تاکیدی حکم فرمایا ہے اور مونچیں بڑھانے کو مجوں اور مشرکین کا شعار قرار قرار دیا ہے، اور جوشخص مونچیس بڑھائے اور لبیں نہ تراشے اس کواپنی امت سے خارج قرار دیا ہے۔ جبیبا کہ مندرجہ ذیل روایات سے واضح ہے:

"عن عائشة رضى الله عنها قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: عشر من الفطرة، قص الشارب واعفاء اللحية ..... الحديث."

(صحیح مسلم ج: اص:۱۲۹، ابوداؤد، ترزی انسائی ج:۲ ص:۲۵۲وفی روایة: "عشرة من السنّة .... الخ." نسائی ج:۲ ص:۲۷۲)

ترجمہ:..... "خضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: دس چیزیں فطرت میں داخل ہیں ۔مونچیس تراشنا اور داڑھی بڑھا نا ..... الخے ۔اور ایک روایت میں ہے کہ: "دس چیزیں سنت میں سے ہیں ۔مسواک کرنا، لہیں تراشنا، داڑھی بڑھا نا ..... الخے "

"قال الخطابى فسر اكثر العلماء الفطرة فى الحديث بالسنة (قلت كما فى رواية النسائى المذكورة) وتأويلة ان هذه الخصال من سنن الانبياء الذين امرنا ان نقتدى بهم." (معالم النن مع مخترسنن الى داؤد ج:ا ص:۲۲) ترجمه: "امام خطا في قرمات بين كما كثر علماء نياس معلى على الروايت على والورينسائى كى روايت حديث مين فطرت كى تغييرسنت سے كى بے (اور بينسائى كى روايت

حدیث میں فطرت کی تفیرسنت سے کی ہے (اور بینسائی کی روایت میں مصرح ہے) جس کا مطلب بیہ ہے کہ یہ باتیں انبیاء کرام علیہم السلام کی سنتوں میں سے ہیں، جن کی اقتدا کا ہمیں حکم دیا گیا ہے۔"

"وفعی السمرقاة قوله: "عشر من الفطرة" اي عشر خصال من سنة الانبیاء الذین امرنا ان نقتدی بھم،









(حاشيه شكوة ص:۴۴)

فكانا فطرنا عليها."

ترجمہ:..... 'اور حاشیہ مشکو قامیں مرقات سے قل کیا ہے کہ بدامور کہ: '' دس امور فطرت میں داخل ہیں 'اس سے مراد بدہے کہ بدامور انبیاء کرام کی ہمال کی سنت ہیں، جن کی اقتدا کا ہمیں حکم دیا گیا ہے، پس بدامور گویا ہماری فطرت میں داخل ہیں۔ '

"وفى مجمع البحار نقلا عن الكرمانى اي من السنة القديمة التى اختارها الانبياء عليهم السلام واتفقت عليها الشرائع فكانها امر جبلى فطروا عليه، منها قص الشارب. فسبحانه ما اسخف عقول قوم طولوا الشارب واحفو اللحى عكس ما عليه الفطرة جميع الامم قد بدلوا فطرتهم، نعوذ بالله!"

(جُمِع الجارج: من ۵۵: هم عن ۱۵ اطبع جدید)

ترجمه: ...... اور جُمِع البجار میں کرمانی سے نقل کیا ہے کہ
ان امور کے فطرت میں داخل ہونے کا پیمطلب ہے کہ یہ اموراس
قدیم سنت میں داخل ہیں جس کو انبیاء کرام علیم السلام نے اختیار کیا
اور تمام شریعتیں ان پر شفق ہیں، پس گویا یہ فطری امور ہیں، جو
انسانوں کی فطرت میں داخل ہیں۔ سبحان اللہ! وہ لوگ کس قدر کم
عقل ہیں جوتمام امتوں کی فطرت کے برعکس مونچھیں تو بڑھاتے ہیں
اور داڑھی کا صفایا کرتے ہیں، ان لوگوں نے اپنی فطرت کو مسخ کرلیا،

"عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: كان النبى صلى الله عليه وسلم يقص او يأخذ من شاربه وكان ابراهيم خليل الرحمن صلوات الرحمن عليه







(مشكوة ص:۳۸۱)

يفعله.رواه الترمذي."

ترجمہ:.....''حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کبیں تراشا کرتے تھے اور حضرت ابراہیم خلیل الرحمٰن علیٰ نبینا وعلیہ السلام بھی یہی کرتے تھے۔''

"عن ابن عمر رضى الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خالفوا المشركين اوفروا اللحى واحفوا الشوارب. متفق عليه." (مشكوة ص: ٣٨٠)

ترجمه:...... ' حضرت ابن عمر رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: مشرکوں کی مخالفت کرو، داڑھیاں بڑھا وَاورمونچھیں صاف کراؤ۔''

"عن ابى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: جزوا الشوارب وارخوا اللحى خالفوا المجوس." (صحيم مسلم ج: اص: ١٢٩)

ترجمہ:..... ' حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مونچیس کٹاؤ اور داڑھیاں بڑھاؤ، مجوسیوں کی مخالفت کرو۔''

"عن زيد بن ارقم رضى الله عنه: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من لم يأخذ من شاربه فليس منا. رواه احمد والترمذي والنسائي."

(مشكوة ص:۳۸۱ واسناده جيد وقال الترمذي: هذا حديث حسن

صحيح. كما في حاشية جامع الاصول ج: ٢ ص ٢٥٠)

ترجمہ: ...... ' حضرت زید بن ارقم رضی الله عنه سے روایت ہے کدرسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ: جو شخص









ا ینی لبیں نہ تراشےوہ ہم میں سے ہیں۔''

دوم:.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی سنت کا فداق اڑا نایااس کی تحقیر کرنا کفر ہے۔

"ففي الشامية نقلاعن المسايرة كفر الحنفية

بالفاظ كثيرة (الي) او استقباحها كمن استقبح من آخر جعل بعض العمامة تحت حلقه او احفاء شاربه. " (ج: ٢ ص: ٢٢٢)

ترجمہ:.....' چنانچہ فتاوی شامی نے مسامرہ سے نقل کیا

ہے کہ: حنفیہ نے بہت سے الفاظ کو کفر قرار دیا ہے، مثلاً: کسی سنت کو برا کہنا جیسے کسی شخص نے عمامہ کا کچھ حصہ حلق کے نیچے کرلیا ہو، کوئی شخصاس کو براسمجھے یامونچھیں تراشنے کو برا کہے تو یہ گفر ہے۔''

"و في البحر: و باستخفافه بسنة من السنن."

(ج:۵ ص:۱۳۰)

ترجمہ:.....''اورا کبحرالرائق میں ہے:اورکسی سنت کی تحقیر

كرنے ہے آ دمى كا فر ہوجا تاہے۔''

"وفي شرح الفقه الاكبر: ومن الظهيرة: من قال لفقيه اخذ شاربه: "ما اعجب قبحا او اشد قبحا قص الشارب ولف طرف العمامة تحت الذقن!" يكفر، لأنه استخفاف بالعلماء يعنى وهو مستلزم لاستخفاف الانبياء لان العلماء ورثة الانبياء، وقص الشارب من سنن الانبياء فتقبيحه كفر بلا اختلاف بين العلماء." (س:۳۱۳) ترجمه:.....''اورشرح فقها كبرمين فتاوي ظهيريه يسفقل كيا

ہے کہ: کسی فقیہ نے کہیں تراش لیں، اس کو دیکھ کرکسی نے کہا کہ: ''لہیں تراشنااور ٹھوڑی کے نیج عمامہ لپیٹنا کتنا برالگتا ہے!'' تو کہنے والا كافر ہوجائے گا، كيونكه بيعلماء كى تحقير ہے اور بيدمستلزم ہے انبياء









کرام میلیم السلام کی تحقیر کو، کیونکہ علاء انبیاء کے وارث ہیں (پس ان کی تحقیر انبیاء کی تحقیر کفر ہے ) نیزلبیں تر اشنا انبیاء کرام میلیم السلام کی سنتوں میں سے ہے، پس اس کو برا کہنا بغیر کسی اختلاف کے کفر ہے۔''

سوم:.....جومسلمان کلمہ کفر کجوہ مرتد ہوجا تا ہے،میاں بیوی میں سے کسی ایک نے کلمہ کفر کہا تو نکاح فنخ ہوجا تا ہے،اس پرایمان کی تجدید لازم ہے اور توبہ کے بعد نکاح دوبارہ کرنا ضروری ہے، چنانچہ درمختار میں ہے:

"وفى شرح الوهبانية للشرنبلانى ما يكون كفرا اتفاقاً يبطل العمل والنكاح واولاده اولاد زنا، وما فيه خلاف يؤمر بالاستغفار والتوبة وتجديد النكاح."

ترجمہ:..... "اورشرح وہبانید کشرنبلانی میں ہے کہ جو چیز کہ بالاتفاق کفر ہواس سے تمام اعمال باطل ہوجاتے ہیں اور نکاح کوٹ جا تا ہے اور (اگراسی حالت میں صحبت کرتے رہے تو) اس کی اولا دیا جائز ہوگی، اور جس چیز کے کفر ہونے میں اختلاف ہواس سے توبہ واستعفار اور دوبارہ نکاح کرنے کا حکم دیا جائے گا۔'' فاوی عالمگیری میں ہے:

"ولو اجرت كلمة الكفر على لسانها مغايظة لنزوجها (الى قوله) تحرم على زوجها فتجبر على الاسلام ولكل قاض ان يجدد النكاح بادنى شيء ولو بدينار سخطت او رضيت وليس لها ان تتزوج الا بزوجها."

Www.

چە**فىرست** ھۇج

ترجمه:..... 'اور اگر عورت نے اپنے شوہر سے نفرت کا



اظہار کرتے ہوئے زبان سے کلمہ کفر بک دیا تو وہ اپنے شوہر پرحرام ہوجائے گی ،اس کوتجد بدایمان (اورتجد بدنکاح) پرمجبور کیاجائے گااور ہرقاضی کوتق ہوگا کہ (اس کوتو بہ کرانے کے بعد) معمولی مہر پر دوبارہ نکاح کردے،خواہ مہرا یک ہی دینار ہو،خواہ عورت راضی ہویا نہ ہو،اور عورت کواپنے شوہر کے علاوہ کسی اور سے شادی کرنے کاحت نہیں۔'' مندرجہ بالاتفصیل سے معلوم ہوا کہ صورت مسئولہ میں بی عورت ،سنت نبوی اور سنت انبیاء کا نداق اڑانے اور اس کی تحقیر کرنے کی وجہ سے مرتد ہوگئی ،اس کوتو بہ کی تلقین کی جائے اور تو بہ کے بعد نکاح کی تجدید کی جائے ، جب تک عورت اپنی غلطی کا احساس کر کے سے سے دل تا بئب نہ ہواور دوبارہ نکاح نہ ہوجائے اس وقت تک شوہر اس سے از دواجی تعلق ندر کھے۔

غيرمسكم كوشهيدكهنا

س....عرض خدمت ہے کہ ملک بھر میں کیم کی کے روز مردوروں کا عالمی دن منایا گیا، جو ہرسال' شکا گو کے شہیدوں' کی یاد میں منایا جاتا ہے۔اس موقع پر ملک بھر میں سرکاری چھٹی تھی۔' شکا گو کے شہیدوں' کی یاد میں جلسے منعقد ہوئے ، اخبارات اور ذرائع ابلاغ کے اداروں کی طرف ہے' شکا گو کے شہیدوں' کو خراج خسین پیش کیا گیا، یہ ہرسال ہوتا ہے اور ہور ہا ہے (شاید ہوتا ہی رہے)۔اس نا چیز کی رائے میں یہ دن' اسلامی جمہوریہ پاکستان' میں منانا سرا سر غلط ہے، ستم تو یہ ہے کہ اس دن امریکہ کے شہر شکا گو میں صدی پہلے مارے جانے والے مز دوروں کو (جو غیر سلم تھے) لفظ' شہید' سے نا طب کر کے ہم تاریخ اور اسلامی عظمت کا فداق اڑار ہے ہیں، کوئی غیر سلم ' شہید' کہلانے کا حقد ارکسے ہوسکتا اور اسلامی عظمت کا فداق اڑار ہے ہیں، کوئی غیر سلم دشہید' کہلانے کا حقد ارکسے ہوسکتا افسوں تو جب ہوتا ہے جب یہ حضرات اپنے قومی ہیروؤں کو یکسر نظر انداز کر دیتے ہیں، ٹیپو سلطان' حید رعلی' ، سید احمد شہید اور احمد شاہ ابدائی وغیرہ اسی ماہ میں شہادت نوش کر پیکے سلطان' حید رعلی' ، سید احمد شہید اور احمد شاہ ابدائی وغیرہ اسی ماہ میں شہادت نوش کر پیک غیر اہم مرنے والوں کو ہر سال سرکاری سطح پر یاد کرتے ہیں، لیکن ان عظیم ہیروؤں کو یا دیا دیں ویا دیا والوں کو ہر سال سرکاری سطح پر یاد کرتے ہیں، لیکن ان عظیم ہیروؤں کو یا د









کرنے کی بھی زحمت گوارانہیں کرتے۔''اسلامی جمہوریہ پاکستان'' میں ایسا ہونا تو نہیں چاہئے، مگر ایسا ہورہا ہے، کیوں؟ میں آپ کی معرفت اہل دانش وعقل سے یہ پوچھنے کی گستاخی کررہا ہوں،امیدہے کہ آپ اپنے کالم کے ذریعے اس مسئلے کی جانب ارباب اختیار کی توجہ میذ ول کرائیں گے، شکر ہہ!

ج .....غیر مسلم کو' شہید' کہنا جائز نہیں ، باقی یہاں کے اہل عقل و دانش آپ کے سوال کا کیا جواب دیں گے؟ ہمارے'' اسلامی جمہوریۂ میں کیا کچھ نہیں ہور ہاہے؟ اور اب تو برائی کو برائی سجھنے والے بھی کم ہوتے جارہے ہیں۔

کیاشو ہرکو بندہ کہنا شرک ہے؟

س ....بعض مقامات میں 'شوہر'' کو بندہ کہا جاتا ہے، مثلاً: کہتے ہیں: 'شاہد، راحیلہ کا بندہ ہے''،اسی طرح کسی عورت سے پوچھا جائے اس کے شوہر کے متعلق کہ بیکون ہے؟ وہ کہتی ہے: ''بیہ میرا بندہ ہے۔'' محترم! واضح فرما ئیں کسی انسان کوعورت کا بندہ کہنا درست ہے؟ جبکہ کل انسان خدا تعالی کے بندے ہیں اوراسی کی بندگی کرتے ہیں، اورا گر بندہ کی نسبت عورت کی طرف کی جائے تو اس میں شرک کا احتمال تو واقع نہیں ہوتا؟ جس طرح علاء دین ان ناموں کے رکھنے سے منع فرماتے ہیں:عبد الرسول،عبد النبی،عبد الحسن، پیرال دید، وغیرہ کہ بیشرکیہ نام ہیں۔

ح .....اس محاور ہیں'' بندہ'' سے مرادشو ہر ہوتا ہے،اس لئے پیشرک نہیں ہے۔

## غيرمسلم سي تعلقات

غيرمسكم كوقرآن دينا

س....قرٰ آن پاکانگریزی ترجے کے ساتھ اگر کوئی غیر مسلم پڑھنے کے لئے مانگے تو کیا اس کوقر آن پاک دینا جائز ہے یانہیں؟

ی و رسی گردی ہوئے ہیں۔ ج.....اگراطمینان ہو کہ وہ قرآن مجید کی بےحرمتی نہیں کرے گا تو دینے میں کوئی حرج نہیں ، اس سے کہا جائے کوشسل کر کے اس کی تلاوت کیا کرے۔



۷۵)

چه فهرست «خ

www.shaheedeislam.com



غيرمسلم والدين اورعزيزول سے تعلقات

س.....میری تمام برادری کا تعلق .......کافر طبقہ سے ہے، اور میں الحمد للہ! حضور رسالت مآب کے دامن رحمت کے نمک خواروں میں سے ہوں ۔ حنی مسلک کی رُوسے متند حوالہ جات سے فرما سئے کہ میر اان لوگوں کے ساتھ ملنا جلنا، رشتہ داری، لین دین ہونا چاہئے کہ نہیں؟ عرصہ پانچ سال سے میر ااپنے دل کی آواز سے ان لوگوں سے خاص طور پر میل ملاپ قطعاً بند ہے، شریعت مطہرہ کی رُوسے یہ بھی بتا ہئے کہ میر ااپنے والد کے ساتھ ممل کیسا ہونا چاہئے کہ جن کا تعلق بھی اسی کا فر طبقے سے ہے؟ وہ قطعاً میری تبلیغ کا اثر نہیں لیتے بلکہ پیٹھ بیچھے مجھے بددعا ئیں اور گالیاں نکالتے ہیں، کیا فرق کے ناطے سے جو گالیاں، بددعا مجھے بڑتی ہے کیاان کی بھی کوئی حثیت ہے کہ نہیں؟

ج ..... والدین اگر غیر مسلم ہوں اور خدمت کے مختاج ہوں تو ان کی خدمت ضرور کرنی چاہئے ، اسی طرح ایسے عزیز وا قارب سے بھی چاہئے ، اسی طرح ایسے عزیز وا قارب سے بھی دوستانہ و برادرانہ علق جائز نہیں۔آپ کے والدین کی بددعا وَں اور گالیوں کا آپ پرکوئی اثر نہیں پڑے گا بلکہ وہ اس طرزِ عمل سے خودا سے جرم میں اضافہ کرتے ہیں۔

غيرمسلم رشته دار سے تعلقات

س....میرے ایک عزیز کی شادی ہندوگھر انے میں ہوئی،لڑ کی مسلمان ہوگئی اب ان ہندو لوگوں سے تعلقات ہو گئے ہیں،ان کے گھر میں آمد ورفت ہوتی ہے،اب ان کے گھر میں کھانے پینے کی کیاصورت ہوگی؟ کیاان کے گھر وں میں ہرشم کا کھانا کھا سکتے ہیں؟

ج ..... غیر مسلم کے گھر کھانا کھانے میں کوئی مضا کقہ نہیں، بشر طیکہ بیاطمینان ہو کہ وہ کھانا حلال اور یاک ہے،البتہ کسی غیر مسلم سے محبت اور دوئتی کا تعلق جائز نہیں۔

غیرمسلم کے ساتھ دوستی

س....غیرمسلم کے ساتھ دعاسلام اوران کواپنے برتن میں کھلا نا پلا ناجا ئز ہے یانہیں؟ ج.....غیرمسلم کے ساتھ کھا نا بینا جائز ہے، گران سے دوستی اور محبت جائز نہیں، ہم میں اور

24)

المرست ﴿







ان میں عقائدواعمال کا فرق ہے۔

غیرمسلم کا کھانا جائز ہے کیکن اس سے دوستی جائز نہیں

س....میراایک دوست عیسائی ہے، میرااس کے گھر روزانہ کا آنا جانا ہے، اکثر وہ مجھے کھانا بھی کھلا دیتا ہے۔ کیاکسی غیرمسلم کے یہاں کھانا کھالینا جائز ہے یانہیں؟ کیونکہ جس پلیٹ میں ہم کھانا کھاتے ہیں ان میں اکثر وہ لوگ سوروغیرہ بھی کھاتے ہیں۔

ج..... برتن اگریاک ہوں اور کھانا بھی حلال ہوتو غیر مسلم کا کھانا جائز ہے،مگر غیر مسلم سے دوستی جائز نہیں۔

شیعوں کے ساتھ دوستی کرنا کیساہے؟

س سسنی مسلمان اور شیعہ میں مزہی طور پڑ کمل اختلاف ہے، یعنی پیدائش سے مرنے کے بعد

علی تمام مسائل میں فرق واضح ہے۔ دونوں کے ایمانیات، اخلاقیات، ارکان دین اسلام

عخلف ہیں، تو شیعہ مسلک کے ساتھ دوستی رکھنا کیسا ہے؟ جودوستی رکھتا ہے اس کے متعلق اسلام

کیا کہتا ہے؟ ان کے ساتھ مسلمان کا نکاح ہوسکتا ہے؟ ان کی خوشی ٹمی میں شرکت مسلمان کی

جائز ہے یانہیں؟ ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا، کھانا بینا جائز ہے؟ ان کی خیرات جاول روٹی وغیرہ

کھانا حلال ہے یانہیں؟ مسلمان اپنی شادی میں ان کو دعوت دے یانہیں؟ اگر شیعہ پڑوسی ہوں

تو ان کے ساتھ کیسا برتاؤ کیا جائے؟ کیاان کی کئی ہوئی چیز استعال کی جائے یانہیں؟

حرج نہیں بشر طیکہ اطمینان ہو کہ وہ حرام یانا پاک نہیں۔

غیرمسلم اورکلیدی عهدے

س....ایگروه کهتاہے کہ:'' کا فرکو کا فرنہ کہؤ'' کیاان کا یہ قول درست ہے؟

ج ....قرآن كريم نے تو كافروں كوكافر كہاہا!

س.....کیا اسلامی مملکت میں کفار و مرتدینِ اسلام کوکلیدی عہدے دیئے جاسکتے ہیں؟ اگر جواب نفی میں ہوتو بیہ بتائے کہان لوگوں کے اسلامی مملکت میں کلیدی عہدوں پر فائز ہونے



چەفىرى**ت**ھ





کی صورت میں اس اسلامی مملکت پر کیا فرائض عائد ہوتے ہیں؟ ج.....غیر مسلمول کواسلامی مملکت میں کلیدی عہدوں پر فائز کرنا بنص قر آن ممنوع ہے۔

مسلمان کی جان بچانے کے لئے غیر مسلم کا خون دینا سسکسی مسلمان کی جان بچانے کے لئے کسی غیر مسلم کا خون دینا جائز ہے یاناجائز؟

غيرمسلم كى امداد

ح....جائزہے۔

س....ایک غیرمسلم کی مدد کرنااسلام میں جائزہے؟ میرے ساتھ کچھ کر بچین عیسائی مذہب کے لوگ کام کرتے ہیں، جواکٹر و بیشتر مجھ سے مالی امداد کا تفاضا کرتے ہیں، بیامداد کبھی بطورِقرض ہوتی ہے، کبھی وہ روپیہ لے کرواپس نہیں کرتے ، ایسی صورت میں کیا واقعی مجھے مدد کرنا جا ہے؟

ج.....غیرمسلم اگر مدد کامختاج ہواوراپنے اندر مدد کرنے کی سکت ہوتو ضرور کرنی چاہئے، حسن سلوک تو خواہ کسی کے ساتھ ہواچھی بات ہے،البتہ جو کا فر،مسلمانوں کے دریے آزار ہوں ان کی اعانت و مدد کی اجازت نہیں۔

غیر مسلموں کے مندریا گرجا کی تعمیر میں مدد کرنا

س .....اسلام میں اس چیز کی گنجائش ہے کہ مسلمان حضرات اقلیتوں کو گرجا یا مندر وغیرہ بنانے میں مدددیں، اوراس قسم کی تقریبات میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیں؟ اس کو غیر متعصّبانہ رویدا وراقلیتوں سے تعلقات بہتر بنانے کا نام دیا جائے، گو کہ اسلام میں غیر مسلموں کو فہ بہی آزادی حاصل ہے، کیکن ان کی حوصلہ افزائی کرنا کہاں تک ٹھیک ہے؟ ج....اسلامی مملکت میں غیر مسلموں کو فہ بہی آزادی ہے، مگر اس کی بھی حدود ہیں، جن کی تفصیلات فقہ کی کتابوں میں درج ہیں، خلاصہ یہ ہے کہ غیر مسلموں کی فہ بہی آزادی مسلمانوں کی انہی آزادی مسلمانوں کی میں درج ہیں، خلاصہ یہ ہے کہ غیر مسلموں کی فہ بہی آزادی مسلمانوں کی



**4** 

چە**فىرست** ھۇج

www.shaheedeislam.com

مَرْہِی بِعِزِقَ کی حد تک نہیں بہنچی چاہئے ،اللہ تعالیٰ مسلمانوں کوابیان وعقل نصیب فرمائیں۔





غيرمسلم إستادكوسلام كهنا

س.....اگراستاد ہندوہوتو کیااس کوالسلام علیکم کہنا جا ہے یانہیں؟

ج....غيرمسلمون كوسلام نهين كياجا سكتار

س....مباح علوم میں غیر مسلم اساتذہ کی شاگردی کرنی پڑتی ہے، وہ اس علم میں اور عمر میں بڑے ہوتے ہیں اور جیسا کہ رسم دنیا ہے، شاگردہی سلام میں پیش قدمی کرتا ہے، تو ان کوکس طرح سلام کے قسم کی چیز سے مخاطب کرے؟ مثلاً: ہندوؤں کو'' نمستے''، یا عیسائیوں کو ''گڈ مارننگ'' کے یا کچھ نہ کے اور کام کی بات شروع کردے۔ راہ چلتے ملاقات ہونے پر بغیر سلام دعا کے پاس سے گزر جائے؟

یر و الماس پیل سور با بسی میں پہل تو نہیں کرنی چاہئے، البتہ اگروہ پہل کر بے قو صرف وعلیم کہددینا چاہئے، لیت اگروہ پہل کر بے قو صرف اس کی کہددینا چاہئے، لیکن اگر بھی الیا موقع پیش آ جائے تو سلام کے بجائے صرف اس کی عافیت اور خیریت دریافت کرتے ہوئے یوں کہددیا جائے:'' آپ کیسے ہیں؟''' آپئے آئے مزاج تو اچھ ہیں''''خیرت تو ہے' وغیرہ ، سے اس کی دل جوئی کرلی جائے۔

ایسے برتنوں کا استعمال جو غیرمسلم بھی استعمال کرتے ہوں س..... ہمارے یہاں شادی اور دیگر تقریبات پرڈیکوریشن والوں سے رجوع کیا جاتا ہے،

دیگ کے لئے، پلیٹوں کے لئے، جگ اور گلاس کے لئے، انہیں ہم لوگ بھی استعال میں لاتے ہیں اور دوسری قومیں مثلاً: ہندو، بھنگی، عیسائی، بھیل وغیرہ بھی۔ان برتنوں کا استعال

ہمارے لئے کہاں تک درست وجائز ہے؟

ج ....دهوكراستعال كرنے ميں كوئى شرغى قباحت نہيں۔

جس کامسلمان ہونامعلوم نہ ہو،اسے سلام نہ کرے

س ..... یہاں پر بیمعلوم ہی نہیں ہوتا کہ کون شخص کس مذہب سے تعلق رکھتا ہے؟ علاوہ سکھ حضرات کے کیونکہ ہندو،عیسائی اور دیگر حضرات اور ہم مسلمانوں کا ایک ہی لباس اور ایک ہی انداز ہے،علاوہ چندانسانوں کے جن کی وضع قطع سے ہی معلوم ہوتا ہے کہ بیمسلمان ہیں یا ٹوپی وغیرہ پہننے سے،تو کیامشتر کہ اور مشکوک حالت میں ہم سلام کریں یا نہ کریں؟

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



حِلداوٰل



ح....جس شخص کے بارے میں اطمینان نہ ہو کہ مسلمان ہے، اسے سلام نہ کیا جائے۔ غیر مسلم کا مدید قبول کرنا

سر است بہاں پراکٹر غیر مسلم ہندو، عیسائی، سکھ وغیرہ رہتے ہیں، کین جب ان میں سے کسی کا کوئی تہواریا اور کوئی دن آتا ہے تو یہ حضرات اپنے اسٹاف کے حضرات کوخوش میں کچھ مشروبات اور دیگر اشیاء وغیرہ نوش کرنے کے لئے دیتے ہیں، کیاایسے موقع پران کا کھانا پینا مسلمانوں کے لئے درست ہے یانہیں؟

ج....غیرمسلم کاہدیة بول کرنا جائز ہے، بشرطیکہ ناپاک نہ ہو۔ کیسے نئی

ہندوکی کمائی حلال ہوتواس کی دعوت کھانا جائز ہے

س..... هندو، مسلمان اگرآ پس میں دوست ہوں اور ہندو جائز پیشه کرتا ہواور ہندو دوست، مسلمان دوست کو ہندو دوست کی چیزیں کھانا پینا جائز مسلمان دوست کو ہندو دوست کی چیزیں کھانا پینا جائز مسلمان دوست کو ہندو دوست کی چیزیں کھانا پینا جائز میں گاگ از بنہیں تا کا مسلمان جائز میں میں شامل ہوگا

ہے؟اگر جائز نہیں تو پھرمسلمان حرام کھانے کی وعیدوں میں شامل ہوگا۔ ح..... ہندو کی کمائی اگر حلال طریقہ سے ہوتو اس کی دعوت کھانا جائز ہے۔

غيرمسلم كساته كهانا بينااورملناجلنا

س....ہم نے مسافروں کے پانی پینے کے لئے ٹھنڈے مٹکوں کی تبییل بنارکھی ہے، ایک دن ایک عیسائی نے ہمارے مٹکوں میں سے پانی نکال کراپنے گلاس میں پیااور ہم نے اس سے کہا کے ہم میں الدیسر الذہ میں کا بیسر سے بانی دیا ہے۔

کہ آئندہ یہاں سے پانی نہ پیا کریں۔اس نے کہا: میں اس چیز کی معافی جا ہتا ہوں۔ چنانچہ وہاں پرایک عالم موجود تھا اور میں نے اس سے یوچھا کہ بدوا قعد ابھی آپ کے سامنے ہوا ہے،

کیا پانی گرادیا جائے یا نہیں؟ اس نے کہا کہ: پانی گرادیں اور یہ بھی کہا کہ: اہل کتاب کے ساتھ آپ کھا یہ اور ان کا ہمارے برتن کو ہاتھ لگانا

. کیساہے؟ خداکے لئے اس کا جواب ضروری دیں تا کہ ہماری اصلاح ہوجائے۔

ج ....کسی غیرمسلم کے پانی لینے سے برتن اور پانی نا پاک نہیں ہوجا تا...کسی غیرمسلم کوآپ اینے دسترخوان پر کھانا بھی کھلا سکتے ہیں ،آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے دسترخوان پر غیرمسلم

بھی کھانا کھاتے تھے،غیرمسلم سے دوستانہالفت ومحبت جائز نہیں۔





غیر مسلموں کے مذہبی تہوار

س.....اگرکوئی مسلمان ، ہندوؤں کے مذہبی تہواروں میں ان سے دوسی یا کاروباری تعلق پ

ہونے کی وجہ سے شرکت کرے تو بیشرعی لحاظ سے کیساہے؟

ج.....غیر سلموں کی مذہبی تقریبات ورسوم میں شرکت جائز نہیں، حدیث میں ہے کہ جس \*\*

شخص نے کسی قوم کے مجمع کو بڑھایا وہ انہی میں شار ہوگا۔

غیرمسلم کے ہاتھ کی کی ہوئی چیز کھانا

س..... ہماری سمپنی کا باور چی لیعنی روٹی پکانے والا کا فر ہے، ہندو ہے، کیا ہم اس کے ہاتھوں کا پکا ہوا کھا سکتے ہیں؟ ہم مسلمان کا فی ہیں کین پاکستانی بہت تھوڑے ہیں۔

، ت پ ج....غیر سلم کے ہاتھ کی کی ہوئی چیز کھانا جائز ہے، بشر طیکہ اس کے ہاتھ پاک صاف ہوں۔

چینی اور دوسرے غیرمسلموں کے ہوٹلوں میں غیر ذبیحہ کھانا

س ..... کچھ عرصے سے میرے دماغ میں ایک بات کھٹک رہی ہے، وہ یہ کہ ہمارے ہاں بیشتر لوگ شوقیہ طور پر چائیز ریسٹورنٹس میں کھانا کھاتے ہیں، لیکن اس بات کی تحقیق نہیں کرتے کہ جو کھانا وہ کھاتے ہیں آیا وہ حلال ہوتا ہے یا حرام؟ میرے ایک دوست نے مجھے بتایا کہ جب اس نے معلومات کیں تو پتہ چلا کہ یہ ہوٹل والے نہ صرف جانورا پنے ہاتھ سے کاٹے ہیں بلکہ بعض اوقات مری ہوئی مرغیاں بھی کاٹ دیتے ہیں۔ میری عرض ہے کہ کیا

ن کے بین بہتہ کہ دون کو ان اور حلال ہوتا ہے یانہیں؟ غیر مسلم کے ہاتھ سے کٹا ہواجا نور حلال ہوتا ہے یانہیں؟

ج.....ایسے ہوٹل میں کھانا نہیں کھانا چاہئے جہاں پاک ناپاک، حلال وحرام کی تمیز نہ کی جاتی ہو، اہل کتاب کا ذبیحہ حلال ہے بشرطیکہ وہ اہل کتاب بھی ہوں، اہل کتاب کے علاوہ باقی غیر مسلموں کا ذبیحہ حرام ہے۔

مختلف مذاهب كےلوگوں كاا تعظيے كھانا كھانا

س.....اگرسوآ دمی اکٹھے کھانا کھاتے ہیں اور برتن اسٹیل کے ہیں یا چینی کے اوران کو صرف گرم پانی سے دھویا جاتا ہے، سوآ دمیوں میں عیسائی، ہندو، سکھ، مرزائی ہیں، برتن ایک

(AI)

چەفىرىت «





حِلِداوْل



دوسرے سے تبدیل ہوتے رہتے ہیں، اگر عیسائی، سکھ، ہندو، مرزائی کا برتن کسی مسلم کے پاس آ جائے تو کیا جائز ہے؟ اگر نہیں تو مسلح افواج میں الیا ہوتا ہے، حکومت اس سے پر ہیز کرتی ہے، تو فوج میں انتشار پیدا ہوسکتا ہے، یا فوجیوں کے دل میں ایک دوسرے کے خلاف کوئی بات بیڑھ کتی ہے۔

ح .....غیر مسلم کے ہاتھ پاک ہوں تواس کے ساتھ کھانا بھی جائز ہے اوراس کے استعال شدہ برتنوں کو دھوکر استعال کرنے میں بھی مضا کھنہیں، ہمارا دین اس معاملہ میں نگی نہیں کرتا، البتہ غیر مسلموں کے ساتھ زیادہ دوت کرنے اوران کی عادات واطوارا پنانے سے منع کرتا ہے۔ غیر مسلم کے ساتھ کھانا جائز ہے، مرید کے ساتھ نہیں

یر مسکسی مسلمان کاغیر مذہب کے ساتھ کھانا بینا جائز ہے یانہیں؟

ح ....غیرمسلم کے ساتھ کھانا پینا جائز ہے، مگر مرتد کے ساتھ جائز نہیں۔

کیاغیرمسلم کے ساتھ کھا نا کھانے سے ایمان تو کمزور نہیں ہوتا

س....میرامسکلہ کچھ یوں ہے کہ میں ایک بہت بڑے پروجیکٹ پرکام کرتا ہوں، جہاں پر اکثریت مسلمانوں کی ہی تعداد میں کام کرتی ہے، مگراس پروجیکٹ میں ورکروں کی دوسری بڑی تعداد مختلف قتم کے عیسائیوں کی ہے، وہ تقریباً ہر ہوٹل سے بلاروک ٹوک کھاتے ہیں اور ہرقتم کا برتن استعمال میں لاتے ہیں، برائے مہر بانی شرعی مسکلہ بتا یے کہان کے ساتھ

کھانے پینے میں کہیں ہماراایمان تو کمزور نہیں ہوتا؟

ج.....اسلام چھوت چھات کا قائل نہیں، غیر مسلموں سے دوئتی رکھنا، ان کی شکل، وضع اختیار کرنااوران کے ہاتھ نجس نہ ہوں توان کے ساتھ کھالینا بھی جائز ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دسترخوان پر کافروں نے بھی

کھانا کھایا ہے۔ ہاں!طبعی گھن ہونا اور بات ہے۔

عیسائی کے ہاتھ کے دھلے کپڑے اور جھوٹے برتن

س....میرے گھر میں ایک عیسائی عورت (جمعدار نی) کپڑے دھوتی ہے، یہ لوگ گندا کام نہیں کرتے ،شوہرمل میں نوکر ہے اور بیوی لوگوں کے کپڑے دھوتی ہے، کیااس کے دھوئے



۸۲

چەفىرى**ت**ھ

www.shaheedeislam.com





ہوئے کیڑوں کومیرے لئے دوبارہ پاک کرنا ہوگا یا وہ اس کے ہاتھوں کے قابل استعال <del>ہوں گے، جبکہ میں بفضل خدا یا نچو</del>ں وقت کی نماز پڑھتی ہوں، اور کیاان کے لئے علیحدہ برتن ركھنا جاہئے يا كەانہيں برتنوں كودھوكراستعال كرناھيج ہے؟

ج .....اگر کپڑوں کوتین بار دھوکر پاک کردیتی ہے تواس کے دھلے ہوئے کپڑے پاک ہیں، دوبارہ پاک کرنے کی ضرورت نہیں، غیرمسلم کے جھوٹے برتنوں کو دھوکراستعال کرنا سیجے ہے۔ ہندوؤں کا کھاناان کے برتنوں میں کھانا

س ..... یہاں''ام القوین' میں ہر مذہب کے لوگ ہیں، زیادہ تر ہندولوگ ہیں، اور ہوٹل میں ہندولوگ کام کرتے ہیں،اب ہم پاکستانی لوگوں کو بتائیں کہ وہاں پرروٹی کھا نا جائز ہے مانہیں؟ امیدہے جواب ضرور دیں گے۔

ج .....اگر ہندوؤں کے برتن پاک ہوں اور بیرجمی اطمینان ہو کہ وہ کوئی حرام یا ناپاک چیز کھانے میں نہیں ڈالتے توان کی دکان سے کھانا کھانے میں کوئی حرج نہیں۔

بھنگی یاک ہاتھوں سے کھانا کھائے تو برتن نایا کنہیں ہوتے

س.....کوئی بھنگی اگرمسلمان بن کرکسی ہوٹل میں کھانا کھائے اور ہوٹل کے ما لک کو پیڈہر نہ ہو کہ ریجھنگی ہے، کیا ہول کے برتن پاک رہیں گے؟

ج .... بھنگی کے ہاتھ پاک ہوں تواس کے کھانا کھانے سے برتن ناپاک نہیں ہوتے۔

شیعوں اور قادیا نیوں کے گھر کا کھانا

س.....شیعہ کے گھر کا کھانا کھانا جائز ہے یا غلط؟ قرآن و سنت کی روشنی میں واضح فرمائیں - نیز قادیانی کے گھر کا کھانا کھانا تھیج ہے یاغلط ہے؟

ح ....شیعوں کے گھر حتی الوسع نہیں کھانا جاہئے ،اور قادیانی کا حکم تو مرتد کا ہے،ان کے گھر

جانا ہی درست نہیں، نہسی قشم کا تعلق۔

مرتدول كومساجد سے زكالنے كاحكم

س.....اگرکوئی قادیانی، ہماری مسجد میں آگرالگ ایک کونے میں جماعت سے الگ نمازیڑھ

۸۳ المرسف المرس







لے، کیاہم اس کواس کی اجازت دے سکتے ہیں کہ وہ ہماری مسجد میں اپنی مرضی سے نماز پڑھے؟
ج۔نصار کی خیرمسلم کا ہماری اجازت سے ہماری مسجد میں اپنی عبادت کرناضیح ہے۔نصار کی نجران کا جو وفد بارگاہ نبوی (صلی اللہ علیہ وسلم) میں حاضر ہوا تھا انہوں نے مسجد نبوی (علی صاحبہ الف الف صلوة وسلام) میں اپنی عبادت کی تھی ... یہ تھم تو غیر مسلموں کا ہے۔لیکن جو شخص اسلام سے مرتد ہوگیا ہواس کوسی حال میں مسجد میں داخلے کی اجازت نہیں دی جاسکتی، اسی طرح جو مرتد اور زندیق اپنے کفر کو اسلام کہتے ہوں (جبیبا کہ قادیا نی ،مرزائی) ان کو بھی مسجد میں آنے کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ مسجد میں آنے کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔

بتوں کی نذر کا کھانا حرام ہے

س ..... ہندوؤں کے تہواروں پڑ' پرشا د''نام کی خوراک تقسیم کی جاتی ہے، جس میں پھل اور کیے پکانے کھانے بھی ہوتے ہیں،اور یہ خوراک مختلف بتوں کی نذرکر کے تقسیم کی جاتی ہے،اس کو بعض مسلمان بھی کھاتے ہیں۔ازراہ کرم بتا ہے کہ بیمسلمانوں کے لئے مطلق

حرام ہے یاجائز ہے؟

ج .......نوں کے نام کی نذر کی ہوئی چیز شرعاً حرام ہے، کسی مسلمان کواس کا کھا ناجا ئزنہیں۔ غیر مسلموں کے لئے ایمان وہدایت کی دعا جائز ہے

س..... ہمارے محلّہ کی ایک معجد میں جمعہ کی نماز کے بعد بہ آواز بلندرب العالمین کو مخاطب کر کے صرف مسلمانوں کی بھلائی کے لئے دعائیں مانگی جاتی ہیں، اب ہمارا ایک' بہائی'' دوست ہے، وہ کہتا ہے کہ دعائیں صرف مسلمانوں کے لئے نہیں بلکہ سب کے لئے مانگنی

عامین آپکا کیا خیال ہے؟

ج ج....غیرمنلموں کے لئے ایمان وہدایت کی دعا کرنی جاہئے۔

نرگس ادا کارہ کے مرتد ہونے سے اس کی نماز جنازہ جائز نہیں تھی

س.....سوال بیہ ہے کہ کیاا یک مسلمان جو بعد میں کا فر ہوجائے اوراس حالت میں مرجائے تو اس کا جنازہ ہوتا ہے یانہیں؟اس کی تازہ مثال ابھی حال ہی میں بھارت میں ہوئی،جس کا اخباروں میں بہت چرچا ہواہے۔ بھارت کی مشہور فلمی ا کیٹریس نرگس جو پہلے مسلمان تھی









اور شادی ایک ہندو کے ساتھ کرلی اور شادی کے ساتھ ہی اس نے مذہب بھی بدل دیا اور ہندو مذہب کا نام نرملا رکھا، اور با قاعدہ بوجا پاٹ اداکرتی تھی اور اسی حالت میں مرگئی اور اس کی با قاعدہ نماز جنازہ اداکر کے دفن کیا گیا اور ہندوؤں نے اس کی چتا بنائی اورا پنی پوری رسوم اداکی ہیں، آپ خود سوچیں کہ اس کی نماز جنازہ کیسے اور کس طریقہ سے ادا ہو سکتی تھی ؟ اور کیا بیا سلام کے ساتھ ایک مذاق نہیں ہے جس کو ان لوگوں نے اداکاری سمجھا ہوا ہے؟ آپ خداکے لئے اس کا جواب دیں کیونکہ ہم پاکستانیوں پر اس خبر کا گہر ااثر ہوا ہے اور ہم آپ کے جواب کا انتظار کریں گے۔

ح .....غیر سلم کا جنازه جائز نہیں ، اور مرتد تو شرعاً واجب القتل ہے ، اس کا جنازه کیسے جائز ہوگا؟ آپ نے صحیح لکھا ہے کہ جن لوگوں نے نرگس مرتدہ کا جنازہ پڑھا، انہوں نے اسلام کا مذاق اڑایا ہے ، استغفر اللہ!

شرعی احکام کے منکر حکام کی نماز جناز ہ ادا کرنا

س..... جو حکام شریعتِ مطهره کی تومین کے مرتکب ہوں تو سورهٔ مائدہ پارہ: ۲، آیت نمبر: ۴۵،۴۴۸، ۴۵ کی رُوسے ایسے حکام کی نماز جنازہ پڑھائی جاسکتی ہے یا بغیر نماز کے فن کرناچا سڑ؟

غیرمسلم کے نام کے بعد 'مرحوم' ککھنا ناجائز ہے

س.... جب کوئی ہندویا غیر مسلم مرجاتا ہے تو مرنے کے بعدا گراس کا نام لیا جائے تواسے آنجمانی کہتے ہیں، لیکن میں نے بعض کتابوں میں ہندوؤں کے آگے لفظ مرحوم دیکھا ہے، کیا پیجائز ہے؟ اور لفظ' مرحوم'' کی وضاحت بھی فرمادیں، اللّٰد آپ کو جزائے خیر دےگا۔ ج.... غیر مسلم کو مرنے کے بعد' مرحوم' نہیں لکھنا چاہئے،'' مرحوم'' کے معنی ہیں کہ اللّٰد کی اس پر رحمت ہو۔ اور کا فرکے لئے دعائے رحمت جائز نہیں۔



**فرارست** ﴿ إِنْ الْمُرْسِينَ ا





غیرمسلم کی میت پرتلاوت اور دعا واستغفار کرنا گناہ ہے

س سسبہ تی دبئ کے ٹی وی اسٹیشن پر اسپیشل پروگرام اندرا گاندھی کی آخری رسومات دکھائی جارہی تھیں تو ایک بات جوز برغور آئی وہ یہ کہ سورہ فاتحہ کی تلاوت سی گئی، ہم چونک گئے کہ وہاں پر ہندوؤں کی کتاب گیتا پڑھی جارہی تھی اور دوسری طرف تلاوت قر آن کریم پڑھی جارہی تھی، اور سامنے چاجل رہی تھی، لہٰذا ہم آپ سے یہ معلوم کرنا چاہتے ہیں کہ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں مطلع فرما کیں کہ غیر مذہب کی میت پرقر آن کریم کی آیات پڑھنا حائز ہے بانہیں؟

ج.....غیرمسلم کے لئے نہ دعا واستغفار ہے، نہ ایصالِ تواب کی گنجائش، بلکہ جان بو جھ کر سڑھنے والا گنا ہگار ہوگا۔

کیامسلمان غیرمسلم کے جنازے میں شرکت کرسکتے ہیں

س....غیرمسلم، ہندویا میگواڑ، بھنگی کے مردے کومسلمانوں کا کاندھادینایاساتھ جانا کیساہے؟ ح.....اگران کے مذہب کے لوگ موجود ہوں تو مسلمانوں کوان کے جنازے میں شرکت نہیں کرنی چاہئے۔

غیرمسلم کامسلمان کے جنازے میں شرکت کرنااور قبرستان جانا

س....کیاکسی غیر مسلم کا مسلمان کے جنازے میں شرکت کرنا جائز ہے اور مسلمانوں کے قبرستان میں جاتا قبرستان میں جاتا قبرستان میں جاتا قبرستان میں جاتا ہے۔ تو میر نے نزدیک صحیح نہیں ہے کیونکہ غیر مسلم تو ناپاک ہوتا ہے اور اگروہ پاک جگہ جائے تو وہ بھی ناپاک ہوجاتی ہے، اور مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ وہ پاک اور صاف رہے اور جو شخص کلم گونہیں یعنی مسلمان نہیں ہوتا۔

ج .....کوئی غیرمسلم،مسلمان کے جناز نے میں شرکت کیوں کرےگا؟ باقی کسی غیرمسلم کے قبر سلم کے قبر ستان ناپاک نہیں ہوتا،اور غیرمسلم پر ہمارے ذر ہب کے جائز احکام لاگوہی نہیں ہوتے۔









غیرمسلم کومسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنا

س....کیاایک غیرمسلم کومسلمانوں کے قبرستان میں دفنایا جاسکتا ہے؟ ج....غیرمسلم کومسلمانوں کے قبرستان میں دفن کرنا جائز نہیں۔

مسلمانوں کے قبرستان کے نز دیک کا فروں کا قبرستان بنانا

س....کیافرماتے ہیں علائے دین اس مسئلہ میں کہ کسی کافر کا مسلمان کے قبرستان میں فن کرنا تو جائز نہیں الیکن مسلمانوں کے قبرستان بنانا جائز ہے یا کہ دور ہونا چاہئے؟
جائز نہیں الیکن مسلمانوں کے قبرستان کے قبرستان میں فن کرنا حرام اور نا جائز ہے، اس طرح کافروں کے مسلمانوں کے قبرستان میں فن کرنے کی ممانعت ہے، اس طرح کافروں کے مسلمانوں کے قبرستان ایک نہ ہوجائیں، کافروں کی قبریں مسلمانوں کی قبروں ہے، تا کہ کسی وقت دونوں قبرستان ایک نہ ہوجائیں، کافروں کی قبریں مسلمانوں کی قبروں سے دور ہوکیونکہ اس سے بھی مسلمانوں کو قبلے کے عذاب والی قبر مسلمانوں کی قبرسے دور ہوکیونکہ اس سے بھی مسلمانوں کو تکلیف پہنچے گی۔

## بشريت إنبياء

بشريت إنبياء يبهم السلام

س ..... جناب مکرمی مولانا صاحب! السلام علیکم، بعدهٔ عرض ہے کہ آپ کا رسالہ'' بینات'' شاید پچھلے سال یعنی ۱۹۸۰ء کا ہے، اس کا مطالعہ کیا، جس میں چند جگہ پچھاس قتم کی باتیں دیکھنے میں آئیں کہ جن کی وضاحت ضروری ہے، کیونکہ میں نے دیگر حضرات کی کتابوں کا مطالعہ بھی کیا ہے، جس سے آپ کی بات اور ان حضرات کی بات میں بڑا فرق ہے، یا تو آپ ان کی تحریوں کونظر انداز کررہے ہیں۔

مثلاً: نمبر:اصفحہ: ۳۷۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ذات کے لحاظ سے نہ صرف نوعِ بشر میں داخل ہیں، بلکہ افضل البشر ہیں، نوعِ انسان کے سردار ہیں، آ دم علیہ السلام کی نسل سے ہیں،''بشراورانسان دونوں ہم معنی لفظ ہیں۔''



1

چە**فىرسى**دۇ

www.shaheedeislam.com



لیکن جب میں دوسرے حضرات کی تصانیف کوسا منے رکھتا ہوں تو زمین و آسمان کا فرق محسوں ہوتا ہے، آخراس کی کیاوجہ؟ حالانکہ شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوگ فرماتے ہیں کہ: ''قشیق امت نے اجماع کیا اس پر کہ شریعت کی معرفت میں سلف پر اعتماد کیا جائے، پس تابعین نے اعتماد کیا صحابہ کرام ٹم پر اور تبع تابعین نے تابعین پر،اس طرح ہر طبقہ میں علاء نے اپنے پہلوں پر اعتماد کیا۔'' (عقد الجید ص:۳۸مطیع دہلی)

امید ہے کہ اگر دین کا سمجھدار طبقہ یا کم از کم وہ حضرات جو بلیخ دین میں قدم رکھتے ہیں وہ تو اس طریقہ کو اختیار کریں تا کہ دین میں تو اتر قائم رہے، اب مندرجہ بالا مسئلہ میں آپ نے بیثا بت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم صرف بشر ہیں مگر افضل ہیں سے ہیں، یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حقیقت بشر ہے۔ مگر ...

کیم الامت جناب مولانا اشرف علی صاحب تھانویؒ نے اپنی تصنیف ''نشر الطیب'' میں پہلا باب ہی نور محمدی صلی اللہ علیہ وسلم پر لکھا ہے، جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پیدائش اللہ تعالیٰ نے نور سے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نور سے ساری کا نئات کی پیدائش کا اظہار کیا ہے، اور اس ضمن میں چندا حادیث بھی روایت کی ہیں، جن میں بیذکر بھی ہیدائش کا اظہار کیا ہے، اور اس ضمن میں چندا حادیث بھی روایت کی ہیں، جن میں پہلے اپنے ہے کہ: ''حضور صلی اللہ علیہ وسلم آ دم علیہ السلام کے پیدا ہونے سے چودہ ہزار برس پہلے اپنے رَبّ کے یاس نور تھے۔''

اوریہ بھی ہے کہ: میں اس وفت نبی تھا جبکہ آ دم علیہ السلام ابھی پانی اور مٹی کے درمیان تھے۔

اور جناب رشیداحر گنگوہی فرماتے ہیں: امدادالسلوک میں اور احادیث متواترہ سے ثابت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سابیر نہر کھتے تھے اور ظاہر ہے کہ نور کے سواتمام اجسام سابیر کھتے ہیں۔

حضرت مجد دالف ثانی علیہ الرحمة نے ( دفتر سوم کتوب نمبر: ۱۰۰ میں ) فر مایا جس سے چند باتوں کا اظہار ہوتا ہے:



 $(\Lambda\Lambda)$ 

چە**فىرسى**دى



ا:....حضورصلی الله علیه وسلم ایک نور بین کیونکه حضورصلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

"خلقت من نور الله" م*ين الله كنورس پيرا ہوا ہو*ل۔

۲:..... تي صلى الله عليه وسلم نوري اورآ پُ كاسابية خقا-

سا:.....آپ سلی الله علیه وسلم نور ہیں جس کوالله تعالیٰ نے حکمت ومصلحت کے پیش نظرخوبصورت انسان ظہور فر مایا۔

مطلب میه که مجد دصاحب بھی آپ سلی الله علیه وسلم کی حقیقت کونور ہی مانتے ہیں ، لیکن قدرتِ خداوندی نے مصلحت کے تحت شکل انسانی میں ظہور کیا۔

رساله 'التوسل' جومولوی مشاق احمه صاحب دیوبندی کی تصنیف ہے اور مولوی محمود الحسن صاحب، مفتی کفایت الله صاحب اور مفتی محمود الحسن صاحب، مفتی کفایت الله صاحب اور مفتی محمود الله نور و کتاب مبین." تصدیقات سے مؤید ہے، اس میں لکھا ہے کہ: "قد جا ء کے من الله نور و کتاب مبین." میں نور سے مراد حضرت رسول اکر مصلی الله علیہ وسلم بیں اور کتاب سے مراد قرآن مجید ہے۔ نور اور سراج منیر کا اطلاق حضور صلی الله علیہ وسلم کی ذات پر اسی وجہ سے ہے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم نور مجسم اور روشن چراغ ہیں۔

نوراور چراغ ہمیشہ ذریعہ وسیلہ صراطِ مستقیم کے دیکھنے اورخوفنا ک طریق سے حالت حیات میں بھی وسیلہ ہے اور بعد وفات بھی وسیلہ ہے، بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دنیا میں تشریف لانے سے پہلے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جدامجد عبدالمطلب کو قریش مصیبت کے وقت اسی نور کے سبب حل مشکلات کا وسیلہ بنایا کرتے تھے۔ (التوسل صفحہ: ۲۲ تفسیر کبیر ج: ۳ ص:۲۲)۔

"قـد جـائـكـم مـن الله نـور وكتلب مبين. ان المراد بالنور محمد صلى الله عليه وسلم وبالكتلب القران. " (تفيركبير ج:١١ ص:١٨٩)\_

آپ سے عرض ہے کہ آپ بتا ئیں کہ بیعقا ئد درست ہیں؟ نوٹ:.....ان حضرات کے عقا ئد سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حقیقت نور ثابت

ہے جوآ دم علیہ السلام سے پہلے پیدا ہوا۔



چەفىرىت «





ج ..... حکیم الامت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی قدس سرۂ کے حوالے سے آپ نے جواصول نقل کیا ہے کہ: ''شریعت کی معرفت میں سلف پراعتا دکیا جائے'' یہ بالکل صحح ہے۔ لیکن آنجناب کا یہ خیال صحح نہیں کراقم الحروف نے نور وبشر کی بحث میں اس اصول سے انحراف کیا ہے، میں نے جو بچھ کھا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بیک وقت نور بھی اور بشر بھی ، اور بید کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نور اور بشر ہونے میں کوئی منافات نہیں کہ ایک کا اثبات کر کے دوسرے کی نفی کی جائے ، بلکہ آپ صفت بدایت اور نور انہت باطن کے اعتبار سے خالص اور کامل بشر ہیں۔

بشراورانسان ہونا کوئی عاراورعیب کی چیز نہیں کہ آنخضرت صلّی اللہ علیہ وسلم کی طرف اس کا انتساب خدانخواستہ معیوب سمجھا جائے، انسانیت و بشریت کوخدا تعالیٰ نے چونکہ ''احسن تقویم'' فر مایا ہے، اس لئے بشریت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے کمالِ شرف ہے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا انسان ہونا ہو۔ میرے علم میں نہیں کہ حضرات مسلف صالحین میں سے سی نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت کا انکار کر کے آپ کودائر ہانسان نیت سے خارج کیا ہو۔ بلا شبہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی بشریت میں بھی منظر دہیں، اور شرف و منزلت کے اعتبار سے تمام کا کنات سے بالاتر اور: ''بعد از خدا بزرگ توئی قصہ مختصر!'' کے مصدات ہیں، اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اکمل البشر، افضل البشر اور سید البشر ہونا ہرشک وشبہ سے بالاتر ہے، کیوں نہ ہوجبکہ خود فرماتے ہیں:

"انا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر!"

(مشكوة ص:۱۱۱،۵۱۱)

ترجمہ:.....''میں اولا دآ دم کا سردار ہوں گا قیامت کے دن،اور یہ بات بطور فخرنہیں کہتا!'' قرآن کریم میں اگرایک جگہ:

"لقد جاءكم من الله نور و كتاب مبين."





نه فهرست « إ





فرمایا ہے(اگرنور سے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی ذات ِگرامی مراد لی جائے) تو دوسری جگہ رہیجھی فرمایا ہے:

> "قل سبحان ربی هل کنت الا بشرا رسولا." (بنی اسرائیل:۹۳) ترجمہ:....." آپُفر ماد یجئے کہ: سبحان للد! میں بجراس کے کہ آدمی ہوں مگر پیغمبر ہوں اور کیا ہوں؟"

> "قل انما انا بشر مثلكم يوحى الى انما الهكم اله و احد."

ترجمہ:.....'آپ کہد جیجئے کہ میں توتم ہی جیسابشر ہوں، میرے پاس بس بیوتی آتی ہے کہ تہہارامعبود ایک ہی معبود ہے۔'' ''و ما جعلنا لبشو من قبلک الخلد، افان مت

فهم الخالدون."

ترجمہ:.....''اورہم نے آپ (صلی اللہ علیہ وسلم ) سے پہلے سے ایریں من اشر نہوں کو گا جو رصل اللہ

کسی بھی بشر کے لئے ہمیشہ رہنا تبجویز نہیں کیا، پھرا گرآپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا انقال ہوجائے، تو کیا یہ لوگ دنیا میں ہمیشہ کور ہیں گے؟''

قرآن كريم بياعلان بھي كرتا ہے كه نبياء كيم السلام بميشەنوع بشربى سے بھيج گئے:

"ما كان لبشر ان يؤتيه الله الكتاب والحكمة

والنبوة ثم يقول للناس كونوا عبادًا لى من دون الله. "

(آل عمران:۹۷)

ترجمہ:.....:''کسی بشر سے یہ بات نہیں ہوسکتی کہ اللہ تعالیٰ اس کو کتاب اور فہم اور نبوت عطا فر ماوے، پھروہ لوگوں سے کہنے لگے کہ میرے بندے بن جاؤخدا تعالیٰ کوچھوڑ کر۔''

"وماكان لبشر ان يكلمه الله الا وحيًا او من

www.shaheedeislam.com



**؋؞ڶ۫ڔ**ڔٮڎ؞۪ۼ





ورائ حجاب او يرسل رسولًا فيوحى باذنه ما يشاء. "

(الشورىٰ:۵۱)

ترجمہ:.....'اور کسی بشر کی بیشان نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس سے کلام فر ماوے گر (تین طریق سے ) یا تو الہام سے، یا حجاب کے باہر سے، یا کسی فرشتے کو بھیج دے کہ وہ خدا کے حکم سے جو خدا کو منظور ہوتا ہے پیغام پہنچادیتا ہے۔''

اورانبیاءکرام علیم السلام سے بیاعلان بھی کرایا گیا ہے:

"قالت لهم رسلهم ان نحن الا بشر مثلكم ولكن الله يمن على من يشاء من عباده." (ابرائيم:۱۱) ترجمه:....."ان كرسولول نے ان سے كہا كه بم بھى تمہارے جيسے آ دى بيں، ليكن الله اپنے بندول ميں سے جس پر جاسان فرمادے۔"

پی ، قرآن کریم نے میکھی بتایا کہ بشر کی تحقیرسب سے پہلے ابلیس نے کی ، اور بشرِ اول حضرت آ دم علیہ السلام کوسجدہ کرنے سے ریہ کہہ کرا نکار کردیا:

"قال لم اكن لاسجد لبشر خلقته من صلصال من حماءِ مسنون."

ترجمہ: ..... کہنے لگا میں ایسانہیں کہ بشر کوسجدہ کروں جس کوآپ نے بجتی ہوئی مٹی ہے، جوسڑے ہوئے گارے سے بنی

• ل واپ نے بی ہون می سے، بوئر سے ہونے کارے۔ ہے، پیدا کیا ہے۔''

قر آن کریم بی بھی بتا تا ہے کہ کفار نے ہمیشہ انبیاء کرام علیہم السلام کی انتباع سے بیر کہہ کرا نکار کیا کہ بیتو بشر میں ، کیا ہم بشر کورسول مان لیں ؟

"فقالوا ابشرا منا واحدا نتبعه انا اذا لفي ضلال وسعر." (القر:٢٢)

چە**ن**ېرىت چ





ترجمہ:..... ' پس کہنے گئے: کیا ہم ایسے شخص کی اتباع کریں گے جو ہماری جنس کا آ دمی ہے اوراکیلا ہے، تواس صورت میں ہم بردی غلطی اور جنون میں پڑجائیں گے۔'

"وما منع الناس ان يؤمنوا اذ جاءهم الهدى الا ان قالوا ابعث الله بشر رسولا. قل لو كان فى الارض ملئكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكا رسولا."

(بن اسرائيل: ٩٥،٩٣٠)

ترجمہ: ..... "اور جس وقت ان لوگوں کے پاس ہدایت

پہنچ چکی اس وقت ان کوایمان لانے سے بجراس کے اور کوئی بات

مانع نہ ہوئی کہ انہوں نے کہا: کیا اللہ تعالی نے بشر کورسول بنا کر بھیجا
ہے؟ آپٹو ماد بجئے: اگر زمین میں فرشتے رہتے ہوتے کہ اس میں
چلتے بستے توالبتہ ہم ان پرآسمان سے فرشتے کورسول بنا کر بھیجتے۔ "

ان ارشادات سے واضح ہوتا ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام انسان اور بشر ہی ہوتے ہیں، گویا کسی نبوت پر ایمان لانے کا مطلب ہی ہے کہ ان کو بشر اور رسول سلیم کیا جائے، اسی لئے تمام اہل سنت کے ہاں رسول کی تعریف بیرکی گئی ہے:

سلیم کیا جائے، اسی لئے تمام اہل سنت کے ہاں رسول کی تعریف بیرکی گئی ہے:

سالیم کیا جائے، اسی لئے تمام اہل سنت کے ہاں رسول کی تعریف بیرکی گئی ہے:

سالیم کیا جائے۔ اسی لئے تمام اہل سنت کے ہاں رسول کی تعریف بیرکی گئی ہے:

(شرح عقائد سفی )

ترجمہ: "رسول وہ انسان ہے جس کو اللہ تعالی اپنے پیغامات اوراحکام بندوں تک پہنچانے کے لئے مبعوث فرماتے ہیں۔"
جس طرح قرآن کریم نے انبیاء کرام علیم السلام کی بشریت کا اعلان فرمایا ہے،
اسی طرح احادیث طیبہ میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بغیر سی دغدغہ کا پنی بشریت
کا اعلان فرمایا ہے، چنانچہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جہاں یہ فرماتے ہیں کہ سب سے پہلے میرانور تخلیق کیا گیا (اگراس روایت کو سجھ سلیم کرلیا جائے ) وہاں یہ بھی فرماتے ہیں:







ا :....."اللُّهم انـمـا انـا بشـر فاي المسلمين لعنته او سببته فاجعله له زكواة واجراً."

(مسلم ج:۲ ص:۳۲۳ئن عائش ) ترجمہ:...... اے اللہ! میں بھی ایک انسان ہی ہوں، پس جس مسلمان پر میں نے لعنت کی ہو، یا اسے برا بھلا کہا ہو، آپ اس کواس شخص کے لئے یا کیزگی اوراجر کا ذریعہ بنادے۔''







ترجمه: سنن میں نے اپنے رب سے ایک شرط کرلی ہے، میں نے کہا کہ: میں بھی ایک انسان ہی ہوں، میں بھی خوش ہوتا ہوں،جس طرح انسان خوش ہوتے ہیں اور غصہ ہوتا ہوں جس طرح دوہم ہےانسان غصہ ہوتے ہیں۔''

٥: ..... 'انما انا بشر وانه يأتيني الخصم فلعل بعضهم ان يكون ابلغ من بعض، فاحسب انه صادق، فاقضى له، فمن قضيت له بحق مسلم فانما هي قطعة من النار فليحملها او يذرها."

(صحیح بخاری ج:۱ ص:۳۳۲مسلم ج:۲ ص:۴۷عنام سلمهٔ) ترجمہ:..... میں بھی ایک آ دمی ہوں اور میرے پاس مقدمہ کے فریق آتے ہیں، ہوسکتا ہے کہان میں سے بعض زیادہ زبان آور ہوں، پس میں اس کوسچاسمجھ کر اس کے حق میں فیصلہ کردوں، پس جس کے لئے میں کسی مسلمان کے حق کا فیصلہ کر دوں وہ محض آگ کا ٹکڑا ہے، اب حاہے وہ اسے اٹھالے جائے ، اور ماہے چھوڑ جائے۔"

٢: ..... "انما انا بشر مثلكم انسى كما تنسون فاذا نسيت فذكروني."

(صیح بخاری ج:ا ص:۵۸، صحیح مسلم ج:ا ص:۲۱۲عن ابن مسعودًا) ترجمه: ..... میں بھی تم جیسا انسان ہی ہوں، میں بھی بھول جاتا ہوں، جیسےتم بھول جاتے ہو، پس جب میں بھول جاؤں تومجھے باددلاد ہا کرو۔''

ك: ..... "انما انا بشر اذا امرتكم بشئ من دينكم فخذوا به، واذا امرتكم بشئ من رائي فانما انا









بشر." (صحیح مسلم ج:۲ ص:۲۹۲۰ عن رافع بن خدی گ)
ترجمه: سند میں بھی ایک انسان ہی ہوں، جب تم کو
دین کی کسی بات کا حکم کروں تو اسے لے لواور جب تم کو (کسی دنیوی معاطع میں) اپنی رائے سے بطور مشورہ کوئی حکم دوں تو میں بھی ایک انسان ہی ہوں۔"

۱ :..... "الا ايها الناس! فانما انا بشر يوشك ان يأتى رسول ربى فأجيب .... الخ."
(صحيم مسلم ج:۲ ص: ۱۲ عن زير بن ارقم )

ترجمہ: ..... 'سنو! اے لوگو! پس میں بھی ایک انسان ہی ہوں، قریب ہے کہ میرے رب کا قاصد (یہاں سے کوچ کا پیغام لیک کہوں۔''

قرآن کریم اورارشاداتِ نبوی صلی الله علیه وسلم سے واضح ہوتا ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے صفت نور کے ساتھ موصوف ہونے کا پیر مطلب نہیں کہ آپ صلی الله علیه وسلم کی بشریت کی نفی کر دی جائے ، نہ ان نصوصِ قطعیہ کے ہوتے ہوئے آپ صلی الله علیہ وسلم کی بشریت کا انکار ممکن ہے۔

میں نے یہ بھی لکھا تھا کہ بشریت کوئی عار اور عیب کی چیز نہیں، جس کی نببت اسخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب کرنا سوءِ ادب کا موجب ہو، بشر اور انسان تو اشرف المخلوقات ہے، اس لئے بشریت آپ کا کمال ہے، نقص نہیں، اور پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اشرف المخلوقات میں سب سے اشرف وافضل ہونا خود انسانیت کے لئے مایۂ افتخار ہے۔

''اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا بشر، انسان اور آ دمی ہونا نہ صرف آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے طر وَ افتخار ہے، بلکہ آپ مسلی اللہ علیہ وسلم کے لئے طروَ افتخار ہے، بلکہ آپ مسلی اللہ علیہ وسلم کے بشر ہونے سے انسانیت و بشریت رشک ملائکہ مسلی اللہ علیہ وسلم کے بشر ہونے سے انسانیت و بشریت رشک ملائکہ







(اختلاف امت اور صراطِ متقيم ج: اص: ٣٥)



يهى عقيده اكابراورسلف صالحين كاتها، چنانچة قاضى عياض رحمه اللهُ 'الشفاء بعريف حقوق المصطفىٰ (صلى الله عليه وسلم) "القسم الثاني ص: ١٥٤،مطبوعه ملتان ميس لكهة بين:

"قد قدمنا انه صلى الله عليه وسلم وسائر الانبياء والرسل من البشر. وان جسمه وظاهره خالص للبشر يجوز عليه من الآفات والتغيرات والآلام والاسقام وتجرع كأس الحمام ما يجوز على البشر وهذا كله ليس بنقيصة، لأن الشئ انما يسمى ناقصاً بالإضافة الى ما هو اتم منه واكمل من نوعه، وقد كتب الله تعالىٰ علىٰ اهل هـذه الـدار: فيها يحيون وفيها يموتون ومنها يخرجون وخلق جميع البشر بمدرجة الغير."

ترجمه:...... نهم يهلخ ذكر كريكي مين كه الخضرت صلى الله علیہ وسلم اور دیگرا نبیاء ورسل نوعِ بشر میں سے ہیں،اورآ پے صلی اللّٰد عليه وسلم كاجسم مبارك اورظا هرخالص بشركا تقارآ پ صلى الله عليه وسلم كيجسم اطهر يروه تمام آفات وتغيرات اور تكاليف وامراض اورموت کے احوال طاری ہو سکتے تھے۔ جوانسان پر طاری ہوتے ہیں اور پیہ تمام امور كوئى نقص اورعيب نہيں ، كيونكه كوئى چيز ناقص اس وقت كهلا تى ہے جبکہ اس کی نوع میں سے کوئی دوسری چیز اتم واکمل ہو، داردنیا کے رہنے والوں پراللہ تعالیٰ نے بیہ بات مقدر فرمادی کہ وہ زمین میں جئیں گے، یہیں مریں گےاور یہیں سے نکالے جائیں گے،اور تمام انسانوں کواللہ تعالی نے تغیر کامحل بنایا ہے۔''

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی تکالیف کی چند مثالیں پیش کرنے کے بعد

ص: ۱۵۹،۱۵۸ لکھتے ہیں:

"وهكذا سائر انبيائه مبتلى ومعافى و ذلك من

www.shaheedeislam.com





تسمام حكمته ليظهر شرفهم في هذه المقامات، ويبين امرهم، ويتم كلمته فيهم، وليحقق بشريتهم، ويرتفع الالتباس من اهل الضعف فيهم، لئلا يضلوا بما يظهر من العجائب على ايديهم، ضلال النصاري بعيسى بن العجائب على ايديهم، ضلال النصاري بعيسى بن مريم. قال بعض المحققين: وهذه الطواري والتغيرات المذكورة انما تختص باجسامهم البشرية المقصودة بها مقاومة البشر ومعانات بني ادم لمشاكلة الجنس واما يواطئهم فمنزهة غالباً عن ذالك معصومة منه متعلقة بالملأ الاعلى والملئكة لاخذها عنهم وتلقيها الوحي منهم. " (الثفاء بريف تقوق المطفى ج.٢ ص: ١٥٩،١٥٥) الوحي منهم. " (الثفاء بريف تقوق المطفى ج.٢ ص: ١٥٩،١٥٥)

تکالیف میں بھی مبتلا ہوئے اوران کو عافیت سے بھی نوازا گیا، اور یہ حق تعالیٰ کی کمالِ حکمت تھی تاکہ ان مقامات میں ان حضرات کا شرف ظاہر ہو، اوران کا معاملہ واضح ہوجائے اوراللہ تعالیٰ ان کی بات ان کے حق میں پوری ہوجائے، اور تاکہ اللہ تعالیٰ ان کی بشریت کو ثابت کردے اور امت کے اہل ضعف کو ان کے بارے جو التباس ہوسکتا تھا وہ اٹھ جائے، تاکہ ان عجا نبات کی وجہ سے جو ان حضرات ہوسکتا تھا وہ اٹھ بر ظاہر ہوتے ہیں، گمراہ نہ ہوجا ئیں۔ جس طرح نصار کی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں گمراہ ہوئے۔ بعض محققین خضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں گمراہ ہوئے۔ بعض محققین نے فرمایا ہے کہ: یہ عوارض اور تغیرات مذکورہ ان بشری اجسام کے ساتھ خصوص ہیں جن سے مقصود بشریت کی مقاومت اور بنی آ دم کی مشقوں کا برداشت کرنا ہے، تاکہ ہم جنسوں کے ساتھ مشاکلت ہو، مشقوں کا برداشت کرنا ہے، تاکہ ہم جنسوں کے ساتھ مشاکلت ہو، الکین ان کی ارواح طیبران امور سے متاثر نہیں ہوئیں، بلکہ وہ معصوم







ومنزہ اور ملا اعلیٰ اور فرشتوں سے تعلق رکھتی ہیں، کیونکہ وہ فرشتوں سے تعلق رکھتی ہیں، کیونکہ وہ فرشتوں سے علوم اخذ کرتی ہیں۔''
الغرض آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے نور ہونے کے بیہ عنی ہر گرنہیں کہ آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم بنی نوعِ انسان میں داخل نہیں ۔ آپ نے جوحوالے قال کئے ہیں ان میں آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے لئے نور کی صفت کا اثبات کیا گیا ہے، مگر اس سے چونکہ آنخضرت صلی

اللّٰدعلیہ وسلم کی بشریت کا انکار لازم نہیں آتا اس لئے وہ میرے مدعا کے خلاف نہیں ، اور نہ میراعقیدہ ان بزرگوں ہے الگ ہے۔

حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانویؒ نے '' نشر الطیب'' میں سب سے پہلے نورِمجری (علی صاحبہ الصلوۃ والتسلیمات) کی تخلیق کا بیان فر مایا ہے، اور اس کے ذیل میں وہ احادیث نقل کی ہیں جن کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہے۔لیکن حضرتؓ نے نورِمجری صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریح بھی فر مادی ہے، چنانچہ پہلی روایت حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی مندعبد الرزاق کے حوالے سے بیقل کی ہے:

''آپ (صلی الله علیه وسلم) نے فرمایا: اے جابر! الله تعالی نے تمام اشیاء سے پہلے تیرے نبی کا نور اپنے نور سے (نہ بایں معنی که نور الله اس کا مادہ تھا، بلکہ اپنے نور کے فیض سے) پیدا کیا ..... پھر جب الله تعالی نے اور مخلوق کو پیدا کرنا چاہا تو اس نور کے چار حصے کئے، ایک حصہ سے قلم پیدا کیا، دوسرے سے لوح اور تیسر سے عرش، آگے حدیث طویل ہے۔''

''اس حدیث سے نورِ حجمدی (صلی الله علیه وسلم) کا اول الخلق ہونا باولیت حقیقیہ ثابت ہوا کیونکہ جن جن اشیاء کی نسبت روایات میں اولیت کا حکم آیا ہے،ان اشیاء کا نورِ حجمہ کی (صلی الله علیه وسلم) سے متأخر ہونااس حدیث میں منصوص ہے۔''

ده فهرس**ن** ده ن





اوراس کے حاشیہ میں تحریر فرماتے ہیں:

''فاہراً نورِمجر (صلی اللہ علیہ وسلم )روح محمدی (صلی اللہ علیہ وسلم ) سے عبارت ہے، اور حقیقت روح کی اکثر محققین کے قول پر مادہ سے مجرد ہے، اور مجرد کا مادیات کے لئے مادہ ہوناممکن نہیں۔ پس ظاہراً اس نور کے فیض سے کوئی مادہ بنایا گیا اور اس مادہ سے چار حصے کئے گئے .... الخے۔ اور اس مادہ سے پھر کسی مجرد کا بننا اس طرح ممکن ہوا کہ وہ مادہ اس کا جزونہ ہو، بلکہ کسی طریق سے محض اس کا سبب خارج عن الذات ہو۔''

دوسری روایت جس میں فر مایا گیا ہے کہ: بے شک میں حق تعالی کے نز دیک خاتم النبیین ہو چکا تھا، اور آ دم علیہ السلام ہنوز اپنے خمیر ہی میں پڑے تھے ....اس کے حاشیہ میں کھتے ہیں:

> ''اوراس وقت ظاہر ہے آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا بدن تو بنا ہی نہ تھا، تو پھر نبوت کی صفت آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی روح کوعطا ہوئی تھی، اور نورِمجری (صلی اللہ علیہ وسلم) اسی روحِ محمدی (صلی اللہ علیہ وسلم) کا نام ہے، جبیبااو پر نہ کور ہوا۔''

اس سے واضح ہے کہ حضرت تھانویؒ نے نزدیک نور محمدی (صلی اللہ علیہ وسلم)
سے مراد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پاک اور مقدس روح ہے، اور اس فصل میں جتنے
احکام ثابت کئے گئے ہیں وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی روحِ مقدسہ کے ہیں، اور ظاہر ہے کہ
آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پاک روح کے اول الخلق ہونے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی
بشریت کا انکار لازم نہیں آتا۔

اور حضرت تھانویؓ کی تشریح سے بی بھی معلوم ہوا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نور کے خدا تعالیٰ کے نور سے بیدا کئے جانے کا بیہ مطلب نہیں کہ نور محمدی (صلی اللہ علیہ وسلم) نعوذ باللہ! نور خداوندی کا کوئی حصہ ہے، بلکہ بیہ مطلب ہے کہ نور خداوندی کا فیضان







أتخضرت صلى الله عليه وسلم كى روحٍ مقدسه كَيْ خليق كا باعث موا ـ

آپ نے قطب العالم حضرت مولا نارشیداحمد گنگوئی کی ''امدادالسلوک'' کاحوالہ

دياہے كه:

''احادیث متواترہ سے ثابت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ساینہیں رکھتے تھے، اور ظاہر ہے کہ نور کے سواتمام اجسام سایدر کھتے ہیں۔''

''امدادالسلوک'' کا فارس نسخہ تو میرے سامنے نہیں،البتہ اس کا اردوتر جمہ جو حضرت مولا نا عاشق الہی میر شمی نے''ارشادالملوک'' کے نام سے کیا ہے،اس کی متعلقہ

عبارت بیرے:

'' آنخضرت صلى الله عليه وسلم بھى تو اولا دِآ دم ہى ميں ہيں ، مگرآ تخضرت صلی الله علیه وسلم نے اپنی ذات کوا تنا مطهر بنالیا تھا کہ نورِ خالص بن گئے، اور حق تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کونور فرمایا۔اورشہرت سے ثابت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سابیہ نہ تھا، اور ظاہر ہے کہ نور کے علاوہ ہرجسم کے سامیضرور ہوتا ہے۔اسی طرح آپ سلی الله علیه وسلم نے اپنے تتبعین کواس قدر تز کیہ اور تصفیہ بخشا كه وه بھي نور بن گئے ، چنانچه ان كى كرامات وغيره كى حكايتوں ہے کتابیں پُر اوراتنی مشہور ہیں کنقل کی حاجت نہیں۔ نیزحق تعالیٰ نے فر مایا ہے کہ:''جولوگ ہمارے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے ان کا نوران کے آگے آگے دوڑ تا ہوگا۔'' اور دوسری جگہ فرمایا ہے کہ: ''یاد کرواس دن کو جبکہ مؤمنین کا نوران کے آ گے اور داہنی طرف دوڑتا ہوگا،اور منافقین کہیں گے کہ ذرائھہر جاؤتا کہ ہم بھی تمہار بے نور سے کچھا خذ کریں۔''ان دونوں آیتوں سےصاف ظاہر ہے کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت سے ایمان اور نور دونوں













حاصل ہوتے ہیں۔'' (ارشادالملوک مطبوعہ سہار نپور س:۱۱۵،۱۱۳) اس اقتباس سے چندامور بالکل واضح ہیں:

اول: .....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا اولا دِ آ دم علیه السلام میں سے ہوناتسلیم کیا گیا ہے، اور آ دم علیہ السلام کا بشر ہونا قر آن کریم میں منصوص ہے۔

دوم: ''''آنخضرت صلّی الله علیه وسلم کے لئے جس نورانیت کا اثبات کیا گیا ہے، وہوہ ہے جوتز کیہ وتصفیہ سے حاصل ہوتی ہے، اور جس میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا مرتبہ اس قدرا کمل واعلی تھا کہ آپ صلی الله علیہ وسلم''نورِخالص''بن گئے تھے۔

سوم: ....جسم اطهر کاسایه نه ہونے کو متواتر نہیں کہا گیا، بلکہ ''شہرت سے ثابت' کہا گیا ہے۔ بہت میں روایات الی ہیں کہ زبان زدعام و خاص ہوتی ہیں، مگران کو تواتر یا اصطلاحی شہرت کا مرتبہ تو کیا حاصل ہوتا، خبر آحاد کے درجہ میں ان کو حدیث صحیحیا قابل قبول ضعیف کا درجہ بھی حاصل نہیں ہوتا، بلکہ وہ خالصتاً بے اصل اور موضوع ہوتی ہیں، سایہ نہ ہونے کی روایت بھی حددرجہ کمزور ہے، بیروایت مرسل بھی ہے اور ضعیف بھی اس درجہ کی کہاس کے بعض راویوں پروضع حدیث کی تہمت ہے۔

(اس کی تفصیل حضرت مفتی محمد شفع صاحبؓ کے مضمون میں ہے جوآ خر میں بطورِ تکمل نقل کرر ہاہوں۔)

چہارم:.....احادیث کی تقیح و تنقیح حضراتِ محدثین کا وظیفہ ہے، حضراتِ صوفیاء کرام گا اکثر و بیشتر معمول ہیہ کہ دہ بعض ایسی روایات جوعام طور سے مشہور ہوں ان کی تنقیح کے در پے نہیں ہوتے، بلکہ برتقد برصحت اس کی توجیہ کردیتے ہیں۔ یہاں بھی شخ قطب الدین مکی قدس سرۂ نے (جن کے رسالہ مکیہ کا ترجمہ حضرت گنگوہ گئے نے کیا ہے) اس مشہور روایت کی بیتوجیہ فرمائی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ عالی پرفورانیت اور تصفیہ کا اس قدر غلبہ تھا کہ بطور مجزدہ آپ کا سایہ نہیں تھا ..... بہر حال اگر سایہ نہ ہونے کی روایت کو تسلیم کر لیا جائے تو یہ بطور مجزدہ ہی ہوسکتا ہے۔ گویا غلبہ نورانیت کی بنا پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم اطہر پر روح کے احکام جاری ہوگئے تھے، اور جس طرح روح کا سایہ بیس علیہ وسلم کے جسم اطہر پر روح کے احکام جاری ہوگئے تھے، اور جس طرح روح کا سایہ بیس



ہوتااسی طرح آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے جسم اطهر کا بھی ساینہیں تھا، لیکن اس سے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت کی نفی لازم نہیں آتی ، ایک تو اس لئے کہ شخ خود آپ کی بشریت کی تصریح فرمارہے ہیں۔ دوسر نے نور کی بیصفت آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے تمام تبعین اہل ایمان کے لئے ثابت فرمارہے ہیں ، ظاہر ہے کہ اس نور کی بشریت سے منافات ہوتو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام تبعین کی بشریت کا انکار لازم آئے گا۔ تیسرے ام المؤمنین معنی اللہ علیہ وسلم کے حالات کوسب سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات کوسب سے زیادہ جانتی ہیں ، وہ فرماتی ہیں :

" كان بشواً من البشو. رواه التومذى." (مثلوة ص: ۵۲۰) ترجمه:...... " آنخضرت صلى الله عليه وسلم بھى انسانوں ميں سے ایک انسان تھے۔"

سابینہ ہونے کی روایت کے بارے میں فقاویٰ رشید بیہ سےایک سوال وجواب یہاں فقل کرتا ہوں۔

''سوال: سسابی مبارک رسول الدُّصلی الله علیه وسلم کا پڑتا تھا یا نہیں؟ اور جو تر فدی نے نوا در الاصول میں عبد الملک بن عبد الله بن وحید سے انہوں نے ذکوان سے روایت کیا ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم کا سابینہیں پڑتا تھا، سنداس حدیث کی صحیح ہے یا ضعیف یا موضوع؟ ارقام فرماویں۔

جواب:..... بیروایت کتبِصحاح میں نہیں، اور''نوادر'' کی روایت کا بندہ کو حال معلوم نہیں کہ کسی ہے؟ ''نوادر الاصول'' حکیم تر مذی کی ہے، نہ ابوعیسیٰ تر مٰدی کی ، فقط واللہ اعلم! رشیداح رگنگوہی عفی عنہ۔''

اس اقتباس سے معلوم ہوجا تا ہے کہ سابیہ نہ ہونے کی روایت حدیث کی متداول کتابوں میں نہیں ۔







امام ربانی مجد دالف ثانی قدس سرهٔ کے حوالے سے آپ نے تین باتیں نقل کی ہیں: ''ا:.....حضورصلی الله علیه وسلم ایک نورین، کیونکه حضورصلی الله علیه وسلم نے فر مایا

ہے:"خلقت من نور الله. "میں اللہ کے نورسے پیدا ہوا ہوں۔

تسسآ يصلى الله عليه وسلم نوربين، آي صلى الله عليه وسلم كاسابيه نه قا۔

۳:.....آپ صلی الله علیه وسلم نورییں، جس کواللہ تعالیٰ نے حکمت ومصلحت کے پیش نظر بصورت انسان ظاہر فر مایا۔''

أتخضرت صلی الله علیه وسلم کے نور سے پیدا ہونے اور سابیہ نہ ہونے کی تحقیق اوپر عرض كرچكامول، البته يهال اتنى بات مزيد عرض كردينا مناسب بے كه: "خلقت من نور الله" کے الفاظ سے کوئی حدیث مروی نہیں ، مکتوبات شریفہ کے حاشیہ میں اس کی تخریخ کرتے ہوئے شیخ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرۂ کی''مدارج النبو ق'' کےحوالے سے بیہ روایت نقل کی گئی ہے:

> "انا من نور الله و المؤمنون من نورى. " ترجمہ:.....''میں اللہ کے نور سے ہوں ، اور مؤمن میرے نورسے ہیں۔''

مگران الفاظ سے بھی کوئی حدیث ذخیرۂ احادیث میں نظر سے نہیں گزری ممکن ہے کہ بید حفرت جابر رضی اللہ عنہ کی حدیث (جو' نشر الطیب'' کے حوالے سے گزر چکی ہے ) کی روایت بالمعنی ہو، بہر حال اگر بیر روایت صحیح ہوتو اس کی شرح وہی ہے جو حضرت حکیم الامت تھانو کی کی''نشرالطیب'' ہے قال کر چکا ہوں۔

سب جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا نوراجزاء وقصص سے پاک ہے،اس لئے کسی عاقل کوبیتو وہم بھی نہیں ہوسکتا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نور ،نو رِخداوندی کا جز اور حصہ ہے، پھراس روایت میں اہل ایمان کی تخلیق آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نور سے ذکر کی گئی،اگر جزئیت کامفہوم لیا جائے تولا زم آئے گا کہ تمام اہل ایمان نور خداوندی کا جزیہوں، ا<mark>س قسم کی روایات کی عارفانہ تشریح کی جاسکتی ہے،جبیبا کہامام ربانی ؓ نے کی ہے،مگران پر</mark>







حِلداوْل



عقائد کی بنیادر کھنا اور آنخضرت صلی الله علیه وسلم کو..نصوصِ قطعیہ کے علی الرغم ...نوعِ انسان سے خارج کردینائسی طرح بھی جائز نہیں۔

تیسری بات جوآپ نے حضرت مجددرحمداللہ سے قال کی ہے، اول تو وہ ان دقیق علوم ومعارف میں سے ہے کہ جوعقولِ متوسط سے بالاتر ہیں، اور جن کا تعلق علوم مکاشفہ سے ہے، جوحضرات تصفیہ وتز کیہ اور نو باطن کے اعلیٰ ترین مقامات پر فائز ہوں وہی ان کے افہام وتفہیم کی صلاحیت رکھتے ہیں، عام لوگ ان دقیق علوم کو سمجھنے سے قاصر ہیں، ان لوگوں کو اگر ظاہر تثریعت سے کچھ مس ہوگا تو ان اکا برکی شان میں گتا خی کریں گے (جس کا مشاہدہ اس زمانے میں خوب خوب ہور ہاہے)، اور جن لوگوں کو ان اکا برسے عقیدت ہوگی وہ ظاہر شریعت اور نصوصِ قطعیہ کو پس پشت ڈال کر الحاد و زندقہ کی وادیوں میں بھٹکا کریں گے:"فان الحجاهل إما مفرط و إما مفرظ واما مفرظ "،اس لئے اکا برکی وصیت ہے کہ:

کتہ ہا چوں تیخ پولاد است تیز چوں نداری تو سپر واپس گریز پیش ایں الماس بے اسپر میا کز بریدن تیخ را نبود حیا چہ شبہا نشستم دریں سیر گم کم دہشت گرفت آسینم کہ قم محیط است علم ملک بر بسیط قیاس تو بروے نہ گردد محیط نہ ادراک در کنہ ذاتش رسد نہ فکرت بغور صفاتش رسد نہ فکرت بغور صفاتش رسد

دوسرے،آپ نے حضرت مجدد گاحوالہ نقل کرنے میں خاصے اختصار سے کام لیا ہے،جس سے فہم مراد میں التباس پیدا ہوتا ہے،حضرت مجدد ٌفر ماتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم کی تخلیق حق تعالیٰ کے علم اضافی سے ہوئی ہے:



المرست المرست





'' ومشهودی گردد که علم جملی که از صفات اضافیه گشته است نوریست که درنشا قر عضری بعد از انصباب از اصلاب بار حام متکثره بمقتضائے حکم ومصالح بصورت انسانی که احسن تقویم است ظهور نموده و مسملی بمحمد واحمد شده ''

ترجمہ: "اورالیا نظرآتا ہے کہ علم اجمالی جو کہ صفاتِ
اضافیہ میں سے ہوگیا ہے، ایک نور ہے جو کہ نشاۃ عضری میں بہت ی
پشتوں اور رحموں میں منتقل ہوتا ہوا تھم ومصالح کے نقاضے سے انسانی
صورت میں جلوہ گر ہوا، اور محمد واحمہ کے پاک ناموں سے موسوم ہوا۔
صلی اللہ علیہ وسلم وآلہ وسلم تسلیماً کیٹراً کیٹراً کیٹراً۔"
حضرت امام ربانی ہے اقتباس سے مندر جہذیل امور واضح ہوئے:

ا: "" تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تخلیق حق تعالی کے علم اجمالی سے ...صفتِ

r:..... يصفت إضافيه ايك نورتها، جس كوانساني قالب عطاكيا كيا-

س: چونکہ انسانی صورت سب سے خوبصورت سانچہ ہے، اس لئے حکمتِ خداوندی کا تقاضا ہوا کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو انسان اور بشری حیثیت سے پیدا کیا جائے۔ اگر بشری ڈھانچ سے بہتر کوئی اور قالب ہوتا تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی انسانی شکل میں پیدا نہ کیا جا تا۔ اس سے واضح ہے کہ حضرت امام ربائی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی میں پیدا نہ کیا جا تا۔ اس سے واضح ہے کہ حضرت امام ربائی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی

بشریت کے منکر نہیں،اور نہ وہ نور، بشریت کے منافی ہے جس کاوہ اثبات فرمارہے ہیں۔ آپ نے رسالہ' التوسل''اور''تفسیر کبیر'' کے حوالے سے لکھاہے کہ آیت کریمہ:

"قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين." مين 'نور' سي آخضرت صلى الله عليه وسلم كي

ذاتِ گرامی مراد ہے۔

اس آیت میں''نور'' کی تفسیر میں تین قول ہیں۔ایک بید کداس سے آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم مراد ہیں۔دوم بید کہ اسلام مراد ہے۔اور سوم بید کہ قر آن کریم مراد ہے۔اس قول







کوامام رازیؓ نے اس بنا پر کمزور کہا ہے کہ معطوفین میں تغامیضروری ہے، لیکن بیدلیل بہت کمزور ہے۔ بعض اوقات ایک چیز کی متعدد صفات کوبطور عطف ذکر کر دیا جاتا ہے، چنا نچہ حضرت حکیم الامت تھا نویؓ نے'' بیان القرآن'' میں اسی کواختیار کیا ہے۔

بہرحال''نور''سے مرادآ تخضرے صلی اللہ علیہ وسلم ہوں، یااسلام ہو، یا قرآن کریم، بہرصورت یہاں''نور''سے''نور ہدایت' مراد ہے جس کا واضح قرینہ آیت کا سباق ہے۔

"يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النور باذنه ويهديهم الى صراط مستقيم."

ترجمہ: "" اس کے ذریعہ سے اللہ تعالیٰ ایسے خصوں کو، جورضائے حق کے طالب ہوں، سلامتی کی راہیں بتلاتے ہیں (یعنی جنت میں جانے کے طریقے کہ عقائد واعمال خاصہ ہیں، تعلیم فرماتے ہیں۔ کیونکہ پوری سلامتی بدنی وروحانی جنت ہی میں نصیب ہوگی) اور ان کو اپنی توفیق (اور فضل) سے (کفر ومعصیت کی) تاریکیوں سے نکال کر (ایمان وطاعت کے) نور کی طرف لے آتے ہیں، اور ان کو (ہمیشہ) راور است پرقائم رکھتے ہیں۔ " (بیان القرآن) امام رازی فرماتے ہیں:

"وتسمية محمد والاسلام والقرآن بالنور ظاهرة لان النور الظاهر هو الذى يتقوى به البصر على ادراك الاشياء الظاهرة. والنور الباطن ايضاً هو الذى تتقوى به البصيرة على ادراك الحقائق والمعقولات."

(تفيركير ح: اا ص: ١٨٩)

ترجمہ:.....'' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور اسلام اور قرآن کونور فرمانے کی وجہ ظاہر ہے، کیونکہ ظاہری روشنی کے ذریعہ









آئکھیں ظاہری اشیاء کود کھے پاتی ہیں، اسی طرح نورِباطن کے ذریعہ بصیرت حقائق ومعقولات کا ادراک کرتی ہے۔'' علامہ فی د تفسیر مدارک' میں کھتے ہیں:

"او النور محمد صلى الله عليه وسلم لانه يهتدى به كما سمى سراجاً." (ج: ا ص:٣١٦)

ترجمه:....." يا نور سے مراد آنخضرت صلى الله عليه وسلم

ہیں، کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ہدایت ملتی ہے، جبیبا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو چراغ کہا گیا ہے۔''

قریب قریب یهی مضمون تفییر خازن تفییر بیضاوی تفییر صاوی ،روح البیان اور

دیگرتفاسیر میں ہے۔

اسی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے میں نے لکھا تھا:

''جس طرح آپ صلی الله علیه وسلم اپنی نوع کے اعتبار سے بشر ہیں، اسی طرح آپ صلی الله علیه وسلم صفت ہدایت کے لحاظ سے ساری انسانیت کے لئے مینارہ نور ہیں۔ یہی نور ہے جس کی روشنی میں انسانیت کو خدا تعالیٰ کا راستہ مل سکتا ہے، اور جس کی روشنی ابدتک در خشندہ و تا بندہ رہے گی، لہذا میر ے عقیدے میں آپ بیک وقت نور بھی ہیں اور بشر بھی۔''

میری ان تمام معروضات کا خلاصہ بیہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بشریت دلائل قطعیہ سے ثابت ہے، اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے نور کی صفت ثابت کرتے ہوئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوانسانیت اور بشریت کے دائر سے خارج کردینا ہرگز صحیح نہیں۔ جس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت کا اعتقاد لازم ہے، اس طرح آپ کی انسانیت و بشریت کا عقیدہ بھی لازم ہے، چنانچے میں فناوئی عالمگیری کے حوالے سے بینی کر چکاہوں:









"ومن قال لا ادرى ان النبى صلى الله عليه وسلم كان انسيًّا او جنيًّا يكفر، كذا في الفصول العمادية (ج: ٢ ص: ٣٦)، وكذا في البحر الرائق (ج: ۵ ص: ١٣٠). " (قاوئ عالمگيرى ج: ٢ ص: ٢١٣) ترجمه: ......." اور جو شخص يه كه مين نهيں جانتا كه تخضرت صلى الله عليه ولم انسان تھا جن، وه كافر ہے۔ " تخضرت صلى الله عليه ولم أور بين يا بشر؟

س .....کیافرماتے ہیں علائے دین ومفتیان اس بارہ میں کہ زید کہتا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو عام انسانوں کی طرح لفظ بشریت سے پکارا جائے ۔عمر و کہتا ہے کہ بیغلط ہے، بلکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے حضور میں درجہ بشریت میں بھی اور نورانیت میں بھی بھی بھی ہے۔

ہیں۔آیاان دونوں میں کون حق پرہے؟

ج.....آ تخضرت صلی الله علیه وسلم اپنی نوع کے لحاظ سے بشر بیں، اور قرآن کریم کے الفاظ میں ''بشسر مثلکم'' بیں۔ ہادی راہ ہونے کی حیثیت سے نور اور سرا پانور بیں۔ آنخضرت صلی الله علیه وسلم انسان بیں اور بشر انسان ہی کو کہتے ہیں، آپ گوانسان ما ننا فرض ہے اور آپ کی انسانیت کا انکار گفر ہے، اس سے معلوم ہوا کہ اگرزید آپ کے نور ہونے کا بھی قائل ہے تو اس کا موقف بھی شیحے ہے اور اگر بشریت اور نور انیت میں تضاد سمجھتا ہے تو اس کا موقف غلط ہے، آپ بشر کامل بیں اور صفت ہدایت کے اعتبار سے نور کامل ہیں۔

مسكله حيات النبي صلى التدعليه وسلم

س....مسئلہ حیات النبی کے سلسلہ میں مولا نااللہ یارخاں کی کتاب''حیاتِ انبیاء'' پڑھی اور اس کے بعد پیمسئلہ صراحناً شخ القرآن ؓ نے اپنی تفسیر''جواہرالقرآن' میں بیان فرمایا ہے، کیکن مولا نااللہ یارخان نے حیات کی کیفیت روح کا جسم اطہر یعنی بدن عضری کے ساتھ منوانے کے لئے دلائل دیئے ہیں، حالانکہ شخ القرآن ؓ نے جسم مثالی کو تسلیم کروایا ہے۔ براو کرم اس کی







جلداول



وضاحت فرمادیں اور بتائیں کہ پیمسکدایمانیات سے ہے؟

ح.....میرا اور میرے اکابر کاعقیدہ بیہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اینے روضۂ مطهرہ میں حیات جسمانی کے ساتھ حیات ہیں، بیحیات برزخی ہے، مگر حیاتِ د نیوی سے بھی قوی ترہے۔جوحضرات اس مسلد کے منکر ہیں، میں ان کواہل حق میں سے نہیں سمجھتا، نہ وہ علمائے د یو بند کے مسلک پر ہیں۔

## معراج

معراج جسماني كاثبوت

س.....حضورصلی اللہ علیہ وسلم کومعراج جسمانی ہوئی یاروحانی؟ برائے کرم تفصیلی جواب سے نوازیں بعض لوگ کہتے ہیں کہ آ ہے سلی اللہ علیہ وسلم کوجسمانی معراج حاصل نہیں ہوئی تھی۔ ح..... حكيم الامت مولا نااشرف على تقانوي في انشر الطيب "مين لكهة بين:

> ' دخقیق سوم:.....جمهورا مل سنت و جماعت کا **ند**ہب میہ ہے کہ معراج بیداری میں جسد کے ساتھ ہوئی اور دلیل اس کی اجماع

> ہے اور متنداس اجماع کا بیامور ہوسکتے ہیں ..... (آگےاس کے

ولائل فرماتے ہیں )۔ " (نشرالطیب ص:۸۰مطبوعہ مہار نپور)

اورعلامه بيكي والروض الانف شرح سيرت ابن مشام "ميں لکھتے ہيں كه:

''مہلب نے شرح بخاری میں اہل علم کی ایک جماعت کا

قول قل کیا ہے کہ معراج دومرتبہ ہوئی، ایک مرتبہ خواب میں، دوسری مرتبه بیداری میں جسد شریف کے ساتھ۔" (ج:۱ ص:۲۲۲)

اس سے معلوم ہوا کہ جن حضرات نے بیفر مایا کہ معراج خواب میں ہوئی تھی،

انہوں نے پہلے واقعہ کے بارے میں کہا ہے، ورنہ دوسرا واقعہ جوقر آن کریم اوراحادیث

متواترہ میں مذکورہے، وہ بلاشبہ بیداری کا واقعہہے۔



چې فېرست «ې





معراج میں حضورصلی اللہ علیہ وسلم کی حاضری کتنی بار ہوئی؟

س....حضور صلى الله عليه وسلم معراج كي رات (شبِ معراج) الله تعالى كى بارگاه ميں كتنى بار

ج ..... پہلی بارکی حاضری تو بھی ہی ،نو (۹) بارحاضری نمازوں کی تخفیف کے سلسلے میں ہوئی ، ہر بارکی حاضری پرپانچ نمازیں کم ہوتی رہیں ،اس طرح دس بارحاضری ہوئی۔

کیامعراج کی رات حضور صلی الله علیه وسلم نے الله تعالیٰ کودیکھاہے؟

س....کیامعراج کیرات میں آپ صلی الله علیه وسلم نے الله تعالی کودیکھا ہے؟ ح....اس مسکله میں صحابہ کرام گااختلاف چلا آتا ہے، صحیح بیہ ہے کہ دیکھا ہے، مگر دیکھنے کی

كيفيت معلوم نهيں۔

کیاشبِ معراج میں حضرت بلال آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے؟

س.....كيا آتى دفعه حضرت بلال ،آپ صلى الله عليه وسلم كساته هر تصياكه پهلے آئے يابعد ميں؟

ح.....شبِ معراج میں حضرت بلال ؓ،آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے رفیقِ سفر نہیں تھے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم معراج سے واپس کس چیزیر آئے تھے؟

س ......ہم دوستوں میں ایک بحث ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم معراج پر جاتی دفعہ تو

، براق پر گئے ،مگرواپسی میں براق پرآئے تھے یا براہ راست آ گئے تھے؟

ح.....اس کی کوئی تصریح تو نظر سے نہیں گزری بظاہر جس ذریعیہ سے آسان پرتشریف بُری ب

ہوئی اسی ذریعہ سے آسان سے واپس تشریف آوری بھی ہوئی ہوگی۔

حضور نبی ا کرم صلی الله علیه وسلم کی خواب

میں زیارت

آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت کی حقیقت س....خواب میں حضورصلی الله علیه وسلم کی زیارت کی حقیقت کیا ہے؟ یعنی جوشخص نبی کریم

(Dia)

[11]

چە**فىرىت** «



صلی الله علیه وسلم کوخواب میں دیکھے،اس کی شفاعت ضروری ہوجاتی ہے؟ کیااہلیس لعین، پیغبرصلی الله علیه وسلم اور دیگرانبیاء کرام علیهم السلام اوراولیاء عظام کی شکل میں آسکتا ہے؟ ح .... حدیث شریف میں ہے کہ: ' جس نے مجھے خواب میں دیکھا، اس نے مجھ ہی کو دیکھا، کیونکہ شیطان میری شکل میں نہیں آسکتا۔'' اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت خواب میں ہو جانا مبارک ہے، مگراس کو ہز رگی کی دلیل نہیںصنف حاہیۓ ۔اصل چیز بیداری میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی پیروی ہے، جوانتاعِ سنت کا اہتمام کرتا ہو، وہ اِن شاءاللہ مقبول ہے،اور جو شخص سنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے منحرف ہووہ مر دود ہے،خواہ اس کوروز انہ زیارت ہوتی ہو،اوراس کے لئے شفاعت بھی ضروری نہیں۔ خواب میں زیارت رسول الله علی الله علیہ وسلم کے بنیا دی اصول س.....مولا نا صاحب! خواب میں زیارت رسول الله صلی الله علیه وسلم کو بر کھنے کا کیا معیار ہے؟ كەرىخواب سياہے يا جھوٹا؟ بے شك شيطان اشرف الانبياء كى صورت ميں خواب ميں نہیں آ سکتا کیکن لاکھوں انسانوں کی صورت میں خواب میں آ سکتا ہے، اورکسی بھی صورت کو نبی کےعنوان سے دکھا سکتا ہے،اوران میں وہ نشانیاں بھی پیدا کرسکتا ہے جو نبی میں مظہر ہوں اور صرف نبی ہی پہچان سکتا ہے کہ بیشیطان ہے۔

حقیقت بیہ ہے کہ اگر ایک آدمی نے دوسرے آدمی کو دیکھا ہی نہیں تو وہ اسے خواب میں بھی نہیں د کھے سکتا، اوراگرد کھے بھی لے تو وہ محض خیالی تصویر ہوگی، تو جن لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہی نہیں ان کے خواب پرکن دلیلوں کے ساتھ یقین کیا جائے کہ خواب سچاہے یا جھوٹا ؟ دلیلیں ٹھوس ہونی چا ہمیں، کیونکہ کمز ور دلائل پر ہم آدمی خواب میں زیارت کا دعوئی کرسکتا ہے۔

ح .....خواب میں اگر کسی کوآنخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت ہوتو وہ خواب توضیح ہے، کیونکہ شیطان کوآنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی شکل میں متمثل ہونے کی اجازت نہیں۔البتہ پہاں چندامور قابل لحاظ ہیں:

اول:....بعض اہل علم کا ارشاد ہے کہ اگر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت



111

چە**فىرىت** «



آپ صلی الله علیه وسلم کی اصل شکل وصورت میں ہوتو تب تو آپ صلی الله علیه وسلم ہی کی زیارت ہے،اوراگرکسی اور حلیہ میں ہوتو بیآ پ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت نہیں،کیکن اکثر محققین اس کے قائل ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت جس ہیئت میں بھی ہووہ آپ صلی الله علیہ وسلم ہی کی زیارت ہے،اورا گرآ پ صلی الله علیہ وسلم کوا چھی شکل وصورت میں و کھے تو بیدد کھنے والے کی حالت کے اچھا ہونے کی علامت ہے، اور اگر خستہ حالت میں و کیھےتو بید کیھنے والے کے دل و د ماغ اور دینی حالت کے پرا گندہ ہونے کی علامت ہے، گویا آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت ایک آئینہ ہے، جس میں ہر دیکھنے والے کی حالت کاعکس نظر آتا ہے۔

دوم:....خواب میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت بھی بسااوقات تعبیر کی مختاج ہوتی ہے،مثلاً: آ پے سلی اللہ علیہ وسلم کو جواں سال دیکھے تو اور تعبیر ہوگی ،اورپیرانے سالی میں دیکھے تو دوسری تعبیر ہوگی ۔خوشی کی حالت میں دیکھے تو اور تعبیر ہوگی اور رنج و بے چینی کے عالم میں دیکھےتو دوسری تعبیر ہوگی ، علیٰ مذا!

سوم:.....جبکه خواب دیکھنے والے نے بھی آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت بیداری میں نہیں کی تو اس کو کیسے معلوم ہوگا کہ بیآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہیں؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ خواب ہی میں اس کاعلم ضروری حاصل ہوجا تا ہےاوراسی علم پر مدار ہے،اس کے سواکوئی ذریع علم نہیں،الاَّ میر کہ آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی زیارت ٹھیک اسی شکل وشائل میں ہو جو وصال ہے قبل حیات ِطیبہ میں تھی ،اوراس سے خواب کی تصدیق ہو جائے۔

چہارم:.....خواب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت تو برحق ہے، کیکن اس خواب سے کسی حکم شرعی کو ثابت کرنا ملیح نہیں، کیونکہ خواب میں آ دمی کے حواس معطل ہوتے ہیں، اس حالت میں اس کے ضبط پراعتا ذہبیں کیا جاسکتا کہ اس نے سیح طور پر ضبط کیا ہے یا نہیں؟ علاوہ ازیں شریعت، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دنیا سے تشریف لے جانے سے يهل مكمل ہو چكى تھى ،اب اس ميں كمى بيشى اور ترميم وتنتيخ كى گنجائش نہيں، چنانچے تمام اہل علم اس پرمتفق ہیں کہخواب ججت ِشرعی نہیں ،اگرخواب میں کسی نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا





















كوئى ارشاد سنا تو ميزانِ شريعت ميں تولا جائے گا، اگر قواعدِ شرعيه كے موافق ہوتو ديكھنے والے کی سلامتی واستیقامت کی دلیل ہے، ور نہاس کے قص غلطی کی علامت ہے۔

پنجم:....خواب میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت بڑی برکت وسعادت کی بات ہے،لیکن بیدد کیھنے والے کی عنداللہ مقبولیت ومحبوبیت کی دلیل نہیں ۔ بلکہ اس کا مدار بیداری میں انتاعِ سنت پر ہے۔ بالفرض ایک شخص کوروز انہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زيارت ہوتی ہو،ليکن وہ آنخضرت صلى الله عليه وسلم كى سنت كا تارك ہواوروہ فسق و فجور ميں مبتلا ہوتو ایسا شخص مردود ہے۔اورا یک شخص نہایت نیک اور صالح متبع سنت ہے،مگرا سے بھی زیارت نہیں ہوئی، وہ عنداللہ مقبول ہے۔خواب تو خواب ہے، بیداری میں جن لوگوں نے آ مخضرت صلی الله علیه وسلم کی زیارت کی مگرآ پ صلی الله علیه وسلم کی پیروی کی دولت سے محروم رہے وہ مر دود ہوئے ،اوراس ز مانے میں بھی جن حضرات کوآ پیصلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت نہیں ہوئی ،مگرآ پے صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی نصیب ہوئی و مقبول ہوئے۔ ششم:...... تخضرت صلى الله عليه وسلم كي زيارت كاحجموثا دعويًا كرنا، آنخضرت صلى

اللّٰدعليه وسلم پرافتراء ہے،اور بيكس تخص كى شقاوت وبدبختی كے لئے كافی ہے،اگركسى كو واقعی آ مخضرت صلى الله عليه وسلم كى زيارت مهوئى تب بھى بلاضرورت اس كا ظہار مناسب نہيں۔ خواب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت سے صحابیؓ کا درجہ

س ..... کیا یہ کہنا صحیح ہے کہ اگر کسی شخص کو خواب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہوجائے اسے صحابہ کرامؓ کا درجہ ملتاہے؟

ح ....ايياسمحهنابالكل غلط ہے،خواب ميں زيارت سے صحابي كا درجة نہيں ملتا، صحابي اس شخص كو کہتے ہیں جس نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات میں ایمان کی حالت میں آ پے صلی اللہ

علىيوسلم كى زيارت كى ہو،اور پھرايمان پراس كا خاتمہ ہوا ہو۔ يہاں يەبھى يادر ہناجا ہے كەصحابى كا درجه كسى غيرصحا بي كونهيس مل سكتا ،خواه وه كتنا هي براغوث ،قطب اور و لي الله كيول نه هو؟

کیاغیرمسلم کوحضور صلی الله علیه وسلم کی زیارت ہوسکتی ہے؟

س......چھلے دنوں میرا کراچی جانے کا اتفاق ہوا، وہاں پر ایک جلسه منعقد ہوا، جس میں پیش



امام تشریف لائے، انہوں نے اپنے بیان میں کہا کہ ایک دفعہ ایک خص میرے یاس آیا اور کہنے لگا: حافظ صاحب! ایک عیسائی شخص کهدر ما ہے کہ جلدی کرو مجھے کلمہ پڑھاؤ، کیونکہ مجھے رات خواب میں نبی کریم صلی الله علیه وسلم کی زیارت کا شرف حاصل ہواہے،اورآپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: الله تعالی نے تحقید دین، ایمان عطا کیا ہے، جلدی کر اور ایمان لےآ۔ لہذا امام صاحب نے اس شخص کی بات سنی اور پھراس عیسائی شخص کے پاس گئے اورا سے کلمہ پڑھایا اوروہ تحف کلمہ یڑھنے کے فوراً بعد فوت ہو گیا۔اب آپ بیتح ریفر مائیں کہ آیا حافظ صاحب کی بیہ بات درست تقى؟ كياعيساني تخض كوحضور صلى الله عليه وسلم كى زيارت كاشرف حاصل موسكتا ہے؟ ح ..... ضرور ہوسکتا ہے! آپ کواس میں کیا اشکال ہے؟ اگر پیر خیال ہو کہ خواب میں آ مخضرت صلی الله علیه وسلم کود کھنا تو بڑے شرف کی بات ہے، بیشرف کسی کا فرکو کیسے حاصل ہوسکتا ہے؟ تواس کا جواب بیہ ہے کہ بیداری میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کود کھنااس سے بڑھ کرشرف ہونا چاہئے، ابوجہل وابولہب نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بیداری میں دیکھا، جب پہ چیزان کے لئے شرف کا باعث نہ بنی ،توکسی غیرمسلم کا آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھنا شرف کا باعث کیسے ہوسکتا ہے؟ اصل باعث شرف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت نہیں بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تصدیق اور پیروی ہے،اگریپہ نہ ہوتو صرف زيارت كوئى شرف نہيں۔

انبیاء کیہم السلام اور حضور صلی الله علیہ وسلم کے صحابہؓ وصحابیاتؓ،از واحِ مطہراتؓ اور صاحبز ادیاںؓ

حضرت آدم عليه السلام كوسات ہزارسال كاز مانه گزرا

س ..... پچھے دنوں اخبار میں ایک انسانی کھوپڑی کی تصویر چھپی تھی اور لکھا تھا کہ یہ کھوپڑی تقریباً سولہ لا کھسال پرانی ہے، یہ پڑھ کر تعجب ہوا، کیونکہ سب سے پہلے انسان حضرت آ دم علیہ السلام تھے، ان کوزیادہ سے زیادہ اس زمین پرآئے ہوئے دس ہزارسال گزرے ہوں گے، اس سے پہلے انسان کا اس زمین پر وجود نہ تھا، تو سائنس دانوں کا اس انسانی کھوپڑی



نې د نېرست «دې





جلداول



کے بارے میں بیرخیال کہ بیسولہ لا کھسال پرانی ہے، کہاں تک درست ہے؟ نیز بیہ بھی فرمائیں کہ حضرت آ دم علیہ السلام کواس زمین پرآئے ہوئے اندازا گننے سال ہوگئے ہیں؟ ج۔۔۔۔مؤر خیین کے انداز ہے کے مطابق حضرت آ دم علیہ السلام کوسات ہزار سال کے قریب زمانہ گزراہے،سائنس دانوں کے بید عوے کہاتنے لا کھسال پرانی کھوپڑی ملی ہے، محض اٹکل پچو ہیں۔

حضرت آ دم عليه السلام كوفر شتول كاسجده كرنا

س.....حضرت آدم عليه السلام كوفرشتول نے كون ساسجدہ كياتھا؟

ح ....اس میں دوقول ہیں ،ایک بیر کہ بیجدہ آ دم علیہ السلام کوبطور تعظیم تھا۔

دوم ..... بیر کہ تجدہ اللہ تعالیٰ کوتھا اور آ دم علیہ السلام کی حیثیت ان کے لئے الیمی

تھی جیسی ہمارے لئے قبلہ شریف کی۔

کیاانسان آ دمٌ کی غلطی کی پیداوارہے؟

س:......آدم علیه السلام کوغلطی کی سزا کے طور پر جنت سے نکالا گیا اور انسانیت کی ابتداء ہوئی، تو کیااس دنیا کوغلطی کی بیداوار سمجھا جائے گا؟ یا پھر آدم کی اس غلطی کومسلحت خداوندی سمجھا جائے؟ اگر آدم کی اس غلطی میں مصلحت خداوندی تھی تو کیا انسان کے اعمال میں بھی مصلحت خداوندی شامل ہوتی ہے؟ اگر ایسا ہے تو پھرا عمال وافعال کی سزا کا ذمہ دار کیوں؟ ج.....حضرت آدم علیہ السلام سے جو خطا ہوئی تھی وہ معاف کردی گئی، دنیا میں بھیجا جا نا بطور سزا کے نہیں تھا، بلکہ خلیفۃ اللہ کی حیثیت سے تھا۔

حضرت آ دم علیهالسلام سینسل *کس طرح* چلی؟ کیاان کی اولا دم**ی**س لڑ کیاں بھی تھیں؟

س .....حضرت آدم علیه السلام سے نسل کس طرح چلی؟ یعنی حضرت آدم علیه السلام کے لئے اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیه السلام کے الئے اللہ تعالیٰ نے حضرت وا کو پیدا فر مایا ، حضرت آدم علیه السلام کی اولا دوں میں تین نام قابلِ ذکر ہیں ، اور یہ تینوں نام لڑکوں کے ہیں۔ انہا بیل۔۲: قابیل۔۳: شیث ۔ آخر کاران مینوں کی



١١٢

چه فهرست «خ





شادیاں بھی ہوئی ہوں گی، آخر کس کے ساتھ جبکہ کسی بھی تاریخ میں آدم علیہ السلام کی لڑکوں کا ذکر نہیں آیا۔ آپ مجھے یہ بتاد یجئے کہ ہابیل، قابیل اور شیث سے نسل کیسے چلی؟ میں نے متعدد علماء سے معلوم کیا، مگر مجھے ان کے جواب سے تسلی نہیں ہوئی، اور بہت سے علماء نے غیر شری جواب دیا۔

ج .....حضرت آدم علیہ السلام کے یہاں ایک بطن سے دو بچے جڑواں پیدا ہوتے تھے، اور وہ دونوں آپس میں بھائی بہن شار ہوتے تھے، اور دوسر بطن سے پیدا ہونے والے بچوں کے لئے ان کا حکم چچا کی اولا د کا حکم رکھتا تھا، اس لئے ایک پیٹ سے پیدا ہونے والے لڑ کے لڑ کیوں کے نکاح دوسر بطن کے بچوں سے کر دیاجا تا تھا۔ ہابیل، قابیل کا قصداس سلسلہ پر پیش آیا تھا، قابیل اپنی جڑواں بہن سے نکاح کرنا چاہتا تھا جو دراصل ہابیل کی بیوی سننے والی تھی ۔ لڑکیوں کا ذکر عام طور سے نہیں آیا کرتا، قابیل و ہابیل کا ذکر بھی اس واقعہ کی ہوگ

حضرت دا ؤدعليهالسلام كى قوم اورزَ بور

س ..... یہودی، عیسائی اور مسلمان تو م تو دنیا میں موجود ہے، آیا حضرت داؤدعلیہ السلام کی قوم بھی دنیا میں کہیں موجود ہے؟ اگر ہے تو کہاں؟ اور زبور جو حضرت داؤدعلیہ السلام پرنازل ہوئی وہ کسی بھی حالت میں پائی جاتی ہے یا نہیں؟ اگر ہے تو کہاں ہے؟

ج .....حضرت دا وُدعلیه السلام کا شارا نبیائے بن اسرائیل میں ہوتا ہے، اور وہ شریعتِ توراق کے متبع تھے، اس کئے ان کے وقت کے بنواسرائیل ہی آپ کی قوم تھے۔ موجودہ بائبل کے عہد نامہ وقد یم میں ایک کتاب ' زبور' ہے جسے یہودی ، دا وُدعلیه السلام پر نازل شدہ مانتے ہیں۔

حضرت یخی علیهالسلام شادی شده نهیں تھے

س.....میں نے ایف اے اسلامیات کی کتاب میں پڑھا ہے کہ حضرت کی ٹشادی شدہ میں ، جبکہ ' جنگ' ، بچوں کے صفحہ میں کھا ہے کہ حضرت کیجی ٹشادی شدہ نہیں ہیں۔ کیا یہ سے کہ حضرت کی ٹشادی شدہ نہیں ہیں؟

ج.....جی بان! حضرت یحیٰ اور حضرت عیسیٰ علیہا السلام دونوں پیغیبروں نے نکاح نہیں کیا،



114

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





حضرت عیسی علیه السلام توجب قربِ قیامت میں نازل ہوں گے تو نکا ت بھی کریں گے اور ان کے اور ان جھی ہوگی، جیسا کہ حدیث پاک میں آیا ہے۔ اس ایسے ہیں جنہوں نے شادی نہیں کی ، اس لئے قرآن کریم میں ان کو'' حصور'' فر مایا گیا ہے۔ اس لئے اگر آپ کی اسلامیات میں حضرت کی علیہ السلام کا شادی شدہ ہونالکھا ہے تو غلط ہے۔ سی سی اگر شادی شدہ نہیں ہیں تو ان کا ذکر قرآن مجید میں کیوں آیا؟

ج....قرآن کریم میں توان کے شادی نہ کرنے کا ذکرآیا ہے، شادی کرنے کا نہیں! میں میں میں اس سے تاریخ میں

حضرت ہارون علیہالسلام کے قول کی تشریح

س.....ایک مولوی صاحب متجد میں حضرت موسی اور حضرت ہارون کا واقعہ بیان فرمار ہے تھے۔ جس میں حضرت موسی کی دعا قبول ہوئی اور حضرت ہارون پینمبر بنادیئے گئے، اس کے بعد حضرت موسی خداہے ہم کلام ہونے کے لئے تشریف لے گئے توان کے بعد سامری نے ایک بچھڑ ابنایا اور اسے بنی اسرائیل کے سامنے پیش کیا کہ یہی خدا ہے۔ اب بنی اسرائیل میں دوگروہ پیدا ہوگئے، ایک جو بچھڑ کے وخدا مانتا تھا اور دوسراوہ جو اس کی بوجانہیں کرتا تھا۔ حضرت ہارون انہیں اس سے باز ندر کھ سکے اور جب حضرت موسی والیس تشریف لائے تو وہ حضرت ہارون انہیں اس سے باز ندر کھ سکے اور جب حضرت موسی والیس تشریف لائے تو وہ

حضرت ہارونؑ پرِناراض ہوئے کہ تو نے منع کیوں نہ کیا؟ تو حضرت ہارونؑ نے فر مایا: ترجمہ:.....''اے میری ماں کے بیٹے! نہ پکڑ میری داڑھی اور نہ سر، میں ڈرا کہ تو

کے گا کہ پھوٹ ڈال دی تونے بنی اسرائیل میں اور یا د ندرکھا میری بات کو۔''

مولوی صاحب نے اس کے بعد لوگوں کو مخاطب کرتے ہوئے فر مایا: ''لوگو! دیکھاتم نے تفرقہ کتنی بری چیز ہے کہ ایک پیغمبر نے وقتی طور پر شرک کوقبول کرلیا، کیکن تفرقے

کو قبول نہ کیا۔'' کیا مولوی کی بیتشریح صحیح ہے؟ ج.....مولوی صاحب نے حضرت ہارون علیہ السلام کے ارشاد کا صحیح مدعانہیں سمجھا، اس

کے نتیج بھی صحیح اخذ نہیں کیا۔ حضرت ہارون علیہ السلام کا تو قف کرنا اور گوسالہ پرستوں کے خلاف کوئی کا روائی نہ کرنا حضرت موسی علیہ السلام کے انتظار میں تھا، موسی علیہ السلام کو وطور پرجاتے وقت ان کونصیحت کر گئے تھے کہ قوم کوشفق اور متحدر کھنا اور کسی الیسی بات سے احتراز



جه فهرست «ب





کرنا جوقوم میں تفرقہ کا موجب ہو۔حضرت ہارون علیہ السلام کوتو قع تھی کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی واپسی پرقوم کی اصلاح ہوجائے گی اورا گران کی غیر حاضری میں ان لوگوں سے قل وقال یا مقاطعہ کی کا روائی کی گئی تو کہیں ایبا نہ ہو کہ ان کی اصلاح ناممکن ہوجائے کیونکہ وہ لوگ بھی کہہ چکے تھے کہ موسیٰ علیہ السلام کی واپسی تک ہم اس سے باز نہیں آئیں گے۔اس لئے حضرت ہارون علیہ السلام نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی واپسی تک ان لوگوں کے خلاف کوئی کاروائی کرنا مناسب نہ سمجھا بلکہ صرف زبانی فہمائش پراکتفا کیا۔حضرت مولا نا مفتی محمد شفیع صاحب معارف القرآن 'میں لکھتے ہیں:

''اس واقعہ میں حضرت موٹی کی رائے ازروئے اجتہادیہ تھی کہ اس حالت میں حضرت ہارون علیہ السلام اوران کے ساتھیوں کواس مشرک قوم کے ساتھ نہیں رہنا چاہئے تھا، ان کوچھوڑ کرموسیٰ علیہ السلام کے پاس آ جاتے ،جس سے ان کے ممل میں مکمل بیزاری کا ظہار ہوجا تا۔

حضرت ہارون علیہ السلام کی رائے از روئے اجتہادیہ تھی کہ اگر الیہا کیا گیا تو ہمیشہ کے لئے بنی اسرائیل کے گلڑے ہوجا ئیں گے اور تفرقہ قائم ہوجائے گا اور چونکہ ان کی اصلاح کا یہ احتمال موجود تھا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی والیسی کے بعد ان کے اختمال موجود تھا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی والیسی کے بعد ان کئے واثر سے یہ سب پھرائیمان اور توحید کی طرف لوٹ آ ویں، اس لئے پھر دنوں کے لئے ان کے ساتھ مساھلت اور مساکنت کو ان کی اصلاح کی توقع تک گوارا کیا جائے، دونوں کا مقصد اللہ تعالیٰ کے احکام کی تعمیل، ایمان و توحید پر لوگوں کو قائم کرنا تھا، مگر ایک نے مفارقت اور مقاطعہ کو اس کی تدبیر سمجھا، دوسرے نے اصلاحِ حال کی امید تک ان کے ساتھ مساھلت اور نرمی کے معاملہ کو اس مقصد کی امید تک ان کے ساتھ مساھلت اور نرمی کے معاملہ کو اس مقصد کے لئے نافع سمجھا۔''





كيا حضرت خضرعليه السلام نبي تهي؟

س....حضرت موسی علیه السلام کے ہمراہ جو دوسرے آدمی شریک سفر تھے وہ غالبًا حضرت خطرت موسی علیه السلام کے ہمراہ جو دوسرے آدمی شریک سفر تھے وہ غالبًا حضرت خطر تھے، عام خیال یہی ہے۔حضرت خطر کا پیغیبر کے بغیر کسی پر وحی بھی نازل نہیں ہوتی، غیب کاعلم صرف اللہ تعالی کو ہے، تو پھر حضرت خطر کو ظالم بادشاہ، نافر مان بچے اور دیوار والے خزانے کے متعلق کس طرح علم ہوا، جبکہ حضرت موسی می کوان کی خبرتک نہتی ؟

ج....قرآن کریم کی ان آیات سے جن میں حضرت موئی وحضرت خضر علیم السلام کا واقعہ ذکر کیا گیا ہے، یہی ثابت ہوتا ہے کہ وہ نبی سے، اور یہی جمہور علماء کا مذہب ہے۔ اور جو حضرات اس کے قائل ہیں کہ وہ نبی ہیں سے، شایدان کی مراد بیہ کو کہ دعوت و تبلیغ کی خدمت ان کے سپر ذہیں تھی، بلکہ بعض تکوین خدمات ان سے لی گئیں، بہر حال حق تعالی شانہ سے براہِ راست ان کوعلم عطا کیا جانا قرآن کریم سے ثابت ہے، لہذا ان کوظالم با دشاہ، نافر مان سے اور دیوار والے خزانے کاعلم ہو جانا بذریعہ وجی تھا، اور جوعلم بذریعہ وجی حاصل ہو، اسے علم غیب نہیں کہا جاتا۔

حظرت خضرعلیه السلام کے ذمہ کیا ڈیوٹی ہے؟

س....حضرت خضرعليه السلام كيازنده بين؟

ح.....حضرت خضرعلیه السلام زنده بین یانهیس؟ اس میں قدیم زمانے سے شدیداختلاف چلا آتا ہے، مگر چونکہ کوئی عقیدہ یاعمل اس بحث پر موقوف نہیں اس لئے اس میں بحث کرنا غیرضروری ہے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسم کے ساتھ صرف '' کھنا س.... پچھ عرصة بل سی صاحب نے آپ سے ایک سوال پوچھا تھا کہ پچھاوگ انگاش میں لفظ''محمہ'' کو مسلم ملک کے بجائے صرف Mohd لکھ دیتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ ہم نے ''محمہ'' کو شارٹ کر کے لکھ دیا ہے، اس کے جواب میں آپ نے ارشاد فر مایا تھا کہ انگریزوں کے نزدیک لفظ''محمہ'' کی اہمیت خواہ کتنی ہی کم ہو، ایک مسلمان کے لئے لفظ





''اللہ'' کے بعد تمام و خیرہ الفاظ میں سب سے اہم لفظ'' محم'' ہے، اس لفظ میں تخفیف کا مطلب تو یہ ہوا کہ لکھنے والے کو نعوذ باللہ! گویا اس لفظ سے نفر سے ہے۔ لفظ'' محمد'' کو مخفف کر کے لکھنے کا رواج غالبًا فرگی سازش ہے اور مسلمان اس مسئلے کی شگین کو سمجھ نہیں سکے۔ Mohammad کے بجائے Mohd (موہڈ) ایک مہمل اور بے معنی لفظ ہے، اور آخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے اسم گرامی کو ایک مہمل اور بے معنی لفظ میں تبدیل کردینا کسی مسلمان کے لئے ہرگز روانہیں ہوسکتا۔

اس کے ساتھ ساتھ آپ نے ریجھی ارشاد فر مایا تھا کہ: چند حضرات صرف "M" ککھ دیتے ہیں، ریجھی انگریزی فیشن ہے۔

محتر می! میں نے اس مسکے اور آپ کے جواب کو زیادہ سے زیادہ ناواقف لوگوں تک پہنچا نے کی کوشش کی، جس کے نتیج میں کئی طالب علموں نے وعدہ کیا کہ آئندہ ہم''محم'' کو Mohammad کوشش کی، جس کے بلکہ پورے حروف جھی Mohammad کھا کریں گے۔ یا صرف M نہیں کھیں گے، بلکہ پورے حروف جھی ٹنڈ وا دم سے اپنے ایک طالب علم بھائی کا خطموصول ہوا ہے، جس میں اسکول میں اپنے نام سے پہلے M کھنے سے گریز کیا، ماسٹرصا حبان نے وجہ پوچھی تو اس کے جواب میں آپ کا جواب دہرایا اور کہا کہ: صرف M کھنا انگریزی فیش ہے۔ تو اس کے جواب میں ماسٹر صاحبان نے کہا کہ: ''اگر'' محمد'' کو انگریزی میں پورا کھنے کی بجائے صرف "M" کھنا فلط ہے تو پھرا خبارات ، کتابوں میں ''صلی اللہ علیہ وسلم'' پورا کھنے کی بجائے صرف (ص) کلھ دیا جا تا ہے، کیا یہ درست ہے؟''

کے کا تب''صلی اللہ علیہ وسلم'' کی جگہ صرف(ص) لکھ دیتے ہیں۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت اور اللہ تعالیٰ کی ناراضی

س ..... ہمارے ہاں ایک صوفی پیر ہیں، ایک دن انہوں نے مجھے اور میرے دوست کو کہا





کہ: ایک خوبصورت لڑکی ہو، جس سے ایک لڑکا محبت کرتا ہو، اور آپ بھی اس سے محبت کرنے لیس تو نیچہ کیا ہوگا؟ ہم نے کہا: انجام لڑائی اور دشمنی! تو کہنے لگا: ظاہر ہے کہ جولڑکی سے محبت کرتا ہے وہ کیونکر چاہے گا کہ میری محبوبہ سے کوئی محبت کرے؟ پھر کہنے لگا کہ: تم اپنے رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت نہ کرنا کیونکہ اللہ تعالی ان سے محبت فرماتے ہیں اور تم نبی علیہ السلام سے محبت کرو گے تو اللہ تعالی تمہارا دشمن ہوجائے گا، وہ کیسے چاہے گا کہ میری محبت سے کوئی دوسرا محبت کرے اس کے باوجود بھی اگر بندہ نہ مانے تو اللہ تعالیٰ کافی میزائیں دیتے ہیں، اگر کافی سزائیں دیتے ہیں، اگر کافی سزائیں سے جمت کرے تو اللہ تعالیٰ کافی تعالیٰ پھراپنے بندے کے آگے گھنے ٹیک دیتے ہیں، یعنی خدا بندے کے سامنے جھک جاتا ہے۔ اس کی وضاحت فرمادیں کہ بیانسان کن عقائد کاما لک ہے؟

ح ..... بیصوفی جی بے علم اور ناواقف ہیں،ان کا بیکہنا کہ:'' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اگر ہم محبت کریں تو خدا تعالی دشمن ہوجائے گا اور سزا دے گا' بیکلمہ کفر ہے، اور اس کا بیکہنا کہ:'' خدا بندے کے سامنے گھٹے ٹیک دیتا ہے'' بیکھی کلمہ کفر ہے، ایسے بے دین اور جاہل کے پاس نہیں بیٹھنا چاہئے۔

حضورا کرم ضلی الله علیه وسلم اور حضرت آدم علیه السلام کے ناموں پر ''ص'' یا ''ع''' لکھنا

س.....عام طور پرحضورصلی الله علیه وسلم اور حضرت آ دم علیه السلام کے اساءمبار که پر'' ص''، ..... ن

«عا" وغيره لگادية بي، كيابيدرست ہے؟ \*\*\*

ج ..... بورا درودوسلام لکھنا جا ہئے۔

صیغه خطاب کے ساتھ صلوٰۃ وسلام پڑھنا

س....قرآن مجيد ميں صلواعليہ ہے، كيا''صلى الله عليك يارسول اللهٰ' برِٹر ھنے سے درود كاحق

اداہوجاتاہے؟

ح .... خطاب کے صیغہ کے ساتھ صلوۃ وسلام آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روضۂ اقدس پر کہنا حالیہ وسلم نے درود حالی اللہ علیہ وسلم نے درود



نه فرست «نې



جلداول

Irm

جي فهرست « <u>خي خي - ا</u>





شریف کے جوصینے امت کو علیم فرمائے ہیں، وہ غائب کے صینے ہیں۔

نبي اكرم صلى الله عليه وسلم كأحليه مبارك

س..... نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کا حلیه مبارک کیسا تھا؟ اور آپ کے لباس اور بالوں کے متعلق تفصیل سے بیان فرمائیں۔

ج.....آنخضرت صلّی الله علیه وسلم کے حلیہ مبارک شائل تر فدی میں حضرت علی کرم الله وجہہ سے منقول ہے،اس کو'' خصائل نبوی'' سے قل کیا جاتا ہے۔

''ابراہیم بن محمر، حضرت علی رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ کی اولا دمیں سے ہیں (یعنی یوتے ہیں)، وہ فرماتے ہیں کہ حضرت علی رضی الله تعالیٰ عنہ جب حضور صلی الله علیہ وسلم کے حلیہ مبارک کابیان فرماتے تو کہا کرتے تھے کہ:حضورا قدس صلی الله علیہ وسلم نہ زیادہ لا نبے تھے، نەزيادە پستەقد، بلكەميانەقدلوگوں میں تھے۔حضورصلی اللەعلىيە دسلم کے بال مبارک نه بالكل ﷺ دار تھے نہ بالکل سید ھے تھے، بلکہ تھوڑی تی پیچید گی لئے ہوئے تھے۔ نہ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم موٹے بدن کے تھے، نہ گول چہرہ کے، البتہ تھوڑی سی گولائی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چېره مبارک میں تھی، یعنی (چېرهٔ انور بالکل گول نه تھا، نه بالکل لانبا بلکه دونوں کے درمیان تھا)حضورصلی اللہ علیہ وسلم کا رنگ سفید سرخی مائل تھا، آ پے صلی اللہ علیہ وسلم کی مبارک آ تکھیں نہایت سیاہ تھیں اور بللیں دراز، بدن کے جوڑوں کے ملنے کی مڈیاں موٹی تھیں (مثلاً: کہنیاں اور گھٹنے )، اورایسے ہی دونوں مونڈھوں کے درمیان کی جگہ بھی موٹی اور پُر گوشت تھی۔آپ کے بدنِ مبارک پر (معمولی طور سے زائد ) بالنہیں تھے (یعنی بعض آ دی ایسے ہوتے ہیں کہ ان کے بدن پر بال زیادہ ہوجاتے ہیں،حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بدنِ مبارک پرخاص خاص جگہوں کے علاوہ جیسے بازو، پنڈلیاں، وغیرہ ان کے علاوہ اور کہیں <mark>بالنہیں تھے)،آ پ</mark>صلی اللہ علیہ وسلم کے سینہ مبارک سے ناف تک بالوں کی *لکیرتھی*۔آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ اور قدم مبارک پُر گوشت تھے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لے چلتے تو قدموں کوقوت سےاٹھاتے گویا کہ پستی کی طرف چل رہے ہیں، جب آ ی سلی الله علیه وسلم کسی کی طرف توجه فر ماتے تو پورے بدنِ مبارک کے ساتھ توجه فر ماتے



(یعنی بید کہ گردن پھیرکرکسی کی طرف متوج نہیں ہوتے سے،اس لئے کہ اس طرح دوسرے کے ساتھ لا پرواہی ظاہر ہوتی ہے،اور بعض اوقات متکبرانہ حالت ہوجاتی ہے، بلکہ سینہ مبارک سمیت اس طرف توجہ فرماتے ۔بعض علماء نے اس کا مطلب بی بھی فرمایا ہے کہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم توجہ فرماتے تو تمام چہرہ مبارک سے فرماتے، کن انکھیوں سے نہیں ملاحظہ فرماتے تھے، مگر یہ مطلب اچھا نہیں)۔آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دونوں مبارک شانوں کے درمیان مہر نبوت تھی۔آپ صلی اللہ علیہ وسلم ختم کرنے والے تھے نبیوں کے۔ شانوں کے درمیان مہر نبوت تھی۔آپ صلی اللہ علیہ وسلم ختم کرنے والے تھے نبیوں کے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مسب سے زیادہ نر مطبعت والے تھے اور سب سے زیادہ شریف گھرانے والے تھے (غرض سب سے زیادہ نر مطبعت والے تھے اور سب سے زیادہ شریف گھرانے والے تھے (غرض آپ صلی اللہ علیہ وسلم دل و زبان، طبیعت، خاندان، اوصاف ذاتی اور نسبی ہر چیز میں سب سے اضل تھے)۔آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا وقاراس قدر زیادہ تھا کہ اول وہلہ میں دیکھنے والارعب کی وجہ سے ہیت مسلی اللہ علیہ وسلم کا وقاراس قدر زیادہ تھا کہ اول وہلہ میں دیکھنے والارعب کی وجہ سے ہیت میں آجاتا تھا،اول تو جمال وخوبصورتی کے لئے بھی رعب ہوتا ہے:

شوق افزوں مانع عرض تمنا داب خسن بارہا دل نے اٹھائے الیمی لذت کے مزے

اس کے ساتھ جب کمالات کا اضافہ ہوتو کھررعب کا کیا پوچھنا! اس کے علاوہ حضور اقد س سلی اللہ علیہ وسلم کو جوخصوص چیزیں عطا ہوئیں ، ان میں رعب بھی اللہ تعالی کی طرف سے عطا کیا گیا)۔ البتہ جوخص پہچان کرمیل جول کرتا ، وہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاقِ کریمانہ و اوصاف کا گھائل ہوکر آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو محبوب بنالیتا تھا۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کا حلیہ بیان کرنے والاصرف یہ کہ سکتا ہے کہ: میں نے حضورا کرم سلی اللہ علیہ وسلم جیسا با جمال و با کمال نہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے دیکھا، نہ بعد میں دیکھا (صلی اللہ علیہ وسلم ) ''

اللہ علیہ وسلم کے معمول مبارک کا مخضر کے معمول مبارک کا مخضر علیہ وسلم کے معمول مبارک کا مخضر خلاصہ بیہ ہے کہ لباس میں اکثر سوتی کرتا زیب تن فرماتے تھے، جس کی آستینیں عموماً گٹوں کے اور لمبائی آ دھی پنڈلی تک ہوتی تھی۔ایک بار رومی ساخت کا جبہ بھی، جس کی آستینیں



نې **فېرىت** د

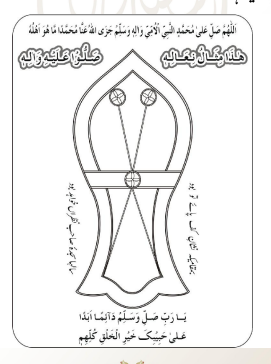




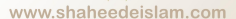
آگے سے نگ تھیں، استعال فرمایا۔ سفیدلباس کو پیند فرماتے تھے اور اس کی ترغیب دیتے تھے، اکثر ننگی استعال فرماتے تھے، کیمانی چا دروں کو پیند فرماتے تھے، شلوار کاخرید نا اور پیند فرمانا ثابت ہے، مگر پہننا ثابت نہیں۔ سبز چا دریں بھی استعال فرمائیں، گاہے سرخ دھاریوں والی دوچا دریں بھی استعال فرمائیں، بالوں کی بنی ہوئی سیاہ چا در (کالی کملی) بھی استعال فرمائیں، بالوں کی بنی ہوئی سیاہ چا در کالی کملی) بھی استعال فرمائیں، بالوں کے اور دستار پہننے کا معمول تھا۔

. تعلین شریفین رتکے ہوئے چڑے کے ہوتے تھے، جن میں دو تسمے ہوا کرتے

تھ،ان كانقشەرىيەن











چې فېرست «ې





## طائف ہے مکۃ المکرّ مہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کس کی پناہ میں تشریف لائے؟

س .....کیا جب سرکار دو عالم صلی الله علیه وسلم طائف تشریف لے گئے تو آپ کی مکه مکرمه سے شہریت ختم کردی گئی تھی اور پھرآپ کسی شخص کی امان حاصل کرکے مکه مکرمه میں داخل ہوئے تھے؟ اگراییا ہے تواس شخص کا نام بھی تحریفر مائیں کہ وہ کون شخص تھا؟

ج .....مولا نامحدادرلیس کا ندهلوی ی نی دسیرة المصطفیٰ " (ج: اص: ۲۸۱) میں ، مولا نا ابوالقاسم رفیق دلاوری " "سیرت کبری " (ج: ۲ ص: ۱۰۰) میں طبقات ابن سعد کے حوالے سے (سیرت مصطفیٰ میں زاد المعاد کا حوالہ بھی دیا گیا ہے ) اور حافظ ابن کثیر ؓ نے " البرابیوالنہائین (ج: ۲ ص: ۱۳۷) میں اموی کی مغازی کے حوالے سے قبل کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مطعم بن عدی کی پناہ میں تشریف لائے تھے، اور پناہ میں آنے کا یہ مطلب نہیں تھا جو آپ نے مطعم بن عدی کی پناہ میں تشریف لائے تھے، اور پناہ میں آنے کا یہ مطلب نہیں تھا جو آپ نے

سمجھا ہے کہاں سے پہلے مکہ کی شہریت ختم کردی گئ تھی، بلکہ بیہ مطلب تھا کہ مطعم بن عدی نے ضانت دی تھی کہ آئندہ اہل مکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کونہیں ستائیں گے۔

حواری کسے کہتے ہیں؟ س......ہم نے قرآن پاک میں حوار یوں کا ذکر تیسرے، ساتویں اوراٹھا کیسویں پارے میں پڑھا،اس ضمن میں کچھ سوالات:

ا:.....حواري كون لوگ تھے؟

٢: .... حواري كامطلب كياسي؟

m:....حواری کواردومیں کیا یکاراجا تاہے؟

٣:.....حاري كےعلاوہ دوسرا گروہ كون ساتھا جوكا فرگھېرا؟

۵:.....اوراس کی مفصل تفصیل بیان کریں اور حواریوں کا خطاب کن کوملا؟

ج..... ' حواری' کالفظ' کسور کی ہیں،ان آیات میں کے معنی سفیدی کے ہیں،ان آیات میں ' حواری' کالفظ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے مخلص احباب واصحاب کے لئے استعمال ہوا ہے، جن کی تعداد بارہ (۱۲) تھی ،حواری کالفظ اردو میں بھی مخلص اور مددگار دوست کے معنی





میں استعال ہوتا ہے، وارث سر ہندی صاحب کی کتاب 'علمی لغت' میں ہے: ''حواری: خاص، برگزیدہ، مددگار، دھو بی، حضرت عیسیٰ

كاصحابي، وه جس كابدن بهت سفيد مو-"

وہ کافرگروہ جس کا ذکر سورۃ الصّف کی آیت: ۱۹ میں ہے، اس کے بارے میں حصرت ابن عباس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ جب حضرت میسیٰ علیہ السلام کوآسان پراٹھایا گیا تو عیسائیوں کے تین گروہ ہوگئے۔ایک نے کہا کہ وہ خود ہی خداشے اس لئے آسان پر چلے گئے۔ دوسرے نے کہا کہ وہ خداتے بیٹے تھے، اس لئے باپ نے اپنے علیے گئے۔ دوسرے نے کہا کہ وہ خداتو نہیں مگر خدا کے بیٹے تھے، اس لئے باپ نے اپنے کواپنے پاس بلالیا۔ بیدونوں گروہ کا فرہوگئے۔ تیسرا گروہ مسلمانوں کا تھا، انہوں نے کہا کہ وہ نہ خدا تھے، نہ خدا کے بیٹے تھے، بلکہ اللہ تعالیٰ کے بندے اور اس کے رسول تھے، اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص حکمت کے تحت ان کوآسان پر اٹھالیا (اور قربِ قیامت میں وہ پھر نازل ہوں گے )، بیگروہ مؤمن تھا۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے حواری اور ان کے سیج پر وکاروں کا بہی عقیدہ تھا۔

عشره مبشره کس کو کہتے ہیں؟

س....ایک حافظ صاحب کہتے تھے کہ بی بی فاطمیہ کا ذکر عشرہ مبشرہ میں ہے۔عشرہ مبشرہ کس کو کہتے ہیں؟

ج....عشره مبشره ان دس صحابه کو کہتے ہیں جن کوآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ہی وقت میں جنت کی بشارت دی ،ان کے اسمائے گرامی یہ ہیں: ۱: ابو بکر ۲: عمر سر: عثمان ہے ،علی ۔ ۵: طلحہ ۔ ۲: زبیر ۔ 2: عبدالرحمٰن بن عوف ۔ ۸: سعد بن وقاص ۔ 9: ابوعبیده بن جراح ۔ ۱: سعید بن زبید، رضی اللہ عنہم ۔ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے فضائل بے شار ہیں، وہ خواتین جنت کی سردار ہول گی ، مگر ' عشره مبشرہ' ایک خاص اصطلاح ہے ، ان میں حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالی عنہا شامل نہیں ، اسی طرح دیگر بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانِ وحی ترجمان سے جنت کی بشارتیں ملیں مگر ' عشرہ مبشرہ' میں ان کوشار نہیں کیا جاتا ۔







انبیاعلیهم السلام اور صحابہ رضی الله عنهم کے ناموں کے ساتھ کیا کھاجائے؟

س..... آٹھویں جماعت کی انگریزی کی کتاب (انگاش میڈیم) میں ایک سبق ہے:

د' حضرت علی' اور بریک میں Peace Be Upon Him کھا ہوا ہے، جو' صلی اللہ علیہ وسلم' کا انگاش ترجمہ ہے۔ اسی طرح فارتی کی ہشتم جماعت کی کتاب میں حضرت علی اور حضرت امام حسین کے ساتھ' علیہ السلام' کھا ہوا ہے، کیا پیغیمروں کے علاوہ صحابہ کبار گے ساتھ بیں؟ اگر اس کا جواب نفی میں ہے تو آپ اپنے مو قر جریدے کی وساطت سے اسے نصاب کیٹی اور اعلیٰ حکام وعمال حکومت کے نوٹس میں لائیں۔ جریدے کی وساطت سے اسے نصاب کیٹی اور اعلیٰ حکام وعمال حکومت کے نوٹس میں لائیں۔ جریدے کی وساطت سے اسے نصاب کیٹی اور اعلیٰ حکام وعمال حکومت کے نوٹس میں لائیں۔ حسابل سنت والجماعت کے یہاں' صلی اللہ علیہ وسلم' اور' علیہ السلام' انبیاء کرام کے لئے کے ساتھ خور کرنا چا ہے۔ ورحضرت علی کے نام نامی پر' کرم اللہ وجہ'' بھی لکھتے ہیں، متعلقہ حضرات کوآپ کی اس تنبیہ پرشکریہ کے ساتھ خور کرنا چا ہے۔ خلفائے کیوں شامل نہیں؟

س..... ین طور پر جب خلفائے راشدین کا ذکر آتا ہے تواس سے مراد صرف چار خلفائے راشدین لئے جاتے ہیں، یعنی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ، حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ، حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ اس کے بعد حضرت امام حسن اور حضرت امیر معاویہ جو کہ دونوں صحابی ہیں، ان کا نام کیوں نہیں شامل کیا جاتا؟ حالا نکہ یہ بھی خلفائے راشد ہیں اور حضرت عمر بن عبدالعزیز کا دور بھی نہایت مثالی دور رہا ہے۔ آپ سے گزارش ہے کہ خاص طور پر جو چار خلفاء کوتی چاریار کہا جاتا ہے، آپ قرآن و صدیث سے ان چار خلفاء کی خصوصیت کو ثابت کر کے جواب دیں، اور یہ بھی کہ حضرت امام حدیث سے ان چار خلفاء کی خصوصیت کو ثابت کر کے جواب دیں، اور یہ بھی کہ حضرت امام

ج..... فلا فت علی منهاج النبوة "كے لئے ديگر اوصاف كے ساتھ ہجرت شرط تھی ، جس كی طرف سور وَ النبور كي آيت استخلاف ميں اشار و فر مايا گيا ہے۔ اور بيشر طصرف چاروں خلفائے راشدين ميں يائی گئی ہے۔ حضرت امام حسن رضی الله عنه كی خلافت حضرت علی كرم الله وجهه كی

حسنٌ اور حضرت امير معاويةٌ كان كے ساتھ كيوں نہيں ذكر كيا جاتا؟



چە**ن**ېرىت چ





خلافت کا تتریقی، جس سے خلافت نبوت کے تمیں سال پورے ہوئے، جس کی تصریح کا تبریکی دید نبوی: 'خلافة النبوة ثلاثون سنة' میں آئی ہے، یعنی خلافت نبوت تمیں سال ہوگ۔ یہ تر فدی اور ابوداؤدکی روایت ہے۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ میں نہیں کیا جا تا۔ ان کی نہیں پائی گئی اس لئے ان کا شار خلفائے راشد بین رضی اللہ تعالی عنہم میں نہیں کیا جا تا۔ ان کی خلافت، خلافت عادلہ تھی اور حضرت عمر بن عبد العزیرَ تُجونکہ صحابی نہیں تا بعی ہیں، اس لئے ان کی خلافت بھی خلافت بھی خلافت راشدہ کے مشابہ تھی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے قول: ''اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو فلاں ہوتا' کا مصداق کون ہے؟

س..... واضح حوالہ کے ساتھ یہ بتا ئیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کون سے صحافیؓ کے بارے میں فرمایا تھا کہ:اگرمیرے بعد کوئی نبی ہوتا تووہ فلاں ہوتے۔

ج.....حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عنه کے بارے میں فرمایا تھا:"لو کان نبی بعدی لکان عمر بن الخطاب." کان دروں ۲۰۹:

حضرت ابوبكرصديق رضى اللهء عنه كى تاريخ ولادت ووفات

س.....امیرالمؤمنین سیدنا حضرت ابوبکررضی الله تعالی عنه کی تاریخ ولا دت اور تاریخ وفات کون سی ہے؟

ح..... ولادت کی تاریخ معلوم نہیں، وفات شب سه شنبه۲۲ رجمادی الاخریٰ ۱۳ ھے مطابق ۲۲ سے ۲۲ میاری الاخریٰ ۱۳ ھے مطابق ۲۲ سال کہلے والدت ہوئی۔ ولادت ہوئی۔

حضرت عمر فاروق رضى الله عنه كى تائيد ميں نزولِ قرآن

س....سوال یہ ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی کس رائے کے حق میں قرآن میں آبیتی نازل ہوئیں؟

ج....حضرت عمر فاروق اعظم رضى الله عنه كويه سعادت كئي مرتبه حاصل ہوئي كه وحي خداوندي



چە**ن**ېرىت چ







نے ان کی رائے کی تائیر کی ۔ حافظ جلال الدین سیوطی کے نتاریخ الحلفاء "میں ایسے بیس اکیس مواقع کی نشاندہی کی ہے، اور امام الہند شاہ ولی اللہ محدث دہلوی قدس سرؤنے تازالة الحفاء عن خلافة الخلفاء "میں دس گیارہ واقعات کاذکر کیا ہے، ان میں سے چند بیرین بیں:

ا:.....حضرت عمر رضی الله عنه کی رائے بیتھی که جنگ بدر کے قیدیوں کوقل کیا جائے ،اس کی تائید میں سورۃ الا نفال کی آیت: ۲۷ نازل ہوئی۔

۲:.....منافقوں کا سرغنه،عبدالله بن أبیّ مراتو آپ کی رائے تھی که اس منافق کا جنازه نه پیرُ هایا جائے ،اس کی تائید میں سورة التوبہ کی آیت:۸۴ نازل ہوئی۔

۳:.....آپ مقامِ ابراہیم کونماز گاہ بنانے کے حق میں تھے،اس کی تائید میں سور ہُ بقرہ کی آیت: ۱۲۵ نازل ہوئی۔

۳۷:.....آپاز واجِ مطهرات کو پرده میں رہنے کا مشورہ دیتے تھے،اس پرسورۂ احزاب کی آیت:۵۳ نازل ہوئی اور پردہ لازم کر دیا گیا۔

۵:.....ام المؤمنين حضرت عائشه رضى الله عنها پر جب بدباطن منافقول نے نارَ واتبہت لگائی اور آنخضرت صلی الله عليه وسلم نے (دیگر صحابہؓ کے علاوہ) حضرت عمر رضی الله عنه سے بھی رائے طلب کی ، آپ نے سنتے ہی بے ساختہ کہا: '' توبہ! بوتو کھلا بہتان ہے!''اور بعد میں انہی الفاظ میں حضرت عائشہ رضی الله عنہا کی برأت نازل ہوئی۔

۲:.....ایک موقع پرآپ نے از واج مطہرات کوفہمائش کرتے ہوئے ان سے کہا کہا گرآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تمہیں طلاق دے دیں تو اللہ تعالیٰ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوتم سے بہتر بیویاں عطا کر دے گا، اس کی تائید میں سورۃ التحریم کی آیت نمبر: ۵ نازل ہوئی،

حضرت عمررضى اللدعنه كى ولا دت وشهادت

س.....امیرالمؤمنین سیدنا عمر رضی اللّه عنه کی تاریخ ولا دت اور تاریخ شهادت کون سی ہے؟ ح.....ولا دت ہجرت سے حیالیس سے قبل ہوئی۔۲۲رذی الحجه۲۳ھ بروز چہارشنبه مطابق



114

المرسف المرس



۳۱ را کتو بر۱۴۴۷ءکونماز فجر میں ابولو کو مجوی کے خنجر سے زخمی ہوئے ، تین را تیں زخمی حالت پر زندہ رہے، ۲۹رذی الحجر (۳ رنومبر ) کو وصال ہوا۔ کیم محرم ۲۴ھ کو روضۂ اطہر میں آسود کا خاك موئے ،حضرت صهيب تناز جناز هير هائي۔

حضرت عمرفاروق اعظم رضى اللهءندك خلاف بهتان تراشيال

س.....میں نے آج سے کچھ عرصہ پہلے جمعہ کے وعظ کے دوران ایک واقعہ امام صاحب سے سنا تھا۔ وہ بیہ ہے کہ:''حضرت عمر فاروق رضی اللّٰدعنہ کو**قبر می**ں عذاب ہوا، (معاذ اللّٰد!) جس ہےان کی پیڈلی کےٹوٹے کی آواز باہر تک لوگوں نے سنی ،اس عذاب کی وجہ پیٹھی کہ ان پرایک دفعه پییثاب کاایک چھینٹاپڑ گیا تھا۔''

جنابِ عالى!اس وقت تو مجھےا تناشعورنہیں تھا،لیکن آج میں اس واقعہ برغور کرتا ہوں تو میرا دلنہیں مانتا کہ بیرواقعہ سے ہوگا ،کیکن پھر پیجھی سوچتا ہوں کہ بیرواقعہ ایک عالم دین کی زبانی سناہے، عجیب کشکش کا شکار ہوں ،امید ہے آپ میری اس کشکش کو دور فر مادیں گے،میرے خیال میں بیوا قعہ صریحاً غلط ہے۔

ج..... مجھے حضرت فاروق اعظم رضی اللّٰدعنہ کے بارے میں ایسے کسی واقعہ کاعلم نہیں ، پہلی بارآ پ کی تحریر میں پڑھا، میں اس کوصریجاً غلط اور بہتان عظیم سمجھتا ہوں ،ان واعظ صاحب سے حوالہ دریا فت سیجئے۔

حضرت عمررضي اللدعنه كاكشف

س..... بہت سے عالموں سے سنا ہے کہ خلیفہ دوم حضرت عمر فاروق مجعہ کا خطبہ دے رہے تھے اور ملک شام میں ان کی فوج کا فروں سے لڑ رہی تھی ،حضرت عمر فاروق ٹنے خطبہ یڑھتے بڑھتے فوج کے جزنیل ساریڈ کوفر مایا کہ:''اےساریڈ! پہاڑ کوسنھالو'' چنانچےساریڈ نے عمر فاروق کی آواز سنی ،اور پہاڑ کوسنھالا ،اس طرح ان کو فتح نصیب ہوئی ۔ کیا پیچھے ہے؟ ح..... بيد حفزت عمر رضى الله عنه كا كشف اور كرامت تهي، بيدوا قعه حديث كي كتابول مين موجود ہے۔ (دیکھئے: حیاۃ الصحابہ ج:۳ ص:۵۶۸،الاصابہ ج:۲ ص:۳،البداید والنهاييج: ٤ ص:١١١)\_









حضرت عثمان رضى الله عنه كى تاريخ شهادت وعمر شريف

س....امیرالمؤمنین سیدنا حضرت عثمان غنی رضی الله عنه کی تاریخ ولادت اور تاریخ شهادت کون سی ہے؟

ج..... تاریخ شہادت میں متعدد اقوال ہیں،مشہور قول ۱۸رذی الحجہ ۳۵ھ (۱۷رجون ۲۵۲ء)بروز جمعہ کا ہے،عمر مبارک مشہور قول کےمطابق ۸۲سال تھی۔

حضرت عثمان رضی الله عنه کا نکاح حضرت اُمِّ کلتوم رضی الله عنها سے آسانی وحی سے ہوا

س....کیاحضورا کرم صلی الله علیه وسلم نے سیدنا حضرت عثمان غنی رضی الله عنه کوفر مایا تھا که سیدہ ام کلثوم رضی الله عنها کا نکاح الله تعالی نے آپ سے کردیا؟

ح....طبرانی کی روایت ہے کہ: ''میں نے عثمان ﷺ سے ام کلثوم ؓ کا نکاح نہیں کیا مگر آسانی وحی کے ساتھ ۔'' اور ابن ماجہ کی روایت میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عثمان ؓ سے فرمایا کہ: '' یہ جبریل تارہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ام کلثوم کے ساتھ تیرا عقد کر دیا ہے، رقیہ کے مہر جتنے مہر کے ساتھ ۔'' (مجمع الزوائدج: ۹ ص: ۸۳ میں اس مضمون کی متعد دروایتیں

ہیں،اورطبرانی کی مٰدکورہ بالاروایت کوحسن کہاہے )۔

حضرت علی رضی الله عنه کے نام مبارک کے ساتھ

كرم الله وجهه كيول كهاجا تاب؟

س.....مہربانی کرکے بیہ بتائیں کہ ہرصحافیؓ کے نام کے ساتھ رضی اللہ عنہ بولا جا تا ہے،اور ا

على رضى الله عنه كے نام كے ساتھ كرم الله وجهه، تواس كى كيا وجهہ؟

ج.....خارجی لوگ حضرت علی رضی الله عنه کے نام مبارک کے ساتھ بددعا کے گندے الفاظ استعال کرتے تھے، اس لئے اہل سنت نے ان کے مقابلہ کے لئے بید دعائیہ الفاظ کہنے

شروع کئے: ''اللہ تعالیٰ آپ کا چبرہ روش کرے۔''



خ»فهرست «خ





کیا حضرت علی رضی الله عنه کے زکاح کے مؤقت تھے؟

س.....روز نامه جنگ مین''حضرت علی رضی اللّه عنه کی اولا دُ' کےعنوان سےایک صاحب کے جواب میں لکھاتھا کہ حضرت علیؓ نے حضرت فاطمۃ الزہرؓ کی وفات کے بعد کی نکاح کئے اور کئی اولا دیں ہوئیں ،آپ نے حضرت علیؓ کی بعض اولا د کے نام بھی درج فر مائے ہیں۔

مولانا صاحب! سوال بیہ ہے کہ جناب فاطمۃ الز ہڑا کی وفات کے بعد حضرت علیؓ نے جومتعدد نکاح کئے تھے کیاوہ دائی تھے یامؤقی نکاح تھے؟

برائے مہربانی آپ اس کی وضاحت کریں یعنی فاطمۃ الزہڑا کی وفات کے بعد حضرت علیؓ نے جو نکاح کئے تھے کیا وہ دائی تھے یا مؤقق (متعہ) نکاح تھے؟ نیز حضرت فاطمة الزہراً کےعلاوہ حضرت علیٰ کی چنداز واج کےنام درج فر مائیں۔

ج.....اسلام میں نکاح مؤفت کا کوئی تصور نہیں،اگراییا ہوتا تو طلاق مشروع نہ کی جاتی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جو نکاح کئے وہ مؤفت نہیں تھے، آپ کی پچھازواج آپ کی زندگی میں فوت ہوگئیں، بعض کوطلاق دے دی، کچھ آپ کے آخری لمحہ تک رہیں۔ حافظ ابن كثيرً البدايدوالنهايدى: ٤ ص ٣٣٢ مين لكت بين كه آب في حضرت فاطمه رضى الله عنہا کی حیات میں کوئی اور تکاح نہیں کیا،حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے انتقال کے بعد کئ نکاح کئے، بعض ہیویاں آپ کی زندگی میں فوت ہوگئیں، بعض کوطلاق دے دی۔ انقال کے وقت آپ کی چار ہویاں اور اُنیس کنیزیں تھیں، چودہ پندرہ صاحبزادے اورسترہ صاحبزادیاں تھیں۔ صاحبزادوں کے اساء گرامی پیر ہیں: حسنؓ، حسینؓ، محسؓ، ابو بکرؓ، عمّرٌ، عثمانٌ ، محمد بن حنفية ، محمد اوسطُّ ، محمد اصغرٌ عبدالله ، عبالٌ ، جعفرٌ ، عبيدالله ، لجيل له ، عون الله اور صاحبزادیوں کے نام یہ ہیں: زینب کبری، امکلثوم (ان کا عقدامیرالمؤمنین حضرت عمررضی



المرست الم



الله عنه سے ہواتھا)، رقیہ، ام الحسن، رملہ کبری، ام ہانی، میمونہ، زبینب صغری، رملہ صغری، ام

کلثوم صغریٰ، فاطمه،امامه،خدیج،ام الکرام،ام جعفر،ام سلمه، جمانه۔



حضرت على كرم الله وجهه كي عمر مبارك اور تاريخ شهادت

س.....امیرالمؤمنین سیدنا حضرت علی حیدر کرار رضی الله تعالی عنه کی تاریخ ولادت اور تاریخ شهادت کون سی ہے؟

ح .... شهادت ۱۷رمضان المبارك ۴۰ ه مطابق ۲۲۷ جنوري ۲۲۱ ء به عمر ۲۳ سال ـ

حضرت امیرمعاویه رضی الله عنه کب اسلام لائے؟

س.....حضرت امیر معاویه رضی الله عنه کب اسلام لائے؟ اور کس موقع پر ایمان لائے تھے؟ تفصیل ہے تحریر کریں۔

ج .....مشہور تو یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فتح کمہ کے دن اسلام لائے، کیکن "جسسہ مشہور تو یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فتح کمی ہے کہ آپ صلح حدیبیہ کے بعد اسلام لائے تھے، کیکن اپنے اسلام کا اظہار فتح کمہ کے موقع پر کیا۔

حضرت عباس اور حضرت على المرتضى رضى الله عنهما كے بارے ميں چندشبہات كاازاله

بسم الله الرحمٰن الرحيم محتر م المقام جناب يوسف لدهيانوى صاحب السلام عليم ورحمة الله و بركاحة ، اما بعد! قاضى ابو بكر بن العر في ٣٦٨ هة تا ٣٣ هها پنى كتاب ' العواصم من القواصم'' كے ايك باب ميں رقم طراز ہيں :

''رسول الله صلى الله عليه وسلم كى وفات ايك كمرتو رُّ حادثة تها، اورعمر بُعر كى مصيبت، كيونكه حضرت عليُّ ، حضرت فاطمهٌ كے گھر ميں حجيب كربيٹھ گئے۔

O com

Imp

المرسف المرس



اور حضرت علی اور حضرت عباس نبی صلی الله علیه وسلم کی بیماری کے دوران اپنی الجھن میں پڑگئے۔ حضرت عباس نے حضرت علی سے کہا کہ: موت کے وقت بنی عبدالمطلب کے چہروں کی جو کیفیت ہوتی ہے، میں رسول الله صلی الله علیه وسلم کے چہرے کی دیکھ رہا ہوں، سوآ وَہم رسول الله صلی الله علیه وسلم سے بوچھ لیں اور معاملہ ہمارے سپر دہو تو ہمیں معلوم ہوجائے گا۔

پھراس کے بعد حضرت عباسؓ اور حضرت علیؓ ، نبی صلی الله علیہ وسلم کے تر کہ میں الجھ گئے وہ فدک ، بنی نضیراورخیبر کے تر کہ میں میراث کا حصہ جیا ہتے تھے۔''

ائمہ حدیث کی روایت کے مطابق حضرت عباسؓ نے حضرت علیؓ کے متعلق کہا تھا کہ جب حضرت عباسؓ اور علیؓ دونوں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اوقاف کے بارے میں حضرت عبرؓ کے پاس اپنا جھگڑا لے کر گئے تو حضرت عباسؓ نے حضرت عبرؓ سے کہا:''اے امیر المؤمنین! میرے اور اس کے درمیان فیصلہ کرادیں۔''

دیگرجگه پرہے کہ آپس میں گالی گلوچ کی ..... (ابن حجر، فتح الباری)۔

'' حضرت علی بن ابی طالب رسول الله صلی الله علیه وسلم کے پاس آئے جبکه آنخضرت صلی الله علیه وسلم اپنی آخری بیاری میں مبتلا تھے، لوگوں نے آپ سے پوچھا کہ:
اے ابوالحن! رسول الله صلی الله علیه وسلم کی طبیعت کیسی ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ: اب آپ کہا ہے سے چھی حالت میں ہیں۔ تو حضرت عباسؓ نے حضرت علیؓ کا ہاتھ بکڑا اور فرمایا: خداکی قسم تین روز کے بعد آپ پر لاٹھی کی حکومت ہوگی، مجھے معلوم ہور ہا ہے کہ اس بیاری میں رسول الله صلی الله علیه وسلم کی وفات عنظریب ہونے والی ہے، کیونکہ بنی عبد المطلب کے چروں کی جو کیفیت موت کے وقت ہوتی ہے وہی مجھے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی معلوم ہو

رہی ہے، آؤہم رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس چلیں اور آپ صلی الله علیہ وسلم سے پوچھ کیں ہمیں معلوم کی آئی کہ آپ کے بعد خلیفہ کون ہوگا؟ اگر آپ ہمیں خلافت دے جائیں تو بھی ہمیں معلوم ہوجائے اور اگر آپ کسی اور کو خلافت دے دیں تو پھر ہمارے متعلق اس کو وصیت

كرجائيں ۔ توحضرت علیؓ نے كہا: خداكی تسم!اگر ہم رسول الله صلى الله عليه وسلم سے اس كے

Ira

جه فهرست «ج





متعلق سوال کریں اور آپ ہم کو نہ دیں تو پھر لوگ ہم کو بھی نہ دیں گے اور میں تو خدا کی قتم! اس کے متعلق رسول الله صلی الله علیه وسلم سے ہرگز سوال نہ کروں گا۔'' بیصدیث صحیح بخاری كتاب المغازى اور البدايدوالنهايد ميں ابن عباسٌ عيمروى ہے، اور امام احدٌ نے اپني مسند میں روایت کی ہے۔

## سوالات

ا:....حفرت عليَّ حِيبِ كر كيون بييُّه كئے تھے؟

۲:....کیاان دونوں کو مال و دولت کی اس قدر حرص تھی کہ بار بارتر کہ ما تگتے تھے جبکہ ان کوحضرت ابوبکر ؓ اورعمرؓ نے علم کرا دیا تھا کہ اس مال کی حیثیت تر کے کی نہیں ، تقسیم نہیں ، كياجاسكتا\_

۳:..... پیر جھگڑاان دونوں کو نہ صرف مال و دولت کا حریص ثابت کرتا ہے بلکہ اخلاقی پستی کی طرف بھی اشارہ ملتاہے، کیونکہ گالی گلوچ شرفاء کا وطیر نہیں۔

ہ:.....:' تین روز کے بعدآ پ پرانھی کی حکومت ہوگی''اس عبارت کو واضح کریں۔ ۵:.....حضرت عباس کوکیسی فکر بیڑی ہے کہ خلافت ملے، نہ ملے تو وصیت ہی

ہوجائے کہان کےمفادات محفوظ ہوجا ئیں۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیاری اوروفات کا صدمها گرغالب ہوتا تو به خپالات اور په کاروائياں کہاں ہوتيں؟

۲:.....حضرت علیؓ کےالفاظ سے توان کاارادہ یہی ظاہر ہوتا ہے کہ خواہ رسول اللہ صلی الله علیه وسلم ا نکار ہی کیوں نہ کر دیں ،انہیں خلافت در کا رہے ،اوریہ بھی کہ انہیں احمال

یہی تھا کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم منع فر مادیں گے، اسی لئے کہتے ہیں کہ: میں نہ سوال کروں گا (اور بعد میں رسول الله صلی الله علیه وسلم کی وفات کے بعداس خلافت کو حاصل

کروں گا)،حضرت علیؓ کےالفاظ اگریہ مفہوم ظاہر نہیں کرتے تو پھر کیا ظاہر کرتے ہیں؟

امیدے کہآ بواب جلدارسال فرمائیں گے۔

فقظ والسلام محمرظهورالاسلام









## الجواب

سوالات پرخورکرنے سے پہلے چنداموربطورِتمہیدعرض کردینامناسب ہے:

اول: .....اہل حق کے نزدیک صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین میں سے کسی کی تحقیر وتنقیص جائز نہیں، بلکہ تمام صحابہ کوعظمت ومحبت سے یاد کرنا لازم ہے، کیونکہ یہی اکابر، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اورامت کے درمیان واسطہ ہیں، امام اعظم اپنے رسالہ ''فقدا کبر' میں فرماتے ہیں:

"ولا نذكر الصحابة (وفى نسخة ولا نذكر الصحابة (وفى نسخة ولا نذكر احمد من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم) الا بخير." (شرح فقا كبر: ملاعلى قارئ ص: ۸۵ ، طبح مجتبا في ۱۳۲۸ه) مرجمه: ....." اور جم ، صحاب كرام گو (اورا يك نسخه ميس ہے كه جم ، رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كا صحاب ميں سے كسى كو) خير كسوايا ذبيس كرتے ."

امام طحاوئ اليخ عقيده ميں فرماتے ہيں:

"ونحب اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا نتبرأ من احد منهم، ولا نتبرأ من احد منهم، ولا نتبرأ من احد منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الحق يذكرهم، ولا نذكرهم الا بالخير، وحبهم دين وايمان واحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان." (عقيدة الطحاوى ص:٢٦، طح اداره شرواشاعت مرسة هم ة العلوم جرانواله)

ترجمہ:.....'اور ہم رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے صحابۃ سے محبت رکھتے ہیں۔ان میں سے سی کی محبت میں افراط وتفریط نہیں کرتے ۔اور نہ سی برأت کا اظہار کرتے ہیں،اور ہم ایسے شخص سے بغض رکھے یاان کونا رَوا سے بغض رکھے یاان کونا رَوا











الفاظ سے یاد کرے۔ان سے محبت رکھنا دین وایمان اوراحسان ہے،اوران سے بغض رکھنا کفرونفاق اورطغیان ہے۔'' امام ابوزرعه عبیدالله بن عبدالکریم الرازیؓ (المتوفی ۲۶۲ه) کا بیارشاد بہت سے اکابر نے قل کیا ہے کہ:

"اذا رأيت الرجل ينقص احدا من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاعلم انه زنديق، لان الرسول صلى الله عليه وسلم عندنا حق، والقران حق، وانما ادى الينا هذا القران والسنن اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وانما يريدون ان يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة. والجرح بهم اولى وهم زنادقة."

ترجمہ: ..... ' جب تم کسی شخص کو دیکھو کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ میں سے کسی کی تنقیص کرتا ہے تو سمجھ لو کہ وہ زندیق ہے۔ اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے نزدیک حق ہے، اور قرآن کریم اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمودات ہمیں صحابہ کرام ہی نے پہنچائے ہیں، یہ لوگ صحابہ کرام ٹر جرح کر کے ہمارے دین کے گواہوں کو مجروح کرنا چاہتے ہیں، تاکہ کتاب وسنت کو باطل کر دیں، حالانکہ یہ لوگ خود جرح کے مشتق ہیں، کیونکہ وہ خود زندیق ہیں۔''

یہ تو عام صحابہ کرام علیہم الرضوان کے بارے میں اہل حق کا عقیدہ ہے، جبکہ حضرت عباس اللہ حق کا عقیدہ ہے، جبکہ حضرت عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کا شارخواص صحابہ میں ہوتا ہے۔ حضرت عباس اللہ علیہ وسلم:"عسمی و صنو أبي"فر مایا کرتے تھے، لینی "میرے چپااور میرے باپ کی جگہ"، اوران کا بے حدا کرام فرماتے تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہان کے میرے باپ کی جگہ"، اوران کا بے حدا کرام فرماتے تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہان کے







وسیلہ سے استسقاء کرتے تھے،ان کے علاوہ حدیث کی کتابوں میں ان کے بہت سے فضائل ومنا قب وارد ہیں۔

اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے فضائل ومنا قب تو حد شارسے خارج ہیں، ان کے دیگر فضائل سے قطع نظر وہ اہل حق کے نزدیک خلیفہ راشد ہیں، قاضی ابو بکر بن العربی "العواصم من القواصم" میں، جس کے حوالے آپ نے سوال میں درج کئے ہیں، کھتے ہیں:

"وقتل عثمان فلم يبق على الارض احق بها من على فجاءته على قدر في وقتها ومحلها، وبين الله على يديه من الاحكام والعلوم ما شاء الله ان يبين. وقد قال عمر: لو لا على لهلك عمر! وظهر من فقهه وعلمه في قتال اهل القبلة من استدعائهم، ومناظرتهم، وترك ببادرتهم، والتقدم اليهم قبل نصب الحرب معهم، وندائه: لا نبدأ بالحرب، ولا يتبع مول، ولا يجهز على جريح، ولا تهاج امرأة، ولا نغنم لهم مالا. وامره بقبول شهادتهم والصلوة خلفهم. حتى قال اهل العلم: لو لا ما جرى ما عرفنا قتال اهل البغي."

ترجمہ:..... 'اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شہید ہوئے تو روئے زمین پر حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر کوئی خلافت کا مستی نہیں تھا، چنانچہ نوشتہ اللی کے مطابق انہیں خلافت اپنے ٹھیک وقت میں ملی ،اور برخل ملی ۔اوران کے ہاتھوں اللہ تعالیٰ نے وہ احکام وعلوم ظاہر فرمائے جواللہ تعالیٰ کو منظور تھے۔اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا تھا: ''اگر علی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہوجا تا۔''اورا ہل قبلہ سے قال کرنے میں ان کے علم و تفقہ کے جو ہر ظاہر ہوئے ، مثلاً انہیں دعوت دین ، ان سے بحث و مناظرہ کرنا ، ان سے کڑئ میں پہل نہ







کرنا، اوران کے ساتھ جنگ کرنے سے قبل بیا علان کرنا کہ ہم جنگ میں ابتدا نہیں کریں گے، بھا گنے والے کا تعاقب نہیں کیا جائے گا،
کسی خی کوتل نہیں کیا جائے گا، کسی خاتون سے تعرض نہیں کیا جائے گا، کسی ختی کوتل نہیں کیا جائے گا، اور ہم ان کے مال کوغنیمت نہیں بنا ئیں گے، اور آپ کا بیتم فرما نا کہ اللہ قبلہ کی شہادت مقبول ہوگی اور ان کی اقتدا میں نماز جائز ہے وغیرہ ،حتی کہ اہل علم کا قول ہے کہ: اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اہل قبلہ کے ساتھ قبال کے بیوا قعات پیش نہ آتے تو ہمیں اہل بغی کے ساتھ قبال کی صورت ہی معلوم نہ ہو سکتی۔''

پی جس طرح کسی ایک نبی کی تکذیب پوری جماعت انبیاء کرام علیهم السلام کی تکذیب پوری جماعت انبیاء کرام علیهم السلام کی تکذیب ہے۔ٹھیک اسی طرح کسی ایک خلیفہ داشد کی تنقیص خلفائے راشدین کی پوری جماعت کی تنقیص ہے، کیونکہ یہ دراصل خلافت نبوت کی تنقیص ہے۔ اسی طرح جماعت محابر میں سے کسی ایک کی تنقیص و تحقیر پوری جماعت صحابر میں سے کسی ایک کی تنقیص و تحقیر پوری جماعت صحابر گئی تنقیص ہے، اسی بناء پر آنخضرت صلی الله صحابہ گئی تنقیص ہے، اسی بناء پر آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:

"الله! الله! في اصحابي، لا تتخذوهم غرضاً بعدى، فمن احبهم فبحبى احبهم، ومن ابغضهم فبخضى ابغضهم (تندى ج:٢ ص:٢٢١) فببغضى ابغضهم." ترجمه: "مير عاب الله على الله عدار الله

ترجمہ: "میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو! النہ جس نے ان سے محبت کی ۔ اور جس نے ان سے محبت کی ۔ اور جس نے ان سے محبت کی ۔ اور جس نے ان سے بغض رکھا۔" سے بغض رکھا۔" سے بغض رکھا۔"

خلاصہ یہ کہ ایک مسلمان کے لئے صحابہ کرام رضوان الدّعلیہم اجمعین سے محبت رکھنا اور انہیں خیر کے ساتھ یاد کرنا لازم ہے،خصوصاً حضراتِ خلفائے راشدین رضی اللّٰد



ن نه فهرست ۱۹۶۶





حرص کہاجا تاہے۔

عنهم، جنہیں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے بعد نیابت ِ نبوت کا منصب حاصل ہوا۔ اسی طرح وه صحابه کرام جن کا آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی بارگا ہے عالی میں محبّ ومحبوب ہونا ثابت ہے،ان سے محبت رکھنا حُبِّ نبوی کی علامت ہے۔اس لئے امام طحاویؓ اس کودین وایمان اور احسان سے تعبیر فرماتے ہیں،اوران کی تنقیص وتحقیر کو کفر و نفاق اور طغیان قر اردیتے ہیں۔ دوم:.....ایک واقعہ کے متعدد اسباب وعلل ہو سکتے ہیں،اورایک قول کی متعدد توجیہات ہوسکتی ہیں۔اس لئے ہمیں کسی واقعہ پر گفتگو کرتے ہوئے، یاکسی کے قول کی توجیہ كرتے ہوئے صاحب واقعه كي حثيت ومرتبه كوللحوظ ركھنالازم ہوگا۔مثلاً: ايك مسلمان يەفقرە کہتا ہے کہ:'' مجھے فلاں ڈاکٹر سے شفا ہوئی''،تو قائل کے عقیدہ کے پیش نظراس کوکلمہ کفر نہیں کہا جائے گا۔لیکن یہی فقرہ اگر کوئی وہریہ کہتا ہے توبیا کم پھر کھ وگا۔ یا مثلاً:کسی پیغیبر کی تو ہین و تذلیل اوراس کی داڑھی نوچنا کفرہے،لیکن جب ہمیہی واقعہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں پڑھتے ہیں توان کی شان وحیثیت کے پیش نظر کسی کواس کا وسوسہ بھی نہیں آتا۔ سوم:.....جس چیز کوآ دمی اپناحق سمجھتا ہے، اس کا مطالبہ کرنا، نہ کمال کے منافی ہےاور نہاسے حرص پرمجمول کرنا ملیج ہے۔انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد حضرات صحابہ کرام رضوان الدُّعليهم اجمعين سے بڑھ کر کون کامل مخلص ہوگا؟ کیکن حقوق میں بعض اوقات ان کے درمیان بھی منازعت کی نوبت آتی تھی۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کے درمیان فیصلے فرماتے تھے،مگراس بات پرنکیرنہیں فرماتے تھے کہ بیرمنازعت کیوں ہے؟ اور نہ دق طلبی کو

چہارم:.....اجتہادی رائے کی وجہ سے فہم میں خطا ہوجانالائق مؤاخذہ نہیں،اور نہ ہیکمال واخلاص کے منافی ہے۔حضرات انبیاء کرام کیہم السلام باجماع اہل حق معصوم ہیں، مگر اجتہادی خطا کا صدوران سے بھی ممکن ہے، لیکن ان پر چونکہ وحی الٰہی اور عصمت کا پہرہ رہتا ہے اس لئے انہیں خطاء اجتہادی پر قائم نہیں رہنے دیا جاتا، بلکہ وحی الٰہی فوراً انہیں متنبہ کردیتی ہے۔ انبیاء کرام علیہم السلام کے علاوہ دیگر کاملین معصوم نہیں، ان سے خطائے اجتہادی سرزدہ وسکتی ہے،اوران کا اس پر برقرار رہنا بھی ممکن ہے،البتہ حق واضح ہوجانے اجتہادی سرزدہ وسکتی ہے،اوران کا اس پر برقرار رہنا بھی ممکن ہے،البتہ حق واضح ہوجانے







کے بعد وہ حضرات بھی اپنی خطائے اجتہادی پر اصرار نہیں فرماتے بلکہ بغیر جھجک کے اس سے رجوع فرمالیتے ہیں۔

یخیم: .....رائے کا اختلاف ایک فطری امر ہے، اور کاملین و مخلصین کے درمیان اختلاف دائے کی وجہ سے کشاکشی اور شکر رخی بیدا ہوجانا بھی کوئی مستبعدا مرنہیں، بلکہ دو زمرہ کامشاہدہ ہے، قیدیانِ بدر کے قل یا فدید کے بارے میں حضرت ابو بکر وحضرت عمرضی اللہ عنہما کے درمیان جو اختلاف رائے ہوا، وہ کس کو معلوم نہیں؟ لیکن محض اس اختلاف رائے کی وجہ سے کسی کا نام وفترِ اخلاص و کمال سے نہیں کاٹا گیا۔ باوجود کیدو حی اللہ نے حضرت عمرضی اللہ عنہ کی تائید کی، اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی دائے پر ... جسے آنحضرت صلی اللہ عنہ کی تائید عاصل تھی ... رحیما نہ عمال اور صدیقیت کبری میں کوئی اوٹی فرق بھی آیا۔ اسی علیہ وسلم کی تائید عاصل تھی ... رحیما نہ عمال اور صدیقیت کبری میں کوئی اوٹی فرق بھی آیا۔ اسی طرح بزقیم کا وفد جب بارگا ہے نبوگ میں حاضر ہوا تو اس مسئلہ پر ، کہ ان کا رئیس کس کو بنایا جائے ، حضرات شخیما کے درمیان اختلاف رائے ہوا، جس کی بنا پر دونوں کے حرمیان تعلی کی ابتدائی آیات اس سلسلہ میں نازل ہوئیں ، اس کے باوجودان دونوں بزرگوں کے قرب و منزلت اور محبوبیت عنداللہ وعندر سولہ میں کوئی فرق نہیں آیا۔

الغرض اس کی بیسیوں نظیریں مل سکتی ہیں کہ انتظامی امور میں اختلا ف ِرائے کی بنا پر کشاکشی اور آنجی تک کی نوبت آسکتی ہے، مگر چونکہ ہر شخص اپنی جگہ مخلص ہے، اس لئے میہ کشاکشی ان کے فضل وکمال میں رخنہ انداز نہیں سمجھی جاتی ۔

ششم:...... حکومت وامارت ایک بھاری ذمه داری ہے، اوراس سے عہدہ برآ ہونا بہت ہی مشکل اور دشوار ہے، اس لئے جو شخص اپنے بارے میں پورااطمینان ندر کھتا ہو کہ وہ اس عظیم ترین ذمه داری سے عہدہ برآ ہو سکے گا، اس کے لئے حکومت وامارت کی طلب شرعاً وعرفاً مذموم ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادِگرامی ہے:

"انكم ستحرصون على الامارة وستكون



104

چې فېرس**ت** دې



ندامة يوم القيامة فنعم المرضعة وبئست الفاطمة."

(صحیح بخاری ج:۲ ص:۱۰۵۸، کتاب الاحکام،

باب ما يكره من الحرص على الامارة)

ترجمہ:.....' بے شک تم امارت کی حرص کروگے اور عنقریب یہ قیامت کے دن سرایا ندامت ہوگی۔ پس بیدوودھ بلاتی

سريب يدي ت عدن مراي مدات اول چه الآيات اول در هوال الآيات التاريخ الآيات التاريخ الآيات التاريخ الآيات التاريخ

ہے تو خوب پلاتی ہےاوردودھ چھڑاتی ہے توبری طرح چھڑاتی ہے۔'' ایس شنہ

لیکن جو شخص اس کے حقوق ادا کرنے کی اہلیت وصلاحیت رکھتا ہو،اس کے لئے اس کا مطالبہ شرعاً وعقلاً جائز ہے،اورا گروہ کسی خیر کا ذریعہ ہوتو مستحسن ہے،سیدنا پوسف علیہ

، السلام کاارشاد قر آن کریم میں نقل کیا ہے کہانہوں نے شاہ مصر سے فر مایا تھا:

"اجعلني على خزائن الارض انى حفيظ

(پوسف:۵۵)

ترجمه:...... دملکی خزانوں پر مجھ کو مامور کردو، میں ان کی

حفاظت ر کھول گا ،اورخوب واقف ہول ۔''

اورقرآن كريم ہى ميں سيدنا سليمان عليه الصلوة والسلام كى بيدعا بھى نقل كى گئى ہے:

"رب اغفر لي وهب لي ملكا لا ينبغي لاحد

من بعدی، انک انت الوهاب." (ص:۳۵)

ترجمه:..... اے میرے رب! میرا (مجھلا) قصور

معاف کراور (آئندہ کے لئے) مجھ کوالی سلطنت دے کہ میرے سوا

(میرےزمانہ میں) کسی کومیسر نہ ہو۔'' (بیان القرآن )

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی خلافت و نیابت، جسے اسلام کی اصطلاح میں ''خلافت راشدہ'' کہاجا تا ہے،ایک عظیم الثان فضیلت ومنقبت اور حسب ذیل وعد ہُ الٰہی

کی مصداق ہے:

"وعد الله الذين امنوا منكم وعملوا الصلحت

────<del>───────</del> www.shaheedeislam.com



المرست المراس





ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم امنا يعبدونني لا يشركون بي شيئا." (النور:۵۵) ترجمه:.....''(اے مجموعه امت) تم میں جولوگ ایمان لاویں اور نیک عمل کریں ان سے اللہ تعالیٰ وعدہ فرما تا ہے کہ ان کو (اس اتباع کی برکت سے ) زمین میں حکومت عطا فر مائے گا،جیسا کہ ان سے پہلے (اہل مدایت) لوگوں کو حکومت دی تھی، اور جس دین کواللہ تعالی نے ان کے لئے پیند کیا ہے ( ایعنی اسلام ) اس کوان کے ( نفع آخرت ) کے لئے قوت دے گا،اوران کےاس خوف کے بعداس کومبدل بامن کردےگا، بشرطیکہ میری عبادت کرتے رہیں اورمیرے ساتھ کسی قتم کا شرک نہ کریں۔'' (بیان القرآن) جو خض اس خلافت کی اہلت رکھتا ہو، اس کے لئے اس کےحصول کی خواہش مذموم نہیں، بلکہ ایک اعلیٰ درجہ کے فضل و کمال کو حاصل کرنے کی فطری خواہش ہے۔حدیث میں ہے کہ جب آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے غزوۂ خیبر میں بیاعلان فر مایا کہ:''میں بیہ حینڈاکل ایک ایسے مخص کو دوں گا جواللہ تعالی اوراس کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم ) سے محبت رکھتا ہے، اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) اس سے محبت رکھتے ہیں۔'' توصحابہ کرام رضی اللّٰعنهم میں سے ہرشخص اس فضیلت کو حاصل کرنے کا خواہش مند تھا،حضرت عمر رضی اللّه عنه فرماتے ہیں:

> "ما احببت الامارة الايومئذ قال فتساورت لها رجاء ان ادعى لها قال فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن ابي طالب فاعطاه اياها. الحديث."

(صحیحمسلم ج:۲ ص:۲۷۹) ترجمہ:..... 'میں نے اس دن کے سوا امارت کو کبھی نہیں



چە**فىرىن**دى





چاہا، پس میں اپنے آپ کونمایاں کر رہا تھا، اس امید پر کہ میں اس کے
لئے بلایا جاؤں ۔ پس آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے حضرت علی بن
ابی طالب رضی الله عنہ کوطلب فرمایا اور وہ جھنڈ اان کوعنایت فرمایا۔''
ظاہر ہے کہ اس موقع پر حضرت عمر رضی الله عنہ اور دیگر صحابہ کرام رضوان الله علیہم
اجمعین کا بیخواہش کرنا کہ امارت کا جھنڈ اانہیں عنایت کیا جائے ، اس بشارت اوراس فضیلت
کوحاصل کرنے کے لئے تھا۔ شخ محی الدین نو وئ اس حدیث کے ذیل میں لکھتے ہیں:

"انما كانت محبته لها لما دلت عليه الامارة من محبته لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم ومحبتهما له والفتح على يديه."

(عاشيمهم)

ترجمہ:..... '' حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اس دن امارت کی محبت وخواہش کرنا اس وجہ سے تھا کہ بیاللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے محبّ ومحبوب ہونے کی دلیل تھی ، اور اس شخص کے ہاتھ پر فتح ہونے والی تھی ۔''

الغرض خلافت نبوت ایک غیر معمولی شرف، امتیاز اور مجموعه فضائل و فواضل ہے، جوحفرات اس کے اہل تھے اور انہیں اس کا پورااطمینان تھا کہ وہ اس کے حقوق انشاء اللہ پورے طور پر اداکر سکیں گے، ان کے دل میں اگر اس شرف و فضیلت کے حاصل کرنے کی خواہش ہوتو اس کو' خواہش اقتدار'' سے تعبیر کرنا جائز نہیں ہوگا، بلکہ بیکار نبوت میں شرکت اور جارحہ' نبوی بننے کی حرص کہلائے گی، مسند الہند شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں:

''ایام خلافت بقیه ایام نبوت بوده است ـ گویا در ایام نبوت حضرت پیغامبر صلی الله علیه وسلم نصریحاً بزبان مے فرمود، و در ایام خلافت ساکت نشسته بدست وسراشاره مے فر ماید''

(ازالة الخفاء ج:ا ص:٢٥)

ترجمه:.....''خلافت ِ راشده کا دور، دورِ نبوت کا بقیه تھا۔

Ira

ن الرست ﴿



حِلداؤل <u>-</u>



گویا دورِ نبوت میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم صراحناً ارشادات فرماتے تھے، اور دورِ خلافت میں خاموش بیٹھے ہاتھ اور سر کے اشارے سے سمجھاتے تھے۔''

ان مقد مات کواچھی طرح ذہن نثین کر لینے کے بعد اب اپنے سوالات پر

غورفر مایئے:

ا:....حضرت على رضى الله عنه كالهرمين بييره جانا:

قاضی ابوبکر بن العربیؒ نے پہلا قاصمہ (کمرتوڑ حادثہ) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رحلت کو قرار دیا ہے، اوراس سلسلہ میں لکھا ہے کہ اس ہوش ربا سانحہ کی وجہ سے حضرت علی رضی اللہ عنہ گھر میں جھپ کر بیٹھ گئے تھے، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پرسکتہ طاری ہوگیا تھا، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ پر وارفکی کی سی کیفیت طاری ہوگی تھی، وغیرہ وغیرہ وغیرہ و

اس پوری عبارت سے واضح ہوجاتا ہے کہ اس قیامت خیز سانحہ کے جواثرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر مرتب ہوئے، قاضی ابو بکر بن العربی الناثرات کوذکر کررہے ہیں،

حضرت علی کرم اللّٰدو جہد پراس حادثہ کا بیاثر ہوا تھا کہ وہ گھر میں عز لت نشین ہو گئے تھے۔ آپ نے بہت سےلوگوں کو دیکھا ہوگا کہ کسی محبوب ترین شخصیت کی رحلت کے

بعد جہان ان کے لئے تیرہ و تار ہوجا تا ہے، ان کی طبیعت پر انقباض وافسر دگی طاری ہوجاتی ہے، اور دل پر ایک ایسی گرہ بیٹھ جاتی ہے جو کسی طرح نہیں کھلتی ، ان کی طبیعت کسی سے ملنے یا

ہے ، دوروں پر ایک ایک راہ : بھر جاں ہے ، و ک سرک میں ک ، ان ک انظہار نہیں کرتے بات کرنے پرکسی طرح آ مادہ نہیں ہوتی ، وہ کسی قسم کا جزع فزع یا بےصبری کا اظہار نہیں کرتے لئے سات کیسے بیات سے میں اس میں اس میں اس میں اس میں اس سات

لیکن طبیعت ایسی بھھ جاتی ہے کہ مدتوں تک معمول پڑہیں آتی۔آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بڑھ کر کوئی محبوب اس خطہ ارضی پڑہیں ہوا ،اور حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین

سے بڑھ کرکوئی عاشق زاراس چیثم فلک نے نہیں دیکھا، ہمیں تو ان اکابر کے صبر وتحل پر تعجب ہے کہ انہوں نے اس عشق ومحبت کے باوجود بیرحادیثۂ عظیمہ کیسے برداشت کرلیا؟ کیکن آپ

ہے رہ ہوں ہے ہاں من وجب ہے ہود ور رہ کا رہے۔ انہیں عشاق کے بارے میں سوال کرتے ہیں کہ وہ گھر میں چھپ کر بیٹھ گئے تھے...؟

راقم الحروف نے این اکابر کو دیکھا ہے کہ جب درس حدیث کے دوران

(IMA)

جه فهرست «ج





آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی رحلت کے سانحۂ کبریٰ کا باب شروع ہوتا تو آنکھوں سے اشک ہائے غم کی جھڑی لگ جاتی ،آواز گلوگیر ہوجاتی اور بسااوقات رونے کی ہچکیوں سے گھگی بندھ جاتی ، جب اہل قلوب پر چودہ سوسال بعد بھی اس حادثہ جان کاہ کا بیا ترہے تو جن عشاق کی آنکھوں کے سامنے بیسب کچھ بیت گیا، سوچنا چاہئے کہ ان کا کیا حال ہوا ہوگا؟

. رفتم و از رفتن من عالمے وریان شد من مگر شمعم چوں رفتم بزم برہم ساختم سال

خاتونِ جنت ، جگر گوشئه رسول حضرت فاطمة الز ہرارضی الله عنها ، آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے خادمِ خاص حضرت انس رضی الله عنه سے فرماتی تھیں: ''انس! تم نے کیسے گوارا کرلیا کہ تم آنخضرت صلی الله علیہ وسلم پرمٹی ڈالو!'' (صحیح بخاری ج:۲ ص:۲۲۲)

اورمنداحمہ کی روایت میں ہے: ''تم نے کیسے گوارا کرلیا کہ آنخضرت صلی اللہ

عليه وسلم كودفن كركي خودلوث آو! " (حياة الصحابه ج:٢ ص:٣٢٨)

حضرت ابوبکر رضی الله عنه کوآنخضرت صلی الله علیه وسلم کے وصال کی خبر ہوئی تو فرمایا:'' آہ! میری کمرٹوٹ گئی۔''صحابۂ فرماتے ہیں کہ حضرت ابوبکر مسجد میں پنچے مگر کسی کو توقع نہ تھی کہ وہ مسجد تک آسکیں گے۔ (حیاۃ الصحابہ ۲:۲ ص:۳۲۳)

اگرہم دردگی اس لذت اور محبت کی اس کسک سے نا آشنا ہیں تو کیا ہم سے یہ بھی ہم سکتا کہ جن حضرات پریہ قیامت گزرگئی تو ہم ان کومعذور ہی سمجھ لیں...!!

اور پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے گھر میں بیٹھ جانے کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ جمعہ، جماعت اور دینی ومعاشر تی حقوق وفرائض ہی کو چھوڑ بیٹھے تھے، شخ محبّ الدین الخطیب ً عاشیہ العواصم میں لکھتے ہیں:

"واضاف الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (ج:٥ ص: ٢٤٩) ان عليا لم ينقطع عن صلوة من الصلوات خلف الصديق وخرج معه الى ذى القصة لما خرج الصديق شاهدا سيفه يريد قتال اهل الرده." (ص:٣٨)

www.

102

چە**فىرىت** «



ترجمہ: "اورحافظ ابن کیڑنے البدایہ والنہایہ (ج:۵ ص:۲۲۹) میں اس پراتنا اضافہ کیا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے صدیق اکبررضی اللہ عنہ کی اقتداء میں نماز پڑھنے کا سلسلہ ترکنہیں فرمایا تھا، نیز جب حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ مرتدین سے قال کرنے کے لئے تلوار سونت کر''ذی القصہ'' تشریف لے گئے تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ بھی ان کے ساتھ نکلے تھے۔''

پس جب آپ سے نہ دینی و معاشر تی فرائض میں کوتاہی ہوئی اور نہ نصرتِ صدیق اکبررضی اللہ عنہ میں ان سے کوئی ادنی تخلف ہوا تو کیا اس بنا پر کہ شدتِ غم کی وجہ سے ان پر خلوت نشینی کا ذوق غالب آگیا تھا، آپ انہیں مور دِالزام ٹھہرا کیں گے؟

۲:....طلب میراث:

جہاں تک بار بارتر کہ مانگنے کا تعلق ہے، میمض غلط نہی ہے، ایک بارصد لقی دور میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے تر کہ ضرور مانگا تھا، اور بلا شبہ بیان کی اجتہادی رائے تھی، جس میں وہ معذور تھے، اسے اپناحق سمجھ کر مانگ رہے تھے،اس وقت نص نبویً:

"لا نورث، ما تركناه صدقة."

ترجمه:..... 'مهاری وراثت جاری نہیں ہوتی ، جو کچھ ہم

چھوڑ کر جائیں، وہ صدقہ ہے۔''

کایا توان کو علم نہیں ہوگا یا ممکن ہے کہ حادثہ وصال نبوی کی وجہ سے ان کو ذہول ہو، جس طرح اس موقع پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو آیت:"و ما محمد الارسول" سے ذہول ہو گیا تھا، اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے جب بیہ آیت دیگر آیات کے ساتھ ) برسر منبر تلاوت فر مائی توانہیں ایسامحسوس ہوا گویا بیہ آیت آج ہی نازل ہوئی تھی۔ الغرض ان اکابر کا ترکہ طلب کرنا، نہ مال کی حرص کی بنا پر تھا اور نہ بیٹا بت ہے کہ

العرش ان کابر کابر کہ طلب ترنا، نہ مال فی ترش کی بناپر تھا اور نہ بیر گابت ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے اس ارشادِ نبوی سننے کے بعد انہوں نے دوبارہ بھی



چە**ن**ېرىت چ





مطالبه دہرایا ہو، یا انہوں نے اس حدیث میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے کوئی منازعت فر مائی ہو۔ قاضی ابو بکربن العربیؓ ککھتے ہیں:

"وقال لفاطمة وعلى والعباس ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا نورث، ما تركناه صدقة، فذكر الصحابة ذالك." (العواصم ص: ۴۸)

ترجمه: "' اور حضرت صدیق رضی الله عنه نے حضرات فاطمه علی اور عباس رضی الله عنهم سے فرمایا که: رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا ہے کہ: "ہماری وراثت جاری نہیں ہوتی ،ہم جو کچھ چھوڑ جا کیں وہ صدقہ ہے۔" تب دیگر صحابہ نے بھی پیھدیث ذکر کی۔" اس کے حاشیہ میں شخ محب الدین الخطیب کھتے ہیں:

"قال شيخ الاسلام ابن تيمية في منها ج السنة (ج:٢ ص:١٥٨) قول النبي صلى الله عليه وسلم: "لا نورث، ما تركناه صدقة." رواه عنه ابوبكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وسعد وعبدالرحمن بن عوف والعباس بن عبدالمطلب وازواج النبي صلى الله عليه وسلم وابوهريرة والرواية عن هولاء ثابتة في الصحاح والمسانيد."

ترجمه: "" " فيخ الاسلام ابن تيمية منهاج النة (ج: ۲ ص) ميں لكھتے ہيں كه: آنخصرت سلى الله عليه وسلم كاميار شادكه:
"هارى وراثت جارى نہيں ہوتى، ہم جو كچھ چھوڑ جائيں وه صدقه ہے۔" آنخصرت سلى الله عليه وسلم سے مندرجه ذيل حضرات روايت كرتے ہيں: حضرات ابوبكر، عمر، عثمان، على ، طلحه، زبير، سعد، عبدالرحن بن عوف، عباس بن عبدالمطلب، از واج مطہرات اور ابو ہريره رضى بن عوف، عباس بن عبدالمطلب، از واج مطہرات اور ابو ہريره رضى







التعنهم اوران حضرات كي احاديث صحاح ومسانيد مين ثابت ہيں۔'' اس سے واصح ہے کہ حدیث: "لا نبورث، ماتر کناہ صدقة" کے خود حضرت علی اور حضرت عباس رضی الله عنهما بھی روایت کرتے ہیں،اس لئے یا تو ان کواس سے پہلے اس حدیث کاعلم نہیں ہوگا یا قتی طور پر ذہول ہوگیا ہوگا۔اور پیجھی احتمال ہے کہاس حدیث کے مفہوم میں کچھاشتباہ ہوا ہو، اور وہ اس کوصرف منقولات کے بارے میں سمجھتے ہوں، بہر حال حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے متنبہ کر دینے کے بعد انہوں نے نہاس حدیث میں کوئی جرح وقدح فرمائی، نه حضرت ابو بکر رضی الله عنه سے منازعت کی ، بلکه اینے موقف ہے دستبر دار ہو گئے ۔اور بیان مؤمنین قانتین کی شان ہے جن میں نفسانیت کا کوئی شائیہ نہیں ہوتا۔الغرض'' بار بارتر کہ مانگئے'' کی جونسبت ان اکابر کی طرف سوال میں کی گئی ہے، وہ تیجے نہیں ۔ایک بارانہوں نے مطالبہ ضرور کیا تھا،جس میں معذور تھے،مگر وضوح دلیل کے بعدانہوں نے حق کے آ گے سرتسلیم خم کردیا۔البتہ انہوں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے ابتدائی دورِخلافت میں بیدرخواست ضرور کی تھی کہان اوقافِ نبویہ گی تولیت ان کے سیر د کردی جائے،حضرت عمر رضی اللّه عنه کوا ولاً اس میں کچھ تأمل ہوا،کیکن بعد میں ان کی رائے بھی یہی ہوئی، اور پیاوقاف ان کی تحویل میں دے دیئے گئے۔ بعد میں ان اوقاف کے ا تظامی امور میں ان کے درمیان منازعات کی نوبت آئی تو حضرت عباس رضی الله عنه نے حضرت علی کی شکایت کی (جس کا تذکرہ سوال سوم میں کیا گیا ہے )، اور حضرت عمر رضی الله عنہ سے بید درخواست کی کہ بیداوقاف تقسیم کر کے دونوں کی الگ الگ تولیت میں دے ویئے جاکیں -حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ درخواست مستر دفر مادی۔ صحیح بخاری میں ما لك بن اوس بن حدثان رضى الله عنه كى طويل روايت كئ جله ذكر كى گئى ہے، "باب فوض الخمس" مين ان كي روايت كم متعلقه الفاظ يه بين:

> "ثم جئتمانى تكلمانى وكلمتكما واحدة وامركما واحد جئتنى يا عباس تسالنى نصيبك من ابن اخيك وجاءنى هذا يريد علياً يريد نصيب امرأته من

> > www.shaheedeislam.com



خِيە**ن**ىرىت «خ





ابيها، فقلت لكما ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا نورث، ما تركناه صدقة." فلما بدالى ان ادفعه اليكما على ان ادفعه اليكما على ان عليكما عهد الله وميثاقه لتعملان فيها بما عمل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم وبما عمل فيها ابوبكر وبما عمل الله عليه وسلم وبما عمل فيها ابوبكر وبما عملت فيها منذ وليتها فقلتما ادفعها الينا، فبذالك دفعتها اليكما فانشدكم بالله هل دفعتها اليهما بذالك؟ قال الرهط: نعم! ثم اقبل على على وعباس فقال انشدكما بالله هل دفعتها اليكما فقال انشدكما بالله هل دفعتها اليكما بذالك؟ قال: نعم! قال: فتلتمسان منى قضاء غير ذالك؟ فوالله الذي باذنه تقوم السماء والارض! لا اقضى فيها غير ذالك فان عجزتما عنها فادفعاها اليّ، فانى اكيفكماها."

( بخارى، باب فرض الخمس ج: اص ٢٠٣١)

ترجمہ: ..... ' حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: پھرتم دونوں میرے پاس آئے درآ نحالیہ تمہاری بات ایک تھی اور تمہارا معاملہ ایک تھا، اے عباس! تم میرے پاس آئے تم مجھ سے اپنے محصلہ ایک تھا، اے عباس! تم میرے پاس آئے تم مجھ سے اپنے محصہ ما نگ رہے تھے، اور بیصاحب، یعنی علی اپنی بیوی کا حصہ ان کے والد کے مال سے حا نگ رہے تھے۔ پس میں نے تم سے کہا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: ' ہماری وراثت جاری نہیں ہوتی ، ہم جو پچھ حجور جائیں وہ صدقہ ہے۔' پھر میری رائے ہوئی کہ بیا وقاف تمہارے سپر دکر دیئے جائیں، چنا نچہ میں نے تم سے کہا کہ: اگر تم چا ہوتو میں تمہارے سپر دکر دیئے جائیں، چنا نچہ میں نے تم سے کہا کہ: اگر تم چا ہوتو میں تمہارے سپر دکر دیئے ویتا ہوں مگر تم یراللہ تعالیٰ کا عہد و میثاق







ہوگا کہتم ان میں وہی معاملہ کرو گے جورسول الله صلی الله علیہ وسلم کیا کرتے تھے،اور جوابوبکررضی اللہ عنہ نے کیا،اور جومیں نے کیا جب سے میری تولیت میں آئے ہیں۔تم نے کہا کہ: ٹھیک ہے، بیآب ہمارے سپر دکرد یحئے۔ چنانچہ اسی شرط پر میں نے بیاوقاف تمہارے سپرد کئے۔ پھرحاضرین سے مخاطب ہوکر فرمایا کہ: میں تہمیں اللہ کی قتم دے کر یو چھتا ہوں کیا میں نے اسی شرط پران کے سپر د کئے تھے یا نہیں؟ سب نے کہا: جی ہاں! پھر حضرت علی اور حضرت عباس رضی الله عنهما سے فرمایا: میں تمہیں اللہ تعالیٰ کی قشم دے کریوچھتا ہوں ، کیا میں نے بہاوقاف اسی شرط پرتمہاری تحویل میں دیئے تھے ہانہیں؟ دونوں نے کہا: بی ہاں! اسی شرط پردیئے تھے۔فر مایا: ابتم مجھ سے اور فیصلہ حاہتے ہو ( کہ دونوں کوالگ الگ حصہ تقسیم کرکے دے دول)، پس قتم ہےاس اللہ تعالیٰ کی جس کے حکم سے زمین وآسان قائم ہیں! میں اس کے سواتمہارے درمیان کوئی فیصلہ نہیں کروں گا، اب اگرتم ان اوقاف کی تولیت سے عاجز آ گئے ہوتو میرے سیرد کردو، میں ان کے معاملہ میں تمہاری کفایت کروں گا۔''

اس روایت کے ابتدائی الفاظ سے بیروہم ہوتا ہے کہ ان دونوں اکابر نے حضرت عمرضی اللہ عنہ سے پھر میراث کا مطالبہ کیا تھا، مگر سوال و جواب اور اس روایت کے مختلف کلڑوں کو جمع کرنے کے بعد مراد واضح ہوجاتی ہے کہ اس مرتبہ ان کا مطالبہ تر کہ کا نہیں تھا، بلکہ ان کے نزدیک بھی بیر حقیقت مسلم تھی کہ ان اراضی کی حیثیت وقف کی ہے، اور وقف میں میراث جاری نہیں ہوتی، اس بار ان کا مطالبہ تر کہ کا نہیں تھا، بلکہ وہ چاہتے تھے کہ اس کی تولیت ان کے سپر دکر دی جائے ۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ کو اولاً اس میں تأمل ہوا کہ کہیں بیہ تولیت بھی میراث بی نہ جھے لی جائے ، لیکن غور وفکر کے بعد ان حضرات کی درخواست کو آپ نے تبول فر مالیا اور بیرا وقاف ان دونوں حضرات کے سپر دکر دیئے گئے۔ پھر جس طرح









انظامی امور میں متولیان وقف میں اختلاف رائے ہوجاتا ہے، ان کے درمیان بھی ہونے لگا، حضرت علی رضی اللہ عنه ملم وفقا ہت میں چونکہ فاکق تھاس کئے وہ اپنی رائے کوتر جیجے دیے تھے، گویا مملی طور پر بیشتر تصرف ان اوقاف میں حضرت علی رضی اللہ عنه کے تصرف اور حضرت علی رضی اللہ عنه کے تصرف ات مغلوب تھے، اس سے ان کوشکایت پیدا ہوئی اور انہوں نے دوبارہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مطالبہ کیا کہ ان اوقاف کو تقسیم کر کے ہرایک کا زیر تصرف حصد الگ کر دیا جائے ، مگر حضرت عمر نے بید مطالبہ کیا کہ ان اوقاف کو تقسیم کر کے ہرایک کا زیر تصرف حصد الگ کر دیا جائے ، مگر حضرت عمر نے بید مطالبہ تسلیم نہیں کیا ، بلکہ بیفر مایا کہ یا تو اتفاق رائے سے دونوں اس کا انتظام چلاؤ ، ورنہ مجھے والیس کر دو ، میں خود ، بی اس کا انتظام کرلوں گا۔

اورعلی سبیل التنزل بیفرض کرلیاجائے کہ بید حضرات، حضرت عمررضی اللہ عنہ کی خدمت میں بھی پہلی بارطلبِ ترکہ ہی کے لئے آئے تھے تب بھی ان کے موقف پرکوئی علمی اشکال نہیں، اور نہ ان پر مال و دولت کی حرص کا الزام عائد کرنا ہی درست ہے، بلکہ یوں کہا جائے گا کہ ان کو حدیث کی تاویل میں اختلاف تھا، جیسا کہ بخاری شریف کے حاشیہ میں اس کی تفصیل ذکر کی گئی ہے۔

شرح اس کی بیہ کے کہ حدیث: "لا نورث، ما تو کناہ صدقة" توان کے بزد یک مسلّم تھی، مگر وہ اس کوصرف منقولات کے حق میں سمجھتے تھے، حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے اس کومنقولات وغیر منقولات سب کے حق میں عام قرار دیا، بلا شبہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے حدیث کا جومطلب سمجھا وہی تھے تھا، لیکن جب تک ان حضرات کواس مفہوم پر شرح صدر نہ ہوجا تا، ان کواختلاف کرنے کا حق حاصل تھا، اس کی نظیر مانعین زکو ق کے بارے میں حضرات شخین رضی اللہ عنہ سے بار بار کہتے تھے:

"كيف تـقـاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: امرت ان اقاتل الناس حتى يقولوا لا الله الله الله الله الله فصن قالها فقد عصم منى ماله ونفسه الا بحقه وحسابه على الله."

( صحح بخارى ج: اص ١٨٨٠)









ترجمہ: ..... "آپ ان لوگوں سے کیسے قبال کر سکتے ہیں جبدرسول الله صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: مجھے میم ہوا ہے کہ میں لوگوں سے قبال کروں یہاں تک کہ وہ "لا الله الا الله" کے قائل ہوجا ئیں، پس جو شخص اس کلمہ کا قائل ہوگیا اس نے مجھ سے اپنامال اورا پنی جان محفوظ کرلی، مگر حق کے ساتھ اور اس کا حساب الله تعالیٰ کے ذمہ ہے۔"

يهال حضرت عمر رضى الله عنه كوايك حديث كامفهوم سجحنے ميں دفت پيش آرہى ہے،اور وہ حضرت صدیق رضی اللہ عنہ کے موقف کوخلا ف حدیث سمجھ کران سے بحث و اختلاف کرتے ہیں، تا آ نکہاللہ تعالیٰ نے ان پرجھی ارشادِ نبویٌ کا وہ مفہوم کھول دیا جوحضرت صدیق اکبڑ پرکھلاتھا۔ جب تک انہیں شرح صدر نہیں ہوا انہوں نے حضرت صدیق اکبر رضى الله عنه سے نەصرف اختلاف كيا بلكه بحث ومناظر ه تك نوبت بينچى \_ ٹھيك اسى طرح ان حفرات کو بھی حدیث: "لا نورث، ما تر کناه صدقة." میں جب تک شرح صدر نہیں ہوا کہ اس کا مفہوم وہی ہے جوحضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ نے سمجھا، تب تک ان کو اختلاف کاحق تھا،اوران کامطالبہان کےاپنے اجتہاد کےمطابق بجااور درست تھا۔لیکن بعد میں ان کوبھی حضرت عمر رضی اللّٰہ عنہ کی طرح شرح صدر ہو گیا، اور انہوں نے حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کےموقف کو تھیج اور درست تشلیم کرلیا، جس کی واضح دلیل ہیہے کہ حضرت على كرم اللَّدوجهه نے اپنے دو رِخلافت ميں ان اوقاف كى حيثيت ميں كوئى تبديلي نہيں فر مائى ، بلکهان کی جو حیثیت حضرت صدیق ا کبررضی الله عنه متعین کر گئے تھے اس کو برقر اررکھا،اگر ان کوحضرت صدیق اکبررضی الله عنه کے موقف پرشرح صدر نه ہوا ہوتا تو ان اوقاف کی حیثیت تبدیل کرنے سے انہیں کوئی چیز مانع نہ ہوتی۔

خلاصہ بیر کہ مطالبہ ہر کہ ان حضرات کی طرف سے ایک بار ہوا، بار بار نہیں، اور اس کو مال و دولت کی حرص سے تعبیر کرنا کسی طرح بھی زیبانہیں، اس کو اجتہا دی رائے کہہ سکتے ہیں اورا گروہ اس سے رجوع نہ بھی کرتے تب بھی لائق ملامت نہ تھے، اب جبکہ انہوں







نے اس سے رجوع بھی کرلیا تو بیان کی بےنفسی وللہیت کی ایک اعلیٰ ترین مثال ہے،اس کے بعد بھی ان حضرات پرلب کشائی کر نانقصِ علم کےعلاوہ نقصِ ایمان کی بھی دلیل ہے۔ س:.....حضرت علی اور حضرت عباس رضی اللہ عنہما کی باہمی منازعت:

اس منازعت کا منشااو پر ذکر کیا جاچکا ہے، اوراس سے یہ بھی معلوم ہو چکا ہے کہ یہ منازعت کی وجہ سے نہیں تھی، نہ مال و دولت کی حرص سے اس کا تعلق ہے، بلکہ اوقاف کے انتظام وانصرام میں رائے کے اختلاف کی بنا پر حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے وقی طور پر شکایت پیدا ہوگئی تھی، اور جیسا کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے، ایسا اختلاف رائے نہ مذموم ہے، نہ فضل و کمال کے منافی ہے۔ جہاں تک حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے ان الفاظ کا تعلق ہے جو سوال میں نقل کئے گئے ہیں، اور جن کے عباس رضی اللہ عنہ کے ان الفاظ کا تعلق ہے جو سوال میں نقل کئے گئے ہیں، اور جن کے حوالے سے نعوذ باللہ!ان پراخلاقی پستی کا فتو کی صادر کیا گیا ہے، تو سائل نے پیالفاظ تو د کیم لئے گریے نہیں سوچا کہ پیالفاظ کی سے جھے؟ کس کو کہے تھے؟ اور ان دونوں کے درمیان خوردی و ہزرگی کا کیا رشتہ تھا؟ اور عجیب تر یہ کہ قاضی ابو بکر بن العربی کی جس کتاب کے حوالے سے بیالفاظ نقل کئے گئے ہیں، اسی کتاب میں خود موصوف نے جو جواب دیا ہے، والے سے بیالفاظ نقل کئے گئے ہیں، اسی کتاب میں خود موصوف نے جو جواب دیا ہے، ان الفاظ کو نقل کر کے کہتے ہیں،

"قلنا اما قول العباس لعلى فقول الاب للابن، وذالك على الرأس محمول وفى سبيل المغفرة مبذول، وبين الكبار والصغار فكيف الأباء والابناء مغفور موصول."

ترجمہ: '''ہم کہتے ہیں کہ حضرت علیؓ کے بارے میں حضرت علیؓ کے بارے میں حضرت علیؓ کے الفاظ ہیں، جوسر مضرت عبالؓ کے الفاظ ہیں، جوسر آنکھوں پرر کھے جاتے ہیں، اور سبیل مغفرت میں صرف کئے جاتے ہیں، بڑے اگر چھوٹوں کے ق میں ایسے الفاظ استعال کریں تو آنہیں



 جُهار فهرست ﴿ جَهِ



حِلداوَل



لائق مغفرت اور صلدرجی پرمحمول کیا جاتا ہے، چہ جائیکہ باپ کے الفاظ بیٹے کے ق میں۔''

اور"العواصم"، بي كحاشيه مين فتح الباري (ج:١ ص:١٢٥) كحوالي

لکھاہے:

"قال الحافظ ولم ار في شيء من الطرق انه صدر من على في حق العباس شيء بخلاف ما يفهم من قوله في رواية عقيل "استبا" واستصواب المازرى صنيع من حذف هذه الالفاظ من هذا الحديث وقال لعل بعض الرواة وهم فيها وان كانت محفوظة فاجود ما تحمل عليه ان العباس قالها ادلالا على على لانه كان عنده بمنزلة الولد فاراد ردعه عما يعتقد انه مخطئي فيه."

ترجمہ: ..... نوافظ ابن حجر قرماتے ہیں کہ کسی روایت میں میری نظر سے مینہیں گزرا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جانب سے حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے حق میں کچھ کہا گیا ہو، بخلاف اس کے جوقیل کی روایت میں 'استبا'' کے لفظ سے مجھا جاتا ہے، اور مازرگ نے اس نے ان راویوں کے طرفے ممل کو درست قرار دیا ہے جنہوں نے اس حدیث میں ان الفاظ کے ذکر کو حذف کر دیا ہے۔ مازرگ کہتے ہیں: عالباکسی راوی کو وہم ہوا ہے اور اس نے غلطی سے میہ الفاظ نقل کردیئے ہیں، اورا گریہ الفاظ محفوظ ہوں تو ان کا عمدہ ترین محمل میہ کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے میہ الفاظ حضرت علی رضی اللہ عنہ پر کہ ، کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی حیثیت ان کے نزدیک اولاد کی تھی، اس لئے پُر زور الفاظ میں ان کو ایسی چیز سے نزدیک اولاد کی تھی، اس لئے پُر زور الفاظ میں ان کو ایسی چیز سے روکنا چاہا جس کے بارے میں ان کا خیال تھا کہ وہ غلطی پر ہیں۔''







حافظ كى اس عبارت سے مندرجه ذیل امور منقع مو گئے:

اول: .....دهنرت علی رضی الله عنه کی جانب سے حضرت عباس رضی الله عنه کے حق میں کوئی نامناسب لفظ سرز دنہیں ہوا،اور عقیل کی روایت میں 'استبا'' کے لفظ سے جواس کا وہم ہوتا ہے،وہ صحیح نہیں۔

دوم: .....حضرت عباس رضی الله عنه کے جوالفاظ حضرت علی رضی الله عنه کے حق میں نقل کئے گئے ہیں، ان میں بھی راویوں کا اختلاف ہے، بعض ان کونقل کرتے ہیں اور بعض نقل نہیں کرتے ۔ حافظ ، مازر ک کے حوالے سے ان راویوں کی تصویب کرتے ہیں، جنہوں نے بیالفاظ نقل نہیں کئے ، جن راویوں نے قل کئے ہیں، ان کا تخطیه کرتے ہیں اور اسے کسی راوی کا وہم قرار دیتے ہیں۔

سوم:..... بالفرض بیالفاظ محفوظ بھی ہوں تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی حیثیت چونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی حیثیت چونکہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے سامنے بیٹے کی ہے، اور والدین، اولا دیے حق میں اگر ازراہِ عتاب ایسے الفاظ استعال کریں توان کو ہزرگانہ ناز پرمحمول کیا جاتا ہے، نہ کوئی عقلندان الفاظ کوان کی حقیقت پرمحمول کیا کرتا ہے اور نہ والدین سے ایسے الفاظ کے صدور کو لائق

ملامت تصور کیاجا تاہے، اس کئے حضرت عباس کے بیالفاظ بزرگانہ ناز پرمحمول ہیں۔

متمہیدی نکات میں حضرت موسی علیہ السلام کے واقعہ کی طرف اشارہ کر چکا ہوں،
حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے اس واقعہ کو موسی علیہ السلام کے واقعہ سے ملاکر دیکھئے! کیا یہ
واقعہ اس واقعہ سے بھی زیادہ علین ہے؟ اگر حضرت موسی علیہ السلام کے اس عتاب وغضب
سے ان کے مقام و مرتبہ پر کوئی حرف نہیں آتا، تو اگر حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے
کے حق میں اپنے مقام و مرتبہ کے لحاظ سے بچھ الفاظ استعال کر لئے تو ان پر (نعوذ باللہ! ثم
نعوذ باللہ!) اخلاقی پستی کا فتو کی صادر کر ڈالنا، میں نہیں سمجھتا کہ دین و ایمان یا عقل و دائش کا
کون سا نقاضا ہے؟ بلاشبہ گالی گلوجی شرفاء کا وطیرہ نہیں، مگریہاں نہ تو بازاری گالیاں دی گئی سمجھتا ، اور نہیں ،اور نہیں ،اور نہیں عام کرنا بھی







وطیر ہ شرفاء سے خارج ہے؟ اور پھرحدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بید عاوار دہے:



"اللهم انى اتخذ عندك عهدا لن تخلفنيه فانما انا بشر فاى المؤمنين اذيته شتمته لعنته جلدته فاجعلها له صلواة وزكواة وقربة تقربه بها اليك يوم القيامة."

ترجمہ: ..... 'اے اللہ! میں آپ سے ایک عہد لینا چاہتا ہوں ، آپ میرے حق میں اس کو ضرور پورا کرد یجئے ، کیونکہ میں بھی انسان ہی ہوں ، پس جس مؤمن کو میں نے ستایا ہو، اسے کوئی نامناسب لفظ کہا ہو، اس پر لعنت کی ہو، اس کو مارا ہو، آپ اس کواس شخص کے حق میں رحمت و پاکیزگی اور قربت کا ذریعہ بناد یجئے کہ اس کی بدولت اس کوقیامت کے دن اپنا قرب عطافر مائیں۔''

اس حدیث میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اُپنی طرف سب وشتم کی نسبت فرمائی ہے، جس سے مرادیہ ہے کہ اگر کسی مسلمان کے حق میں میری زبان سے ایسالفظ نکل گیا ہو جس کا وہ مستحق نہیں تو آپ اس کواس کے لئے رحمت وقربت کا ذریعہ بناد بجئے ۔ کیا اس کا ترجمہ ''گلی گلوچ'' کر کے نعوذ باللہ! آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی اخلاقی پستی کی تہمت دھری جائے گا؟ حق تعالی شانہ تحن فہی اور دھری جائے گا؟ حق تعالی شانہ تحن فہی اور مرتبہ شناسی کی دولت ہے کسی مسلمان کو محروم نہ فرمائے۔

٧٠:..... لأهمى كى حكومت:

حدیث کے اصل الفاظ یہ ہیں: "انت واللہ بعد ثلث عبد العصا." (بخدا! بم تین دن بعد گوم ہوگے) میں بخاری (ج:۲ ص:۲۳۹) کے حاشیہ میں 'عبد العصا" کے تحت کھا ہے:

"كناية عن صيرورته تابعا لغيره، كذا في التوشيح. قال في الفتح: والمعنى انه يموت بعد ثلث وتصير انت مامورا عليك وهذا من قوة فراسة العباس."







ترجمہ: ..... 'نیاس سے کنامیہ ہے کہ وہ دوسروں کے تابع موں گے۔ توشیخ میں اس طرح ہے۔ حافظ ُ فتح الباری میں لکھتے ہیں کہ: مرادیہ ہے کہ تین دن بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال موجائے گا، اور تم پر دوسروں کی امارت ہوگی، اوریہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ کی قوتے فراست تھی۔'

خلاصہ مید که' عبدالعصا''جس کا ترجمہ، ترجمہ نگارنے'' لاٹھی کی حکومت' کیاہے، مراداس سے میہ ہے کہتم محکوم ہوگے،اور تمہاری حیثیت عام رعایا کی سی ہوگی۔

مرادا ل سے بیہ ہے لئم موم ہو ہے اور مہاری سیسی عام رعایا کی ہوں۔
یہاں بیم فل کردینا ضروری ہے کہ کنائی الفاظ میں لفظی ترجمہ مراد نہیں ہوتا، اور اگر کہیں لفظی ترجمہ گسیٹ دیا جائے تو مضمون بھونڈ ابن جاتا ہے، اور قائل کی اصل مراد نظروں سے او جھل ہوجاتی ہے۔ مثلاً: عربوں میں "فلان کثیر المر ماد"کالفظ تاوت سے کنابیہ ہے، اگراس کالفظی ترجمہ گسیٹ دیا جائے کہ: ' فلال کے گھر راکھ کے ڈھیر ہیں' توجو شخص اصل مراد سے واقف نہیں وہ راکھ کے ڈھیر تلے دب کررہ جائے گا، اوراسے بی فقرہ مدح کے بجائے ندمت کا آئینہ دار نظر آئے گا… یہی حال …' عبدالعصا' کا بھی سمجھنا چاہئے۔
کے بجائے ندمت کا آئینہ دار نظر آئے گا… یہی حال …' عبدالعصا' کا بھی سمجھنا چاہئے۔
کرنے والے نے اس کالفظی ترجمہ کرڈ الا، اور عام قارئین چونکہ عرب کے محاورات اور لفظ کی اس کینائی مراد سے واقف نہیں اس لئے انہیں لاٹھیوں کی بارش کے سوا پچھ نظر نہیں آئے گا۔
اس کنائی مراد سے واقف نہیں اس لئے انہیں لاٹھیوں کی بارش کے سوا پچھ نظر نہیں آئے گا۔
اس کنائی مراد سے واقف نہیں اس لئے انہیں لاٹھیوں کی بارش کے سوا پچھ نظر نہیں آئے گا۔

"لا ترفع عصاك عن اهلك."

ترجمه:......"اپنے گھر والوں سے بھی لاٹھی ہٹا کر نہ رکھو۔" مجمع البحار میں اس کی شرح میں لکھتے ہیں:

"اي لا تدع تأديبهم وجمعهم على طاعة الله تعالى، يقال: "شق العصا"، اي فارق الجماعة، ولم يرد الصرب بالعصا وللكنه مثل ..... ليس المراد بالعصا المعروفة بل اراد الادب وذا حاصل بغير الضرب."



109

جه فهرست «بخ

www.shaheedeislam.com



ترجمه:..... ويعني ان كي تاديب اور ان كو الله تعالى كي طاعت یرجع کرنے کا کام بھی نہ چھوڑ و،محاورے میں کہاجا تاہے کہ فلاں نے''لاٹھی چیر ڈالی'' یعنی جماعت سے الگ ہوگیا۔ یہاں آ مخضرت صلی الله علیه وسلم کی مراد لاٹھی سے مارنا نہیں، بلکہ بیا یک ضرب المثل ہے ..... يہاں عصا سے معروف لاھي مرادنہيں، بلكه ادب سکھانامراد ہےاور یہ مارنے یٹنے کے بغیر بھی ہوسکتا ہے۔'' اسى طرح ''عبدالعصا'' ميں بھى معروف معنوں ميں لاُٹھى مرادنہيں، نہ لاُٹھى كى حکومت کا بیمطلب ہے کہ وہ حکومت لاٹھیوں سے قائم ہوگی یا قائم رکھی جائے گی، بلکہ خود حکومت واقتدار ہی کو' لاٹھی'' سے تعبیر کیا گیا ہے،اور مطلب بیہ ہے کہتم دوسروں کی حکومت کے ماتحت ہوگے۔حضرت علی رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کےعزیز وخویش اور آپ کے بروردہ تھے،اس لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زیر سابیان کی حیثیت گویا ا یک طرح سے شنراد ہے کی تھی (اگریتیعیر سوءِادب نہ ہو)،حضرت عباس رضی اللّٰہ عنہان کو جو کچھ کہدر ہے ہیں وہ بیہ ہے کہ تین دن بعد آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کا سایئہ عاطفت اٹھتا محسوس ہور ہاہے،اس کے بعدتمہاری حیثیت،ملت ِاسلامیہ کے عام افراد کی ہی ہوگی۔

۵: ....حضرت عباس کامشوره:

قاضی ابو بکر گی کتاب''العواصم من القواصم'' میں حضرت عباس رضی الله عنه کے الفاظ اس طرح نقل کئے گئے ہیں:

"اذهب بنا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلنسأله فيمن يكون هذا الامر بعده، فان كان فينا علمنا فالك، وان كان في غيرنا علمنا فاوصى بنا."(س:١٨١) ترجمه:....." چلو آنخفرت سلى الله عليه وسلم كى خدمت ميں چليں، آپ سے دريافت كريں كه آپ كے بعديا مرخلافت كس كے ياس ہوا تو جميں معلوم ہوجائے گا،











اورا گرکسی دوسرے کے پاس ہوا تب بھی ہمیں معلوم ہوجائے گا،اس صورت میں آپ ہمارے تق میں وصیت فرمادیں گے۔'' اور یہ بعینہ صحیح بخاری ج:۲ ص:۲۳۹ کے الفاظ ہیں، آپ نے اول تو ان الفاظ کا ترجمہ ہی صحیح نہیں کیا، معلوم نہیں کہ بیر جمہ جناب نے خود کیا ہے، یاکسی اور کا ترجمہ نقل کیا ہے۔ دوم:..... یہ کہ اہل علم آج تک صحیح بخاری پڑھتے پڑھاتے آئے ہیں، مگر حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے الفاظ میں ان کو بھی اشکال پیش نہیں آیا۔خود قاضی ابو بکر بن العر بی اس روایت کوفقل کرے لکھتے ہیں:

"رأى العباس عندى اصح واقرب الى الأخرة والتصريح بالتحقيق وهذا يبطل قول مدعى الاشارة باستخلاف على فكيف ان يدعى فيه نص. "(ص:١٨٦١) باستخلاف على فكيف ان يدعى فيه نص. "(ص:١٨٦١) ترجمه:....." حضرت عباس رضى الله عنه كى رائے مير نزديك زياده صحح اورا ترت كے زياده قريب ہے۔ اوراس ميں تحقيق كى تقريح ہے اوراس ميں تحقيق كى تقريح ہے اوراس ميں تحقيق كى تقريح ہے اوراس سے ان لوگول كا قول باطل ہوجا تا ہے جودعوى كى تقريح ہے اوراس سے ان لوگول كا قول باطل ہوجا تا ہے جودعوى خليفه بنائے جانے كا اشاره فر ما يا تھا، چه جائيكه اس باب ميں نص كا دعوى كي كما عائے۔"

انصاف فرمائے کہ جس رائے کوابوبکر بن العربی ڈیادہ سیجے اور اقرب الی الآخرۃ فرمارہے ہیں، آپ انہی کی کتاب کے حوالے سے اسے''خلافت کی فکر پڑنے'' سے تعبیر کرکے حضرت عباس رضی اللہ عنہ کومور دالزام میں اللہ عنہ کومور دالزام میں۔

اور آپ کا بیدخیال بھی آپ کا حسن ظن ہے کہ: ''نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیاری اور وفات کا صدمہ اگر غالب ہوتا تو بیدخیالات اور بیکار وائیاں کہاں ہوتیں''……خود آپ نے جوروایت نقل کی ہے اس میں تصریح ہے کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے بیہ اندازہ لگایا تھا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صحت ما یوسی کی حدمیں داخل ہو چکی ہے، اور



141

چې فېرس**ت** دې



آپائے خدام کوداغ مفارقت دینے والے ہیں، عین اس حالت میں اگرکوئی شخص یہ چاہتا ہے کہ جوامورا ختلاف ونزاع اور امت کے شقاق وافتر اق کا موجب ہو سکتے ہیں، ان کا تصفیہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی سے کر الینا مناسب ہے، تا کہ بعد میں شورش وفتہ نہ ہو، تو آپ کا خیال ہے کہ وہ بڑا ہی سنگ دل ہے، اس کو ذرا بھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق ومجت ہے نہ اسے آپ کی بیاری کا صدمہ ہے، اور نہ وفات کا تم ہے ..... آپ ہی فرمائیں کہ کیا ہے صحت مندانہ طرز فکر ہے؟

آپ کومعلوم ہے کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان ... بنو ہاشم ... کے بزرگ ترین فرد سے ، اور بیر بھی آپ کومعلوم ہے کہ خاندان کے بزرگوں کوالیسے موقعوں پر آئندہ پیش آنے والے واقعات کا ہولنا کہ منظر پریشان کیا کرتا ہے ، اگر کسی البحض کا اندیشہ ہوتو وہ وفات پانے والے خض کی زندگی ہی میں اس کاحل نکالنے کی تدبیر کیا کرتے ہیں۔ بیروزمرہ کے وہ واقعات ہیں جن سے کم ومیش ہر خض واقف ہے ، ایسے موقعوں پر اس فتم کے سردوگرم چشیدہ بزرگوں کی راہنمائی کوان کے حسن تدبر اور دوراندیش پرمحمول کیا جاتا ، اور نہ کسی و بہن میں بید وسوسہ آتا ہے کہ ان بڑے بوڑھوں کو مسکوئی تعلق نہیں ، مرنے والا مرد ہا ہے ان کوالیم باتوں کی فکر پڑی ہے۔

ٹھیک یہی بزرگانہ حسن تد براور دور بنی و دوراندیشی حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو اس رائے پرآ مادہ کررہی تھی کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب دنیا سے تشریف لے جارہ ہیں تو آپ کے بعد آپ کی جانتین کا مسکلہ خدانخواستہ کوئی پیچیدہ صورت اختیار نہ کرلے، اس لئے اس کا تصفیہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے ذریعہ ہوجائے تو بہتر ہے ..... اوران کا بیاندیشہ محض ایک تو ہماتی مفروضہ ہیں تھا بلکہ بعد میں بیوا قعہ بن کر سامنے آیا، اور بیتو حق تعالیٰ شانہ کی عنایت ِ خاصتھی کہ بیزاع فوراً دب گیا، ورنہ خدانخواستہ بیطول پکڑ جاتا تو سوچئے کہ اس امت کا کیا بنتا؟ اب اگر عین مایوی کی حالت میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے اپنی فہم وفراست سے بیمشورہ دیا کہ بینصہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیاتِ عنہ نے اپنی فہم وفراست سے بیمشورہ دیا کہ بینصہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیاتِ









طیبہ ہی میں طے ہوجانا چاہئے، توفر مائے کہ انہوں نے کیابرا کیا؟

اوپر میں نے جس عنایت خداوندی کا ذکر کیا ہے، غالبًا اس کی طرف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی اللہ علیہ وسلی اللہ والمؤمنون الا ابابکر!" میں اشارہ فرمایاتھا، چنانچہ:

"عن عائشة قالت قال لى رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم فى مرضه ادعى لى ابابكر اباك واخاك حتى اكتب كتابا فانى اخاف ان يتمنى متمن ويقول قائل انا اولى، ويأبى الله والمؤمنون الا ابابكر!"

(صحیحمسلم ج:۲ ص:۳۷۳)

ترجمہ: ..... ' حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے مرض الوفات میں مجھ سے فرمایا کہ میرے پاس اپنے باپ ابوبکر کواور اپنے بھائی کو بلاؤ تاکہ میں ایک تحریر لکھ دول کیونکہ مجھے اندیشہ ہے کہ کوئی تمنا کرنے والا تمنا کرے، اور کوئی کہنے والا کہے کہ میں سب سے بڑھ کرخلافت کا مستحق ہوں، دوسرانہیں ۔ حالانکہ اللہ تعالی اور اہل ایمان ابو بکر کے سواکسی اور کا افکار کرتے ہیں۔''

صیح بخاری کی ایک روایت میں ہے:

"لقد هممت .... او اردت ان ارسل الى ابى بكر وابنه فاعهد ان يقول القائلون او يتمنى المتمنون شم قلت يأبى الله ويدفع المؤمنون او يدفع الله ويأبى المؤمنون." (صحح بخارى ٢:٢ ص ٢٠٨٢٨٢١)

ترجمہ:......''میرا ارادہ ہوا تھا کہ میں ابوبکر اور ان کے صاحبزادے کو بلا بھیجوں اورتح ریکھوادوں ، کیونکہ مجھے اندیشہ ہے کہ



چە**ن**ېرىت «ج



حِلداوْل



کہنے والے کہیں گے اور تمنا کرنے والے تمنا کریں گے، کین پھر میں نے کہا اللہ تعالی (ابوبکر ٹے سواکسی دوسرے کا) انکار کریں گے، اور مسلمان مدافعت کریں گے۔ یا بیفر مایا کہ اللہ تعالی مدافعت فرمائیں گے۔ وراہل اسلام انکار کردیں گے۔''

اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جس نزاع واختلاف کا اندیشہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ کولاحق تھا، اور جس کا وہ تصفیہ کرالینا چاہتے تھے، اس اندیشے سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذہن مبارک بھی خالی نہیں تھا، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم خود بھی چاہتے تھے کہ اس کا تحریری تصفیہ کربی دیا جائے، کیکن پھر آپ نے حق تعالی شانہ کی رحمت وعنایت اور اہل اسلام کے فہم وبصیرت پراعتماد کرتے ہوئے اس معاملہ کوخدا تعالی کے سپر دفر مادیا کہ انشاء اللہ اس کے لئے ابو بکر رضی اللہ عنہ بی کا انتخاب ہوگا، اور اختلاف و نزاع کی کوئی نا گفتہ بہ صورت انشاء اللہ پیش نہیں آئے گی۔

الغرض حضرت عباس رضی اللہ عنہ کا یہ بزرگانہ مشورہ نہایت صائب اور مخلصانہ تھا اور اس میں کوئی الیی بات نظر نہیں آتی جس کی صفائی یا معذرت کی ضرورت لائق ہو۔ رہا حضرت عباس رضی اللہ عنہ کا یہ ارشاد کہ اگر خلافت ہمارے سواکسی اور صاحب کو ملے گی تو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے بعد ہونے والے خلیفہ کو ہمارے بارے میں وصیت فرمادیں گے، یہ بھی محض اپنے مفادات کا تحفظ نہیں (جسیا کہ سوال میں کہا گیا ہے) بلکہ یہ ایک دقیق حکمت پر مبنی ہے۔ وہ یہ کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلقین کی عزت وتو قیر در حقیقت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی محبت وعظمت اور عزت وتو قیر کا ایک شعبہ ہے، در حقیقت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے تمام خدام اور متعلقین کے بارے میں، کہیں وجہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے تمام خدام اور متعلقین کے بارے میں، کہیں حضرات انصار کے جارے میں، کہیں حضرات انصار کے بارے میں اور کہیں حضرات انصار کے بارے میں، کہیں حضرات انصار کے حالے حسین کے بارے میں اور کہیں حضرات انصار کے حسی کے طالب علم ان امور سے بخو بی واقف ہیں۔





حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے مشورہ وصیت کا منشا یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلافت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اعزہ وا قارب کونہ ملے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان کی عظمت و تو قیر کے بارے میں خصوصی وصیت فرما جا ئیں تا کہ خلافت بلافصل سے ان کی محروئی کوان کے نقص اور ناا بلیت پرمحمول نہ کیا جائے اور لوگ ان پر طعن و تشنیع کر کے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے جفا و بے مروتی کے مرتکب نہ ہوں ، پس حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو نادات کی نہیں ، بلکہ ان لوگوں کے دین وایمان کی ہے جوا پنی خام عقلی سے ان کی خلافت سے محروئی کوان پرلب کشائی کا بہانہ بنالیس۔

اوراگریمی فرض کرلیا جائے کہ وہ خلافت سے محرومی کی صورت میں اپنے خاندان کے مفاد کے تحفظ کے بارے میں آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے وصیت کرانا چاہتے تھے، تب بھی سوچنا چاہئے کہ آخر وہ کس کا خاندان ہے؟ کیا خانوادہ نبوت کے بارے میں آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی کلمہ خیر کہلانا جم ہے؟ حضرت عباس رضی اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ علیہ وسلم سے کوئی کلمہ خیر کہلانا جم ہے؟ حضرت عباس رضی اللہ عنہ اللہ عنہ وسلم کا خاندان ایم مسلمان کی نظر میں اس لائق بھی نہیں کہ میں، کیا آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خاندان ایک مسلمان کی نظر میں اس لائق بھی نہیں کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بارے میں کوئی کلمہ خیر امت کوارشاد فرما ئیں؟ اور جو شخص ایسا خیال بھی دل میں لاے تواسط عن و شنیع کا نشانہ بنالیا جائے؟ اناللہ وانالیہ راجعون!

کیا اسی مرض الوفات میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے ... تکلیف کی شدت کے باوجود ... حضرت البه علیہ وسلم نے ... تکلیف کی شدت کے باوجود ... حضرت البو بکر رضی الله عنہ کے بارے میں وصیت نہیں فرمائی ؟ کیا غلاموں اور خادموں کے بارے میں وصیت نہیں فرمائی ؟ کیا غلاموں اور خادموں کے بارے میں وصیت نہیں فرمائی ؟ ... اگر کسی نیک نفس کے دل میں خیال آتا ہے کہ آپ صلی الله علیہ وسلم خاندانِ نبوت کے بارے میں بھی کوئی وصیت فرمادیں تواس کوخود غرضی برجمول کرنا کیا صحیح طرز فکر ہے؟

غالبًا اسى مرض الوفات ميں آنخضرت صلى الله عليه وسلم، امهات المؤمنين ﷺ سے





فرماتے تھے:

"ان امركن مما يهمني من بعدي ولن يصبر عليكن الا الصابرون الصديقون."

(ترندی ج:۲ ص:۲۱۲،منا قب عبدالرحمٰن بن عوف ٌ،متدرک حاکم ج:۳ ص:١٣١٢، موارد الظمأن ص:٥٦٥ حديث:٢٢١٦، مشكوة ص:٥٦٧) ترجمہ:..... بے شک میرے بعد تمہاری حالت مجھے فکرمند کررہی ہے،اورتمہارے(اخراجات برداشت کرنے) برصبر

نہیں کریں گے مگرصا براورصدیق لوگ۔''

الغرض زندگی سے مایوسی کی حالت میں مرنے والے کے متعلقین کے بارے میں فكرمندي ايك طبعي امرہے،خود آنخضرت صلى الله عليه وسلم...نو كل على الله اورتعلق مع الله كے سب سے بلندترین مقام پر فائز ہونے کے باوجود...اینے بعدایے متعلقین کے بارے میں

فکرمند ہوئے ،اسی کاعکس حضرت عباس رضی اللّٰدعنہ کے قلب مبارک پریڑااوران کوخیال ہوا کہآ پ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے اہل خاندان کے بارے میں بھی کچھارشا دفر ماجائیں۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے اپنے اہل قرابت کے بارے میں بھی بڑی تا کیدی وسیتیں فر مائی ہیں، یہی وجہ ہے کہ حضرات صحابہ کرامؓ، خصوصاً حضرات خلفائے راشدین رضی الله عنهم اجمعین کوآپ صلی الله علیه وسلم کے اہل قرابت کی رعایت کا بہت ہی

اہتمام تھا،جس کے بے ثاروا قعات پیش نظر ہیں، یہاں حضرت ابوبکرصدیق رضی اللّٰہ عنہ کا ایک فقر اُقل کرتا ہوں جسے''العواصم'' صفحہ: ۴۸ کے حاشیہ میں شیخ محبّ الدین الخطیبُ نے

صحیح بخاری کے حوالے سے قل کیا ہے:

"والذي نفسي بيده! لقرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم احب الى ان اصل من قرابتي. " (صحيح بخارى ج: الص:۵۲۷، باب مناقب قرابت رسول الله صلى الله عليه وسلم ) ترجمہ:....."اس ذات کی قشم جس کے قبضہ میں میری



چې فېرس**ت** دې



حِلداوْل



جان ہے! البتہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل قرابت کے ساتھ حسن سلوک سے حسن سلوک سے زیادہ محبوب ہے۔''

بلاشبہایک مؤمن مخلص کا یہی ایمانی جذبہ ہونا چاہئے کیونکہ بیہ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق ومحبت کی نمایاں علامت ہے،آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاارشادگرامی ہے:

"احبوا الله لما يغذو كم به من نعمه واحبونى الحب الله واحبوا الله لما يغذو كم به من نعمه واحبونى لحب الله واحبوا اهل بيتى لحبى. " (ترندى ٢:٢ ص:٢٠٠ ما م ج:٣ ص:٥٩ من ابنء بالله وصححه الحاكم وافقه الذهبي ورقم له السيوطي في الجامع الصغير بالصحة ج:١ ص:١١) ترجمه: ..... "الله تعالى سے محبت ركھو، كيونكه اپني نعمتوں كي ساتھ تمہيں پالتا ہے، اور مجھ سے محبت ركھوالله تعالى كى محبت كي وجہ سے وجہ سے اور مير حائل بيت سے محبت ركھوميرى محبت كي وجہ سے د

حضرت عباس رضی الله عنه کے اس مشورہ پر کہ چلوآ تخضرت صلی الله علیه وسلم سے استصواب کرالیس کہ خلافت ہمارے پاس ہوگی پاکسی اور صاحب کے پاس؟ حضرت علی کرم الله وجهہ نے فرمایا:

٢:.....حضرت على رضى الله عنه اورطلب خلافت:

"انـا والله لـئن سألناها رسول الله صلى الله عليه وسلم فمنعناها لا يعطيناها الناس بعده.

وانسی والله لا اسألها رسول الله صلی الله علیه وسلم." (العواصم ص:۸۷۱، هیچی بخاری ج:۲ ص:۲۳۹) ترجمه: "بخدا! اگر تهم نے رسول الله صلی الله علیه وسلم سے اس بارے میں سوال کیا اور آپ صلی الله علیه وسلم نے ہم کونہ دی تو لوگ جمیں آپ صلی الله علیه وسلم کے بعد نہیں دیں گے۔

(144)









اور بخدا! میں تو رسول الله صلی الله علیه وسلم سے اس کے بارے میں سوال نہ کروں گا۔''

جلداول

جس شخص کے ذہن میں حضرت علی کرم اللہ وجہد کی طرف سے میل نہ ہووہ تو اس فقرہ کا مطلب یہی سمجھے گا کہ ان کامقصود حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے مشورے کو قبول نہ کرنا تھا،اوراس پرانہوں نے ایک ایسی دلیل بیان کی کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ کواس پر

رہ ماہ دون پو ہوں ہے۔ یہ ہی ہی ہی ہی کہ حس طرح یہ اختال ہے کہ آموش ہونا پڑا، لینی جب خود آپ بھی تسلیم کرتے ہیں کہ جس طرح یہ اختال ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم خلافت ہمیں دے جائیں، اسی طرح یہ بھی اختال ہے کہ سی اور صاحب کا نام تجویز فرمادیں، اب اگریہ معاملہ ابہام میں رہے تو اس کی گنجائش ہے کہ

صاحب 6 مام ہو پر سرمادیں، اب اسر بیدمعاملہ ابہام یں رہے وال کی جا ل ہے لہ مسلمان خلافت کے لئے ہمیں منتخب کرلیں، لیکن اگر سوال کرنے پر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمادیا تو ہمارے انتخاب کی کوئی گنجائش ہی باقی نہیں رہے گی، اب فرمائے کہ رہے

، میں ہے۔ ۔ انہام کی صورت آپ کے خیال میں ہمارے لئے بہتر ہے یا تعیین کی صورت؟

ظاہر ہے کہ اس تقریر پردور دور بھی کہیں اس الزام کا شائبہ نظر نہیں آتا جو آپ نے بیکہ کر حضرت علی رضی اللہ عندیر عائد کرنا چاہاہے کہ:

''ان کاارادہ یہی ظاہر ہوتا ہے کہ خواہ رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وسلم انکار ہی کیوں نہ کردیں انہیں اپنی خلافت درکار ہے، اور بیہ بھی کہ انہیں احتمال یہی ہے کہ آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم منع فر مادیں گے، اس لئے انہوں نے کہا میں سوال نہ کروں گا اور بعد میں رسول

ے بین کے ہم ہوں ہے ہوئی وہ کا جہ کوروں کا دور بادر ہوگا۔'' اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کے بعداس خلافت کوحاصل کروں گا۔''

اس الزام کی تر دید کے لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا طرزِعمل ہی کافی ہے،اگر ان کاارادہ یہی ہوتا کہ انہیں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ممانعت کے علی الرغم ...نعوذ باللہ ...

ا بی خلافت قائم کرنی ہے تو وہ ضروراییا کرتے، کیکن واقعات شاہد ہیں کہ خلفائے ثلاثہ کے

<mark>دور میں انہوں نے ایک دن بھی خلافت کا دعوی نہیں ۔</mark>

حضرت على رضى الله عنه جانتے تھے كه خلافت نبوت كا مدارمحض نسبى قرابت پر





نہیں، بلکہ فضل و کمال اور سوابق اسلامیہ پر ہے، اور وہ یہ بھی جانتے تھے کہ ان امور میں حضرت صدیق اللہ عنہ سب سے فائق ہیں اور ان کی موجود گی میں کوئی دوسرا شخص خطرت صدیق نہیں صحیح بخاری میں ان کے صاحبز ادہ حضرت محمد ابن الحقیلہ سے مروی ہے:

"قلت لابی: من ای الناس خیر بعد النبی صلی الله علیه وسلم؟ قال: ابوبکر! قال قلت: ثم من؟ قال: عمر! وخشیت ان یقول عثمان، قلت: ثم انت؟ قال: ما انا الا رجل من المسلمین!" (صحیح بخاری ج: اص: ۱۵۸) ترجمه: ....." میں نے اینے والد ماجد حضرت علی رضی الله

رجمہ: ..... یک لے اپنے والد ماجد طرت کی رسی اللہ عنہ سے عرض کیا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد سب سے افضل و بہتر آدمی کون ہے؟ فرمایا: ابو بکڑ! میں نے عرض کیا: ان کے بعد؟ فرمایا: عمر اللہ بھے اندیشہ ہوا کہ اب پوچھوں گا تو حضرت عثان گانام لیں گے، اس لئے میں نے سوال بدل کر کہا کہ: ان کے بعد آپ کا مرتبہ ہے؟ فرمایا: میں تو مسلمانوں کی جماعت کا ایک فردہوں۔' وہ اپنے دور خلافت میں برسر منبر بیاعلان فرماتے تھے:

"خير هذه الامة بعد نبيها ابوبكر وبعد ابى بكر عمر رضى الله عنهما، ولو شئت اخبرتكم بالثالث لفعلت." (منداحم ج:۱ ص:۲۰۱)

ترجمہ:.....ن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اس امت میں سب سے افضل ابوبکر ہیں، اور ابوبکر کے بعد عمر، رضی اللہ عنہما، اور اگر میں جا ہوں تو تیسر مے مرتبہ کا آدمی بھی بتا سکتا ہوں۔' اس سلسلہ کی تمام روایات حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ نے ''اذاللہ النجفاء'' جلد: اصفحہ: ۲۲ میں جمع کردی ہیں، وہاں ملاحظہ کرلی جائیں۔

حضرت على رضى الله عنه يہ بھى جانتے تھے كه آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے آخرى

Www.

المرسف والم

www.shaheedeislam.com



ایام میں ابوبکر رضی اللہ عنہ کو جوامامت ِصغری تفویض فرمائی ہے، یہ در حقیقت امامت کبری کے لئے ان کا استخلاف ہے۔

> "اخرج ابوعمرو في الاستيعاب عن الحسن البصرى عن قيس بن عباد قال: قال لي على بن ابي طالب: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم مرض ليالي واياما ينادى بالصلواة فيقول: مروا ابابكر يصلى بالناس! فلما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم نظرت فاذا الصلواة علم الاسلام وقوام الدين فرضينا لدنيانا من رضي رسول الله صلى الله عليه وسلم لديننا فبايعنا ابابكر رضى الله عنه." (ازالة الخفاء ح: اص: ١٨)

> ترجمه:.....''حافظ ابوعمروا بن عبدالبرُّ الاستيعاب ميں حضرت حسن بھری سے اور وہ قیس بن عباد سے روایت کرتے ہیں كه حضرت على رضي الله عنه نے مجھ سے فر مایا كه: رسول الله صلى الله علیہ وسلم کئی دن رات بیار رہے،نماز کی اذان ہوتی تو آپ صلی اللّٰد عليه وسلم فرماتے: ابو بکر کو کہو کہ نمازیڑھائیں۔پس جب رسول اللہ صلی الله علیه وسلم کا وصال ہوا تو میں نے دیکھا کہ نماز اسلام کا سب سے بڑا شعار اور دین کا مدار ہے، پس ہم نے اپنی دنیا (کے ظم ونش) کے لئے اس شخص کو پیند کرلیا جس کورسول الله صلی الله علیه وسلم نے ہمارے دین کے لئے پیند فرمایا تھا، اس لئے ہم نے ابو بکر رضی اللہ عندسے بیعت کی ''

اس کئے حضرت علی کرم اللّٰہ و جہہ کوآنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم سے یہ یو چھنے کی ضرورت نہیں تھی کہ آپ کے بعد خلیفہ کون ہوگا؟ اسی کے ساتھ حضرت علی رضی اللہ عنہ میں بھی خلافت ِنبوت کی صلاحیت واہلیت بدرجهُ اتم موجودُ تھی ،اورآ مخضرت صلی الله علیه وسلم









کے متعددارشادات سے انہیں یہ بھی معلوم تھا کہاس خلافت ِنبوت میں بھی ان کا حصہ ہے، اوربیر که خلافت اینے وقت موعود بران کوضرور نینچے گی ،ان ارشادات نبوبیسلی اللہ علیہ وسلم کی تفصيل وتشريح كاييم وقع نهين، يهال صرف ايك حديث نقل كرتا هون:

> "عن ابى سعيد الخدرى رضى الله عنه قال: كنا جلوسا ننتظر رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرج علينا من بعض بيوت نسائه، قال: فقمنا معه فانقطعت نعله فتخلف عليها على يخصفها فمضي رسول الله صلى الله عليه وسلم ومضينا معه، ثم قائم ينتظره وقمنا معه، فقال: أن منكم من يقاتل على تاويل هذا القران كما قاتلت على تنزيله. فاستشرقنا وفينا ابوبكر وعمر رضي الله عنهما، فقال: لا! ولكنه خاصف النعل. قال؛ فجئنا نبشره قال وكأنه قد سمعه." (منداحم ج.٣ ص: ٨٢ ، قال الهيشمي رواه احمد ورجاله رجال الصحيح غير فطر بن خليفه وهو ثقة. مجمع الزوائد ج:٩ ص:١٣٣١)

> ترجمہ:.....' حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: ہم بیٹھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا انتظار کررہے تھے، پس آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم از واج مطہرات میں سے کسی کے گھرسے باہرتشریف لائے، پس ہم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جانے کے لئے اٹھے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کالعل مبارک ٹوٹ گیا،حضرت علی رضی اللہ عنداس کی مرمت کے لئے رک گئے اورآ مخضرت صلی الله علیه وسلم چل پڑے، ہم لوگ بھی آ پ صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ چل پڑے، پھرآ پ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت علی رضی اللّٰدعنہ کے انتظار میں کھڑے ہو گئے اور ہم لوگ بھی تھہر گئے ۔









پس آ پے صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ: بے شک تم میں سے ایک شخص قرآن کی تاویل پر قال کرے گا، جیسا کہ میں نے اس کی تنزیل پر قال کیا ہے۔ پس ہم سب اس کے منتظر ہوئے کہ اس کا مصداق کون ہے؟ ہم میں حضرت ابوبکر وعمر رضی اللہ عنہما بھی تھے۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: اس سے تم لوگ مراز نہیں ہو، بلکہ وہ جوتا گانتھنےوالا مراد ہے۔ابوسعیدخدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم خوشخبری دینے کے لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس آئے تو اییامحسوں ہوا گویاانہوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیارشاد سلے سے س رکھا ہے۔

اس تفصیل سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ارشاد کا مطلب واضح ہوجا تا ہے کہ میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے اس بارے میں سوال نہیں کرتا ، اور پیر کہ اگر آ پے صلی الله عليه وسلم نے انکار فر ماديا تو مسلمان ہميں بھی نہيں دیں گے، کيونکه اگر آنخضرت صلى اللّٰدعليه وسلم اس موقع پرييفر ماتے (اورييفر ما نامحض احمّال نہيں تھا بلكہ يقينی تھا) كەميرے بعد علی گوخلیفہ نہ بنایا جائے بلکہ ابو بکر گوخلیفہ بنایا جائے تو اس کا متبادر مفہوم تو یہی ہوتا کہ آنخضرت صلی اللّٰدعلیه وسلم کے بعد خلیفہ بلافصل حضرت علی رضی اللّٰدعنهٰ ہیں، لیکن لوگوں کو به غلط فنهی ضرور ہوسکتی تھی کہ علیٰ میں خلافت کی صلاحیت واہلیت ہی نہیں، یا بیہ کہ خلافت نبوت میں ان کا سرے سے کوئی حصہ ہی نہیں ، اور آپ کے دور ہُ خلافت میں آنخضرت صلی الله عليه وسلم كےاسى ارشاد كو پيش كر كےلوگوں كواس غلطة نهى ميں ڈالا جاسكتا تھا كه آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا تھا كە:''ميرے بعد على كوخليفه نه بنانا'' په تھا غلونهي كاوه انديشه جس كى بنا پرحضرت علی رضی الله عنه نے فر مایا کہ اگر اس موقع پر آمخضرت صلی الله علیه وسلم نے ہمیں روک دیا تواندیشہ ہے کہ سلمان اس کوایک دائمی دستاویز بنالیں گےاورہمیں خلافت کے لئے نااہل تصور کرلیا جائے گا۔ ظاہر ہے کہ پیغلط فہمی، جس کا اندیشہ تھا، نہ صرف منشائے نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف ہوتی بلکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ان







ارشادات کے ساتھ ایک بدترین ظلم بھی ہوتا، جوآپ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے بارے میں ارشا دفر مائے ہیں۔

ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا انك رؤف رحيم

(سائل کا دوسراخط)

محترم المقام جناب علامه محمد يوسف لدهيا نوى صاحب! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وبعد!

جناب کامحبت نامه ملا، بدایک حقیقت ہے کتح ریمیں بہت وقت صرف ہوتا ہے، پھرآ پ جیسے مصروف آ دمی کے لئے اور بھی مشکل ہے، کین جیسا کہ جناب نے تحریر فرمایا ہے کہ:'' رفع التباس'' کوالگ ہے شائع کرانے کا ارادہ ہے،اس لئے کچھ وضاحت طلب با تیں تحریر کرنے کی جرأت کرر ہاہوں۔ کیونکہ بیہ باتیں ہماری اعلیٰ درجہ کی کتابوں میں درج ہیں۔مترجمین حضرات نے ترجمہ کرتے وقت بریکٹس کےاندر فاصل الفاظ کا اضافہ کر کے پیچید گیاں پیدا کرنے کے سوا اور کیچھنہیں کیا،لہزاعوام کو دوطرح سے نقصان میں مبتلا کیا، ایک تولوگ شک میں مبتلا ہوتے ہیں اوراس شک کا فائدہ امامیہ حضرات اٹھاتے ہیں کہ اہل سنت کے مذہب پرطعن کرتے ہیں،اوراینے باطل عقائد کی اشاعت شروع کردیتے ہیں، ایک عامی سنی مسلمان جس کا مذہب سنی سنائی باتوں اور پچھ معاشر تی رسموں پر (جواسے ورثے میں ملتی ہیں) مبنی ہوتا ہے،اگرا مامیہ نہ بھی بنے تو ان سے متأثر ہوجا تا ہے اور خود اینے اکابرسے بدگمان۔

اورتمام باتيں ميں انشاءالله ملا قات پر ہی عرض کروں گا،کیکن فی الحال چندوہ با تیں تح ریرکرتا ہوں کہا گران کی صفائی ہوجائے تو جناب کی پتح ریالیک مقدس تحقیق کا مرتبہ یائے گی (اِنشاءاللہ)۔

جناب نے تحریر فرمایا ہے: ''بہرحال حضرت ابوبکر ؓ کے متنبہ کردینے کے بعد انہوں نے اس حدیث میں نہ کوئی جرح اور قدح فرمائی نہ منازعت کی ، بلکہ اینے موقف









<u>سے دستبر دار ہو گئے اور بیان مؤمنین قانتین کی شان ہے جن میں نفسانیت کا کوئی شائبہیں</u> ہوتا۔'' اس تحریر کو دیکھنے کے بعد اگر بیشلیم کیا جائے گا کہ حضرت علیؓ نے حضرت ابو بکر صدیق کا فیصلہ خلوص نیت سے تتلیم کیا اور اپنے موقف سے دستبردار ہو گئے تو پھر شکوہ و شكايت كاكيامعنى؟ جناب نياس بيان كے بعد 'باب فرض المحمس' كى جس حديث كا حوالہ دیا ہے اسے ' ثم جئتمانی'' سے آ کے کار انقل فر مایا ہے خوداس حدیث میں اس سے پہلے بیان ہےخودحضرت عرکا کہان کواس فیصلہ پرشکایت تھی۔حضرت عمرشخاطب کر کے کہہ رہے ہیں:''اورتم اس وقت سے اس مسکہ میں شکوہ کرتے تھے'' لیکن حقیقت میں بات شکوہ و شکایت تک ہی محدود نتھی ،اسی بخاری کی یکیٰ بن بکیروالی روایت کودیکھیں تو معلوم ہوتا ہے که حضرت فاطمهٔ اس مسئله میں حضرت ابو بکر ﷺ ناراض ہو گئیں بلکہ اپنی وفات تک ان سے بات نہیں کی۔'' فتح الباری'' لا بن حجرٌ الجزء الناسع میں تحریر ہے کہ ان کو بھیجا گیا تھا ( جھیجے والے حضرت علیؓ تھے)"ان فياط مة ارسلت الى ابى بكر تسأله ميراثها. "غور فر مائیں ۔اس شخص سے ناراض، جس نے اپنا ذاتی مال سارا رسول الله صلی الله علیہ وسلم پر تقىدق كرديا تھا، كيامعنى ركھتى ہے؟ ابن حجرؓ نے جلدنمبر: ٧ كے حاشيہ ميں جو بحث كى ہے، وہاں تحریر فرماتے ہیں کہ:'' بیجدائی نتیج تھی غصہ کی وراثت کے نہ ملنے پر۔''اس مضمون کومیں نے تیسیر الباری میں بھی دیکھا، علامہ وحیدالزمان نےصفحہ: ۲۸۱، ۲۸۰ پرتحریر فرمایا ہے: ''فاطمیّاکی ناراضگی بمقتضائے صاحبزادگی تھی ،اس کا کوئی علاج نہ تھا۔'' پیعبارت میں نہیں سمجھا کہ جناب کیا کہنا چاہتے ہیں۔اس کے آگے انہوں نے طویل کلام کیا ہے جو کہ غیر متعلق اور بے معنی ہے، چونکہ ابو بکڑنے فیصلہ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے مطابق کیا، پیر فیصله ان کا اپنانہیں، اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ تھا، پھر ابو بکر ﷺ ناراضگی كيامعنى؟ بات يهيں برختم نهيں ہوتى،اسى حديث ميں آگے ديكھيں:''حضرت فاطمه ًكى حیات میں حضرت علیٰ کولوگوں میں وجاہت حاصل تھی، جب حضرت فاطمہ گاانتقال ہو گیا، حضرت علی فی لوگول کارخ پھرا ہوا یایا تو حضرت ابوبکر سے سلح اور بیعت کی درخواست کی۔'' گویا بیرسلح اور بیعت بحالت مجبوری قبول فر مائی اور جومقام حضرت علیٰ کوصحابہؓ کے



نې فېرست « پ





درمیان حاصل تھا وہ جناب گی ذاتی وجاہت ولیافت کی وجہ سے نہ تھا بلکہ صحابہ خضرت فاطمہ اللہ کا لحاظ کرتے ہوئے ان کو اہمیت دیتے تھے۔ ان کی وفات پر حضرت علی نے وہ مقام کھودیا، جب تک لوگوں نے نگا ہیں نہ پھیریں وہ نہ توصلے پر آمادہ ہوئے اور نہ بیعت پر، اناللہ واناالیہ راجعون! پھر راضی بھی ہوئے تو شرائط لگاتے ہیں کہ تنہا آیئے، آخر عمر کی مقام نہیں رکھتے تھے؟ کیا عمر کوئی مقام نہیں کے آدمی تھے؟ ابو بکر کی افضلیت تسلیم، کیا عمر کی خدمات، ان کا ایمان، ان کا اسلام کوئی اور مثال آپ پیش کر سکتے ہیں؟ جو پھھ اسلام کے لئے عمر نے کیا، کیا آپ ایک دوسرانام لے سکتے ہیں؟ خوداسی حدیث میں حضرت علی اس بات کا اقرار کیا، کیا آپ ایک دوسرانام لے سکتے ہیں؟ خوداسی حدیث میں حضرت علی اس بات کا اقرار فرار ہے ہیں کہ: ''قرابت کی وجہ سے وہ خلافت کو اپنا تی سجھتے رہے ہیں۔''

کیا اس مقصد کے حصول کے لئے جنگ ِصفین بریانہیں کی گئی؟''عراقی'' اور " تحجی "جوکہ شیعان علی کہلائے" شامیوں" اور عربوں سے کس لئے دست وگریباں کئے گئے؟ وہ بھی ایسے وقت میں جبکہ حضرت امیر معاوییؓ ورومیوں سے جنگ در پیش تھی، کیا حضرت علیؓ کے بیے جمی اور عراقی شیعان وہی لوگ نہیں تھے جو تل عثمانؓ کے ہیروہونے پر ناز کرتے تھے،ان ہی لوگوں نے حضرت علی وخلافت دلوائی اور مجبور کیا کہ مسلمانوں کی صفوں کو درہم برہم کریں، مسلمانوں میں انتشار پیدا کرنے کا پہلا کامیاب کارنامہ یہی انجام دیا گیا، آخر چنگیزخان، نپولین اوراس قبیل کےاورلوگوں کےحالات بھی تو ہیں،حالانکہ بیلوگ کا فرتھے پھر بھی ایسے غافل اوربےبس نہ تھے کہ سی اہم شخصیت کے آل کے سلسلہ میں بینہ معلوم کر سکیں کہ قاتل کون ہے؟ خودجن سپاہیوں کے ساتھ میدانِ کارزار میں مصروف ہوں ان کے متعلق ہی نہ جانتے <u>ہوں کہ س قماش کے لوگ ہیں؟ انگریزوں اور فرانسیسیوں کی صدیوں پرانی میثمنی کسی سے </u> پوشیدہ نہیں، لائف آف نپولین کامصنف ایک انگریز ہے، جس نے اعتراف کیا ہے کہا ہے اینے ایک ایک سیاہی کا نام یا در ہتا تھا، اور صرف ایک نپولین ہی نہیں، بے شار مشاہیرا یسے گزرے ہیں، اورآپ بھی بخوبی علم رکھتے ہیں کہ اپنی سلطنت کے گوشے گوشے کے حالات سے کیسے باخبرر ہتے تھے، قتی ذہول اور اجتہادی غلطی آخر کہاں کہاں اور کب تک ساتھ دے گی؟ جس شخص کے تدبر کا بیاعالم ہو کہ اپنے حقیقی بھائی تک کو اپنا موافق نہ بناسکے اور جب



نه فهرست « إ





حضرت عقیل ان سے ناراض ہوکر معاویہ کے پاس گئے تو کیا ہوا؟ اور پیسلسلہ کب صفین کے بعد ختم ہوگیا تھا؟'' بنوامیہ'' اور'' بنوعباس'' کے ادوار میں''علوی'' اور' عباس'' خروج ایک دوتو نہیں کہ سے سے پوشیدہ ہول، ایک خط میں سیسب بیان غیر ممکن ہے۔

اس میں شک نہیں کہ شاہ ولی اللّٰہ نے اذالة الحفاء میں حضرت علی ہے مناقب بیشار بیان کئے ہیں (حالا نکہ ابو بر ﴿،عُمْرٌ،عُمْلٌ،عُمْلُ ﷺ کے دورِخلافت میں اسلام کو جوفر وغ حاصل ہوا، طر نے حکومت، معاشرت غرضیکہ ہرشم کی تفصیل ہے جوانہوں نے کھی ) اس کے علاوہ اور کھی کیا سکتے تھے؟ پھر شاہ ولی اللّٰہ گاما خذ زیادہ تر " دیاض المنتضرة للمحب الطبری " ہی رہا، نہایت کثر ت سے موضوع اورضعیف روایتیں فدکور ہیں، اور جہاں تک میرا حافظہ کام کرتا ہے ان صاحب نے اور تاریخ اسلام کے مؤلف نجیب خیر آبادی نے بھی حضرت علی کی خلافت کے حالات تحریر کرنے کے بعد باب اس کی خلافت کو سائم کیا ہے: " حضرت علی بھیشت گورز کوفئ ۔

میراخیال تھا کہ عمرؓ کی تقریر پرعلامہ عینیؓ کا خیال بھی دیکھوں ،کین گناہ گارا بھی تک ایسانہ کرسکا، ہاں فتح الباری کی ہے ویں جلد کے ۱۴ ۵ اصفحہ پرییہ بحث ہے، وہاں تین احادیث کا حوالہ موجود ہے:

ا: .....عمر بن شبة من طریق ابی البختری علی سبیل المیراث (نسائی)۔

۲: ..... بلکه نسائی میں بھی من طریق عکر مه علی سبیل الولایة کا حوالہ ہے۔

۳: ..... اور بطور والی کے مطالبہ کے، سلسلہ ابوداؤد کی حدیث کا بھی ذکر ہے،
بہرحال نسائی جسیا کہ آپ کے بھی علم میں ہے حدیث کے معاملہ میں بخار گ سے بھی سخت شے، ان تینوں احادیث کی روثنی میں ہی کوئی رائے درست ہوسکتی ہے۔ اس سلسلہ میں ایک بات بیواضح فرمادیں کہ کیا بات مانع تھی کہ حضرت علی نے کسبِ معاش کی طرف کوئی توجہ نہ دی، حالانکہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم اس طرف امت کوراغب فرماتے تھے، جب مطالبہ نکاح کا فرمایا تو بچھ نہ تھا کہ زرہ بھے دی گئی، آگے فاطمہ تو ہی نہیں، رسولِ خداصلی الله علیہ وسلم کو بھی اذیت دیتے ہیں کہ آپ صلی الله علیہ وسلم کے دشمن کی بیٹی سے نکاح فرمانے کا







ارادہ کرتے ہیں، نکاح تو خیر چارتک ہوسکتے ہیں کین ایسا شخص جوایک ہیوی کی کفالت اور خود اپنی کفالت نہ کرسکے کیا اسے بھی اجازت ہے کہ نکاح پر نکاح کرتا چلا جائے؟ کتب احادیث میں وقتی طور پر صرف دو کام کرتے نظر آتے ہیں، یہودی کے باغ میں پانی دینا یا پھرایک مرتبہ گھاس کا ٹنا .....

الجواب بسم (للنم لارحيم لاحسر للنم وكفي وسلام على حباره (لنزيق لرصطفى مخدم ومكرم، زيدت عناياتهم ،السلام عليم ورحمة الله و بركاته!

یہ ناکارہ قریباً دومہینے کے بعدایئے دفتر میں حاضر ہوسکا، پھر جمع شدہ کام کے ہجوم نے جناب کا گرامی نامہ اٹھا کر دیکھنے کی بھی مہلت نہ دی ، آج ذرا سانس لینے کا موقع ملا تو آپ کا خط لے کربیٹھ گیا ہوں ، تفصیل سے لکھنے کا موقع اب بھی نہیں ، تا ہم مخضراً لکھتا ہوں۔ خط کے مندرجات برغور کرنے سے پہلے بلاتکلف گر خیرخواہانہ عرض کرتا ہوں کہ ر وافض کی چیرہ دستیوں کے رقمل کےطور پر ہمارے بہت سےنو جوان،حضرت علی کرم اللّٰہ وجہہ کے نقائص وعیوب تلاش کرنے لگے ہیں،اور چونکہ علمی اشکالات تو ہر جگہ پیش آتے ہیں،اس لئے جس طرح روافض حضرات شیخین رضی اللّٰہ عنہما کے بارے میں کچھ نہ کچھ تلاش کرتے رہتے ہیں،اسی طرح ہمارا یہ نو جوان طبقہ حضرت علی کرم اللّدوجہہ کے بارے میں بھی کچھ نہ کچھ ڈھونڈ تار ہتا ہے، اور چونکہ دل میں کدورت ونفرت کی گرہ بیٹھ گئی ہے، اس لئے انہیں ان اشکالات کے علمی جواب سے بھی شفانہیں ہوتی ...حالانکہ حضرت علی رضی اللّٰدعنہ با تفاق اہل سنت خلیفہ راشد ہیں ، اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے بے شار فضائل بیان فر مائے ہیں،علاوہ ازیں خود حضرات شیخین رضی اللہ عنہمانے مدۃ العمران سے محبت و ا كرام كابرتاؤكيا ہے، گويا جارے جو شيانو جوان ، رفض كر دعمل كے طور پر حضرت على رضى اللّٰدعنہ کے جونقائص چن چن کر جمع کرتے ہیں، وہ نہ آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے نز دیک لائ**ق توجه تھے، نہ حضرات شیخین رضی ا**لله عنهما کی نظر میں ، اور نیا کا براہل سنت کی نظر میں ۔









اب ان اشکالات کے حل کی دوصورتیں ہیں۔ایک بیرکدان مزعومہ نقائص کا ایک ایک کرکے جواب دیا جائے، بیطریقہ طویل بھی اور پھر شفا بخش بھی نہیں، کیونکہ فطری بات ہے کہ جس شخص سے نفرت وعداوت کی گرہ بیٹھ جائے اس کی طرف سےخواہ کتنی ہی صفائی پیش کی جائے، تکدر نہیں جاتا۔اور دوسری صورت بیہ ہے که رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم،حضرات شیخین رضی الله عنهما اورا کابراہل سنت رحمهم الله پراعتاد کر کے حضرت علی کرم الله وجهه کواپنامحبوب و مطاع سمجھا جائے ،اوران کے بارے میں جواشکالات پیش آئیں انہیں اسے فہم کا قصور سمجھا جائے، بلکہ ان اشکالات پرحتی الوسع توجہ ہی نہ کی جائے۔اس نا کارہ کے نزدیک یہی آخر الذكر طريق پينديده اوراسلم ہے،ان دونوں صورتوں كى مثال ايسى ہے كه گھر كے تحن ميں خس وخاشاك برائع مول اورآ دمی ان سے گھر كى صفائى كرنا جا ہتا ہوتو ايك صورت توبيہ ہے كمايك ایک تنکے کواٹھا کر باہر بھینکے، ظاہر ہے اس میں وقت بھی زیادہ صرف ہوگا مگر پوری صفائی پھر بھی نہیں ہوگی ،اور دوسری صورت پیہے کہ جھاڑ و لے کرتمام صحن کوصاف کردے،اس میں وقت بھی زیادہ نہیں گلے گا اور صفائی بھی دیدہ زیب ہوجائے گی۔ پس میرے نزدیک مؤخر الذكر طريق ہى اليى جھاڑ وہے جس سے شكوك وشبهات كے تمام خس و خاشاك سے سينيّہ مؤمن کو یاک وصاف کیا جاتا ہے۔ بیروایات جن کی بنیاد پراشکالات کئے جارہے ہیں، ہمارےا کابراہل سنت کی نظروں ہےاوجھل نہیں تھیں الیکن ان کے سینئہ بے کبینہ میں حضرت علی یا حضرت فاطمه رضی الله عنهما کی جانب ہے بھی میل نہیں آیا،اور نہ کسی نے ان بزرگوں پر زبانِ طعن کھولی، جی حاہتا ہے کہ ہم آپ بھی بس یہی طریق اپنا ئیں۔

اسی ضمن میں ایک اور ضروری گزارش کرنے کو بھی جی چاہتا ہے، وہ یہ کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو جوز مانہ ملا وہ احادیث طیبہ کی اصطلاح میں'' فتنہ کا دور'' کہلا تا ہے، اور '' فتنہ'' کی تعریف ہی ہی ہیے کہ اس میں صورت حال مشتبہ ہوجاتی ہے اور کسی ایک جانب فیصلہ کرنامشکل ہوجا تا ہے۔ چنانچہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو یہی اشکال پیش آیا، کچھ حضرات حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھے، کچھان کے مقابل، کچھ غیر جانبدار، اپنے فہم واجتہاد کے مطابق جس فریق نے جس پہلوکورا جے اور قرب الی الصواب سمجھا، اسے اختیار فرمایا، اور



نې **ن**ېرىت دې





ہر فریق اپنے اجتہاد پرعنداللہ ماجور گلہرا۔ کیونکہ ان میں سے ہڑخض عنداللہ اپنے اجتہاد پڑمل کرنے کا مکلّف تھااور ہرایک رضائے الٰہی میں کوشاں تھا۔ جب فتنہ کا پیغبار بیٹھ گیا توا کا بر اہل سنت نے اس فتنہ کی تفصیلات میں غور وفکراور کرید کرنے کو پیندنہیں فر مایا، بلکہ ایک مختصر سا فیصله محفوظ کردیا که اس دور میں حضرت علی کرم اللّٰد و جهه خلیفه را شد تھے اور وہ حق پر تھے، <mark>باقی حضرات اینے اینے</mark> اجتہاد کی بنا پرمعذور و ماجور ہیں .....اب ہمارےنو جوان نئے سرے سے اس دور کی تفصیلات کو کھنگال کر ان اکابر کے بارے میں'' بے لاگ فیصلے'' فرمانے بیٹھے ہیں،خودہی انصاف کیجئے کہ جن اکابر کے سرسے بیسارےوا قعات گزرے، جب وہی اس میں چکرا گئے تھے اوران کوصورت حال کا تجزید کرے فیصلہ کرنامشکل ہور ہاتھا تو آج چودہ صدیوں کے بعد میں اورآ پ، کتابیں پڑھ پڑھ کر فیصلے کرنے بیٹھ جائیں تو کیا کسی صحیح نتیجہ پر پہنینے کی توقع کی جاسکتی ہے...؟ کم از کم اس ناکارہ کی نظر میں توبیہ بالکل ناممکن ہےاوراس ہے سوائے فکری انتشار اور دلوں کی بچی کے کوئی نتیجہ برآ مذہبیں ہوگا۔ پھر بیہ كارعبث بھى ہے، نەتو قىرمىن ہم سے يە يوچھاجائے گا كەتم نے ايام فتند كے واقعات ميں کیوںغور وخوض نہیں کیا تھا؟ اور نہ حشر میں ہمیں بیزحت دی جائے گی کہتم ان ا کابر کے درمیان فیصله کرواور ہرایک کی فرد جرم ( نعوذ باللہ! ) مرتب کرو۔ پس ایک ایسی عبث چیز جس میں بحث وتحیص کا کوئی نتیجہ متوقع نہ ہو بلکہ اس سے دامنِ ایمان کے تار تار ہونے کا خطره لاحق ہو،اس میں وفت ِعزیز کو کھونااورا پنی توانا ئیاں صرف کرنا کہاں تک صحیح ہوگا؟اس لئے میرا ذوق پیے ہے اوراسی کا آپ کو بلاتکلف مشورہ دینا جا ہتا ہوں کہان چیزوں میں اپنا وقت ضائع نه کیا جائے ، بلکہ اہل سنت کے عقیدہ کے مطابق تمام اکا برصحابہ رضی الله عنهم کا احترام کمحوظ رکھا جائے۔حضرت علی کرم اللہ وجہہ کوان کے دورِ خلافت میں تمام صحابہ کرام رضی الله عنهم کا سرتاج سمجھا جائے اوراس سلسلہ میں اگر کوئی اشکال سامنے آئے تواسے اپنے فہم كاقصورتصوركيا جائے۔ان اكابرٌ كے حق ميں لب كشائي نه كي جائے... ہاں! اگركوئي شخص <mark>روافض وخوارج کی طرح،اہل سنت کی تحقیق ہی کو صحیح نہیں سمجھتااور برعم خود گزشته تمام ا کا بر</mark> سے بڑھ کراپنے آپ کو تحق سمجھتا ہے،اس کے لئے بیتقریر کافی نہیں، مگر خدانہ کرے کہ ہم



**؋؞ڶٚؠڔٮؾ**؞؋







آپ بیراستہ اختیار کریں،اس بے تکلف گزارش کے بعداب میں جناب کے خط کے مندرجات پربہت اختصار کے ساتھ کچھ لکھتا ہوں۔

ا: ..... طلبِ ميراث كے سلسلہ ميں ميں نے دوجواب دیئے تھے۔ ایک بيركہ بير حضرات، حضرت صدیق اکبررضی اللّه عنہ کے فیصلے سے مطمئن ہو گئے تھے، جس کا قرینہ بیہ ے کروہ خود بھی حدیث: "لا نورث، ما ترکناہ صدقة" کوروایت فرماتے ہیں۔ میرے نزدیک یہی توجیدرا جج ہے اور روایات کے جن الفاظ سے اس کے خلاف کا وہم ہوتا ہے، وہ لائق تأویل ہیں۔ دوسرا جواب میں نے حاشیہ بخاری کے حوالے سے دیا تھا کہ اگر فرض کرلیا جائے کہ بیدحضرات،حضرت ابو بکرصدیق رضی اللّٰدعنہ کی رائے سے متفق نہیں ہوئے، تب بھی ان کے موقف میں کوئی علمی اشکال نہیں، بلکہ بیصدیث کی توجیہ و تأویل کا اختلاف ہے،اور میمل طعن نہیں قرآن وحدیث کے فہم میں مجتهدین کا ختلاف رائے بھی محل طعن نہیں سمجھا گیا ، پس حدیث کی مراد میں اگران حضرات کوحضرت ابوبکر رضی اللّٰہ عنہ ہےاختلاف ہوااوراس ضمن میں شکوہ وشکایت کی نوبت بھی آئی ہوتو بیان حضرات کا آپس کا معاملہ تھا، مجھے اور آپ کوان میں سے کسی ایک فریق سے شکوہ وشکایت کرنے کا کیاحق ہے جبكه وه آپس میں شیر وشکر تھے۔

سر:....علمائے اہل سنت کے نزد کی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے ناراض ہونے کی روایت راوی کی تعیر ہے۔ حافظ نے عمر بن شبر کی روایت نقل کی ہے: "فلم تکلمه فی ذالك المال." كه حضرت فاطمه رضى الله عنها نے حضرت صدیق رضى الله عنه سے اس <mark>مال کے بارے میں پھر گفتگونہیں کی ۔اس عدم ت</mark>کلم کو ناراضی سمجھ لیا گیااور پھر بیہقی رحمۃ اللّٰہ علیہ نے اما شعبی رحمۃ اللہ علیہ ہے بہ سندھیجے نقل کیا ہے کہ حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ حضرت فاطمه رضی الله عنها کی عیادت کے لئے تشریف لائے اوران کوراضی کرلیا۔ پس بیہ دونوں حضرات تو باہم راضی ہو گئے اور حق تعالیٰ شانہ بھی دونوں سے راضی ہو گئے ۔رضی اللّٰد عنها۔اب اگر روافض اس رضامندی کوشلیم نہ کر کے حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ سے راضی نہ ہوں یا ہم آ ب جگر گوشہ رسول صلی الله علیہ وسلم سے ناراض ہوں تو اس سے نقصان









کس کا ہوگا؟ ہمارایاان بزرگوں کا؟ اوراگریہی فرض کرلیا جائے کہ وہ مرتے دم تک ناراض ربیں تو ان کی یہ ناراضی بھی للہ فی اللہ تھی ، ان کو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی تاویل سے اختلاف تھا، گوان کی رائے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے مقابلے میں مرجوح ہو، مگریان کا اجتہادتھا۔ اور انہوں نے جو کچھ کیا محض رضائے الہی کے لئے کیا۔ ادھر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے بھی جوموقف اختیار کیا محض رضائے الہی کے لئے ، اور میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہا ختلاف رائے مخلصین کے درمیان بھی ہوسکتا ہے ، اور ہوتا رہا ہے۔

۳:...... الخ"مين" ان فياطيمة ارسلت .... الخ"مين" ارسلت" كالفظ بصيغة معروف پڑھا جائے، لیعنی حضرت فاطمه رضی الله عنها نے حضرت علی رضی الله عنه کوحضرت ابو بکر رضی الله عنه کی خدمت میں بھیجا۔

ہ:.....حضرت علی رضی اللہ عنہ کوذاتی وجا ہت بھی حاصل تھی، مگر وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے سامنے مغلوب ہوتے ہیں، اس کو دو ہری وجا ہت حاصل تھی، ان کے لیکن حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی حیات میں ان کو دو ہری وجا ہت حاصل تھی، ان کے وصال کے بعد بید دوسری وجا ہت نہیں رہی۔ اور قدرتی طور پر حضرات شخین کی موجودگی میں ان کی طرف لوگوں کا رجوع کم تھا، اس سے سیجھ لینا کہ صحابہ رضی اللہ عنہاں کو نظر میں ان کی کوئی وقعت نہیں تھی، غیر منطقی بات ہے۔ جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ان کو اتنی اہمیت کی کوئی وقعت نہیں تھی، غیر منطقی بات ہے۔ جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ان کو اتنی اہمیت دوجا ہت کے لئے کسی اور دلیل کی ضرورت نہیں، کیا حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے اس طرز عمل کے بعد بھی مجھے اور آپ کوئی بہنچتا ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی حمایت میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی جمایت میں حضرت علی کہ اللہ عنہ کی جمایت میں حضرت علی کر منی اللہ عنہ کی جمایت میں حضرت علی کوئی اللہ عنہ کی جمایت میں حضرت ابو کمر رضی اللہ عنہ کی جمایت میں حضرت علی کوئی کر ہیں؟

۵:....حضرت الوبکررضی الله عنه سے بیعت ِخلافت ثقیفه بنی ساعدہ میں اچانک ہوئی تھی اوراس سلسلہ میں حضرت علی کرم الله وجہداور دیگرا کا بر بنو ہاشم کونٹریک ِمشورہ کرنے کا موقع نہیں ملاتھا، جس کا انہیں طبعی رنج تھا، ان اکا برکواس پراعتر اض نہیں تھا کہ الوبکررضی الله عنہ کو کیوں خلیفہ بنایا گیا؟ البتہ انہیں دوستانہ شکوہ تھا کہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کے



چەفىرىت «





خاندان کواتنا غیراجم کیوں مجھ لیا گیا کہ ان سے مشورہ بھی نہ لیا جائے۔ پس ایک تو صدمہ سانحهٔ نبوی کی وجہ ہے، دوسرے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے مرض کی وجہ سے اور تیسرے اس رنج کی وجہ سے حضرت علی کرم اللہ و جہہا کثر گوشہ گیرر بتے تھے اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنه سے کچھ کھنچے کھنچ سے رہتے تھے،حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی حیات میں بھی لوگ اس تھنیاؤ کومحسوں کرتے تھے، گر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے صدمہ، ان کے مرض اور حضرت علی رضی الله عنه کی مشغولی کے پیش نظرلوگوں کی ہمدردیاں ان کے ساتھ تھیں،حضرت فاطمه رضی الله عنها کے سانحۂ وصال کے بعد اس صورت حال میں تبدیلی ناگز برتھی۔ دوسرے حضرات کی بھی خواہش تھی کہ اس تھنچاؤ کی سی کیفیت کوختم کر دیا جائے ، اورخود حضرت علی کرم اللّٰدو جہہ بھی یہی چاہتے تھے، مگر شایدوہ منتظر تھے کہ روٹھے ہوؤں کومنانے میں پہل دوسری طرف سے ہو، بالآخر حضرت علی کرم اللّٰدوجہدنے فیصلہ کرلیا کہاس جمود کی سی کیفیت کوختم کرنے میں وہ خود پہل کریں گے۔اس کے لئے انہوں نے حضرت ابو بکر رضی الله عنه کو بلا بھیجا، جس کی طرف آپ نے اشارہ کیا ہے، کم از کم اس نا کارہ کوتواس میں الیمی کوئی بات نظرنہیں آتی جے لائق اعتراض قرار دیا جائے۔انسانی نفسیات کا مطالعہ واضح کرتاہے کہایسے طبعی امور میں رنج وشکوہ ایک فطری بات ہے، اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا اس صورت حال کوختم کرنے میں پہل کرنااس نا کارہ کے نزد یک توان کی بہت بڑی منقبت ہے، اورخود حضرت ابو بکررضی اللّٰدعنہ نے بھی ان کو' (مجبوری' ' کا طعنہ بیس دیا، جوآپ دے رہے ہیں، بلکہ جبیبا کہ اسی روایت میں ہے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی تقریر سن کر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ رونے گئے، گویا ان کے طبعی شکوہ و رنج کو قبول فرمایا، اس کے بعد کیا میرے،آپ کے لئے رَواہوگا کہاس واقعہ کو بھی نعوذ باللہ!ان اکابر کے جرائم وعیوب کی فہرست میں شامل کر کے ان پرلب کشائی کریں؟ نہیں! بلکہ ہمارا فرض تو یہ ہتایا گیا ہے کہ ہم بِيُهِيں:"ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنا غلَّا للذين المنوا، ربنا انك رءوف رحيم"-

۲: ..... جہاں تک آپ کے اس اعتراض کا تعلق ہے کہ اس موقع پر حضرت عمر

www.shaheedeislam.com



نه فهرست «نه





رضی اللہ عنہ کو کیوں ساتھ آنے ہے منع کیا؟ اس کے بارے میں گزارش ہے کہ حضرت عمر رضی اللّه عنه کے فضائل ومنا قب کوحضرت علی کرم اللّه وجهه، مجھه، آپ سے زیادہ جانتے تھے، کتب حدیث میں حضرت عمرؓ کے جوفضائل ومنا قب حضرت علی کرم الله و جہد کی روایت سے مروی ہیں،اس سلسلہ میںان کا مطالعہ کا فی ہے۔

اس موقع پر چونکه حضرت علی کرم الله و جهه کواینے رنج وشکوه کا اظہار کرنا تھا، وہ حضرت ابوبکر رضی اللہ عنہ کے خمل و برد باری سے واقف تھے، اس لئے ان کو یقین تھا کہ حضرت ابوبكررضي الله عنه توان كے شكوہ شكايت كوسن كر خل ومتانت سے جواب دے دیں گے، اوراشک شوئی فرمائیں گے، کوئی اور ساتھ ہوا تو ایبانہ ہو کہ شکووں کے جواب میں وہ بھی شکوہ وشکایت کا دفتر کھول بیٹھے،اورنوبت تو تو میں میں تک آیہجے۔اس لئے انہوں نے درخواست کی که تنها تشریف لایئے تا کہ جن دو شخصوں کا معاملہ ہےوہ اندرون خانہ بیٹھ کرتنہا ہی نمٹالیں کسی تیسر کے ومداخلت کی ضرورت نہ پڑے۔حضرت عمررضی اللہ عنہ کوآنے سے انہوں نے منع نہیں کیا، بلکہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے تنہا تشریف لانے کی درخواست کی ،اوران دونوں تعبیروں میں زمین وآسمان کا فرق ہے۔اورا گر بالفرض وہ حضرت عمررضی الله عنه کوساتھ لانے سے منع کردیتے تب بھی کوئی اعتراض کی بات نہیں تھی، نہاس سے حضرت عمر رضی الله عنه کی فضیلت ومنقبت اورا ہمیت کا انکار لازم آتا ہے،حضرت عمر رضی الله عنه کی فضیلت واہمیت مسلّم ،لیکن جبان ہے کوئی گله شکوہ ہی نہیں ، نہ کوئی جھگڑا، تو اگران کی مداخلت کوبھی قرین مصلحت نہ سمجھا گیا ہوتو مجھے،آپ کو کیوں شکایت ہو؟ پھر حضرت عمر رضی الله عنه کی سختی تو ضرب المثل ہے،اس موقع پر حضرت عمر رضی الله عنه تشریف فرما ہوتے تو ممکن تھا کہان کے کسی شکوہ کو نادرست سبچھتے ہوئے تی سے اس کی تر دیدفر ماتے ،اور گفتگو بجائے مصالحت کے مناظرہ کا پہلوا ختیار کر جاتی ۔اس لئے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بلیغ اصرار کے باو جود حضرت ابو بکر رضی اللّه عنه نے ان کا ساتھ جانا قرین مصلحت نہیں سمجھا، اور اسی کی نظیر ثقیفه بنی ساعدہ کا واقعہ ہے کہ وہاں بھی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے خود تقریر فرمانا بهتر سمجها، حضرت عمر رضى الله عنه كوتقرير كي اجازت نهيس دى \_ بعض د فعدا يك بات بالكل حق



چە**فىرسى**دى





ہوتی ہے لیکن انداز بیان میں تختی آ جانے سے اس کی افادیت کم ہوجاتی ہے، مصالحت کے مواقع میں اگر آ دمی پورا تو لئے بیٹھ جائے تو بھی صلح نہیں ہو پاتی، بلکہ بعض اوقات معمولی بات سے بنا بنایا کھیل بگڑ جاتا ہے۔ بہر حال اس مصالحتی موقع پر کسی تیسر کا آ نانہ حضرت علی رضی اللّه عنہ نے قرین مصلحت سمجھا، اور نہ حضرت ابو بکر رضی اللّه عنہ نے ۔ اس سے اگر ہم میں تنجید اخذ کرنے بیٹھ جا کیں تو یہ ہماری خوش فہی ہوگی کہ ان اکا برکو حضرت عمر رضی اللّه عنہ سے نفرت تھی، یاان کی نظر میں ان کی کوئی اہمیت نہیں تھی۔

ے: .....آپ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا بیقول نقل کیا ہے کہ:'' قرابت کی وجہ سے وہ خلافت کو اپناحق سمجھتے رہے ہیں۔'' یفقرہ شاید جناب نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی اس تقریر سے اخذ کیا ہے جو انہوں نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے سامنے کی تھی ، اس کا پورامتن حسب ذیل ہے:

"فتشهد على بن ابى طالب ثم قال: انا قد عرفنا يا ابابكر فضيلتك وما اعطاك الله ولم ننفس عليك خيرا ساقه الله اليك ولأكنك استبددت علينا بالامر وكنا نحن نرى لنا حقا لقرابتنا من رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يزل يكلم ابابكر حتى فاضت عينا ابى بكر."

ترجمہ: ۔۔۔۔'' دھنرت علی کرم اللہ وجہہ نے حمد وصلوٰ ۃ کے بعد کہا کہ: اے ابو بکر! ہم آپ کی فضیلت کے اور جو پچھ اللہ تعالیٰ نے آپ کوعطا فر مایا ہے، اس کے معتر ف ہیں۔ اور اس خیر پرہمیں کوئی رشک وحسر نہیں جو اللہ تعالیٰ نے آپ کے حوالے کر دی ہے، لیکن ہمیں شکوہ ہے کہ آپ نے معاملہ ہم سے بالا بالا طے کر لیا جبکہ ہمارا خیال بیر تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قرابت کی بنا پرہم ہمیں کچھوں رکھتے تھے۔ پس حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی اس معاملہ میں کچھوں رکھتے تھے۔ پس حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی اس معاملہ میں کچھوں رکھتے تھے۔ پس حضرت علی رضی اللہ عنہ











حضرت ابوبکر رضی اللہ عنہ سے گفتگو کرتے رہے یہاں تک کہ حضرت ابوبکر رضی اللہ عنہ کے آنسو یہ نکلے۔''

مفہوم ہو کہ وہ خطرت ابو برز کی اللہ عنہ کے اس خطبہ میں کوئی الی بات نہیں جس کا بیہ مفہوم ہو کہ وہ خطافت کو اپناخی کرم اللہ وجہہ کے اس خطبہ میں کوئی الی بات نہیں جس کا بیہ مفہوم ہو کہ وہ خلافت کو اپناخی سجھتے تھے، بلکہ اس کا سیدھا مطلب بیہ ہے کہ ہمارا خیال تھا کہ بید معاملہ ہمارے بغیر طے نہیں ہوگا، قرابت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے اس سلسلہ میں ہم سے مشورہ ضرور لیا جائے گا، کیکن آپ حضرات نے معاملہ بالا بالا ہی طے فر مالیا اور ہمیں جی دری کا موقع ہی نہیں دیا، چنا نچہ ام نووی اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

"وكان سبب العتب انه مع وجاهته وفضيلته في نفسه في كل شيء وقربه من النبي صلى الله عليه وسلم وغير ذالك رأى انه لا يستبدا بامر الا بمشورته وحضوره وكان عذر ابي بكر وعمر وسائر الصحابة واضحا لانهم راؤا المبادرة بالبيعة من اعظم مصالح المسلمين وخافوا من تأخيرها حصول خلاف ونزاع تترتب عليه مفاسد عظيمة .... الخ."

ترجمہ: ..... ' حضرت علی رضی اللہ عنہ کے رنج وشکوہ کا سبب یہ تھا کہ اپنی ذاتی وجاہت اور ہر معاملہ میں اپنی فضیلت اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی قرابت اور دیگر امور کی بنا پر یہ بیجھتے تھے کہ امرِ خلافت ان کے مشورہ وحاضری کے بغیر طخ ہیں ہوگا۔ ادھر حضرت ابو بکر وعمر اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا عذر واضح ہے کہ انہوں نے بیعت کے معاملہ میں جلدی کو مسلمانوں کی سب سے بڑی مصلحت بیعت کے معاملہ میں جلدی کو مسلمانوں کی سب سے بڑی مصلحت سمجھا، اور اس کی تأخیر میں خلاف و نزاع کے اٹھ کھڑ ہے ہونے کا اندیشر کیا، جس پر مفاسر عظیمہ مرتب ہوسکتے تھے۔''

الغرض حضرت علٰی رضی اللّٰدعنها پنی َنقر بر میں جس حق کو ذکر فر ما رہے ہیں ،اس



چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



سے بیمراز نہیں کہ وہ اپنے تنیک خلافت کا ابو بکڑے نیادہ مستحق سیمھتے تھے، بلکہ اس تق سے مراد تق رائے دہی ہے اور اس میں کیا شک ہے کہ اپنی حیثیت ومرتبہ کے بیش نظر وہ امرِ خلافت میں رائے دہی کے سب سے زیادہ مستحق تھے اور ان کا بیشکوہ اپنی جگہ درست اور بجا تھا کہ ان سے کیوں مشورہ نہیں لیا گیا، یہی وجہ ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ان کے اس شکوہ کی تر دیز نہیں فر مائی، بلکہ اپنا عذر بیش کیا۔ بہر حال حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اس فقرہ سے استحقاقِ خلافت کا دعویٰ یا تو روافض نے سمجھا اور اس کی بنیاد پر حضرات شیخین اور دیگر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ م اجمعین کو نشانہ خطون بنایا، یا پھر آنجناب نے اسی نظریہ کو لے کر الٹا استعال کیا، اور اسے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے عیوب میں شامل کر لیا، اہل سنت اس فقرے کا وہی مطلب سمجھتے ہیں جو او پر امام نو و کی کی عبارت میں گزر چکا ہے۔

م نیس جناب کا فقرہ میری سمجھ میں نہیں آیا کہ:

'' کیااس مقصد کے حصول کے لئے'' جنگ صفین'' برپا نہیں کی گئی؟ عراقی اور عجمی جو کہ شیعانِ علی کہلائے ، شامیوں اور عربوں سے کس لئے دست وگریباں کئے گئے؟ وہ بھی ایسے وقت

ر برن کے مات امیر معاویہ گورومیوں سے جنگ در پیش تھی .......'' میں جبکہ حضرت امیر معاویہ گورومیوں سے جنگ در پیش تھی ......''

اہل حق نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کوان کے دورِ خلافت میں خلیفہ برحق اور خلیفہ راشد سمجھا ہے، اور بیہ بات آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بہت سے ارشادات کی بنا پر اہل سنت

کے عقائد میں داخل ہے، اس کئے ہمیشہ حضراتِ اہل سنت نے ان صحابہ کرام رضی اللّٰہ عنہم کے عذر کوواضح کیا ہے جو حضرت علی کرم اللّٰہ وجہد کے بالمقابل صف آراء ہوئے الیکن جناب کی تحریر

ے مترشح ہوتا ہے کہ نعوذ باللہ! حضرت علی رضی اللہ عنه خلیفہ جائر تھے، جنہوں نے ہوئِ اقتدار کی خاطر ہزاروں مسلمانوں کو کٹوادیا۔ گویا جناب کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت سے بھی

انکارہے،جس کی آ کے چل کر جناب نے یہ کہ کر قریب قریب تصریح کردی ہے کہ:

"جہاں تک میرا حافظہ کام کرتا ہے ان صاحب نے اور

تاریخ اسلام کے مؤلف نجیب خیر آبادی نے بھی حضرت علی رضی اللہ



چې فېرست « پ







IAZ





عنہ کی خلافت کو سلیم نہیں کیا، بلکہ نینوں کی خلافت کے حالات تحریر کرنے کے بعد باب اس عنوان سے قائم کیا ہے: حضرت علیؓ بحثیت گورز کوفیہ''

اگر جناب اہل سنت کے عقیدہ کے علی الرغم حضرت علی کرم اللہ و جہہ کوخلیفہ داشد ہی تسلیم نہیں کرتے تو مجھے جنگ ِ صفین وغیرہ میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے موقف کے بارے میں کچنہیں کہنا چاہئے ، بلکہ خوداسی مسئلہ پر گفتگو ہونی چاہئے کہ اہملِ سنت کا عقیدہ و نظر پر تھے ہے یا نعوذ باللہ! غلط؟ لیکن اگر آپ اہل سنت کے عقائد ونظریات کو برحق سمجھتے ہیں اور ان کے مطابق حضرت علی کرم اللہ و جہہ کوخلیفہ راشد جانتے ہیں تو آپ خود ہی انصاف اور ان کے مطابق حضرت علی کرم اللہ و جہہ کوخلیفہ راشد جانے ہیں تو آپ خود ہی انصاف کی حکے کہ خلیفہ راشد کو بغاوت رونما ہونے کی صورت میں کیا کرنا چاہئے تھا…؟

جہاں تک عراقیوں اور عجمیوں کوشامیوں اور عربوں سے دست وگریباں کرانے کا تعلق ہے، پیواتی وشامیاورعر بی وشامی کی تفریق حضرت علی کرم اللہ و جہہ کے ذہن میں نہیں تھی،ان کےسامنے صرف مطیع وغیر مطیع کا سوال تھا،خواہ کوئی ہو،انہیں نہ شامیوں کے شامی اور عربوں کے عرب ہونے کی وجہ سے ان سے کوئی برخاش تھی ،اور نہ عراقیوں اور عجمیوں سے محض ان کے عراقی یا عجمی ہونے کی بنایر کوئی انس تھا۔ یہ تفریق ہی''عصبیتِ جاہلیت''ہے، جومیرے،آپ کے ذہن میں تو آسکتی ہے،لیکن حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا دامن ذہن ان داغ دصبوں ہے آلودہ نہیں تھا، وہ وا قعتاً خلیفہ راشد تھے،ان کی حمایت میں صحابہؓ بھی تھے اور تا بعین بھی، عرب بھی تھے اور عجمی بھی،''شیعانِ علی'' کی اصطلاح ان کے زمانہ کی نہیں تھی، بلکہ بعد کی پیداوار ہے۔حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ نے کوفہ جا کروہاں کی گورنری کا منصب نہیں سنجالاتھا، بلکہ مدینہ طیبہ سے خلیفہ بن کر گئے تھے،اورمہا جرین وانصار نے ان سے بیعت خلافت کی تھی، بلکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جن جیدا کا بر کوخلافت کے لئے نامزد کیا تھا، ان میں صرف حضرت عثمان اور حضرت علی رضی الله عنهما ہی کا نام باقی رہ گیا تھا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد وہ خود بخو دمشخق خلافت رہ گئے تھے،اس لئے بہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ خود حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہی کے نامز دکر دہ خلیفہ تھے۔



9:.....آپ نے بیشبہ بھی کیا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے قاتلینِ عثان رضی الله عنه سے قصاص کیوں نہیں لیا؟ اورآپ نے ان کو مغفل ثابت کرنے کے لئے خاصار ورقلم صرف کیا ہے، پیشبآج کل بہت سے عنوانات سے باربارد ہرایاجا تاہے۔ مجھے صفائی سے بیہ اعتراف كرنا جائع كها يك عرصه تك مين خود بھي اس وسوسه كا مريض رہا ہوں ،مگر بحد الله! مير وسوسمحض وسوسے کی حد تک رہا۔ میں نے بھی اس وسوسہ کو حضرت علی کرم اللّٰد و جہہ پر نکتہ چینی كاذر بعينهيں بنايا اور نهاس كى وجه سے حضرت موصوف ؓ سے محبت وعقيدت ميں رتى برابركوئى فرق آیا، بلکہ جب بھی یہ وسوسہ آیا فوراً پہ خیال آتار ہا کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ جنہوں نے تئيس برس آنخضرت صلى الله عليه وسلم كي صحبت الهائي ہے، جنہيں لسانِ نبوت نے: "يـــحـب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله. " (صحيح بخارى ومسلم وترندى مشكوة ص: ٥٦٢ ) كا اعلیٰ ترین تمغه مرحت فر مایا، جنهیں پیچیدہ ترین مسائل میں صحیح فیصله کرنے کی سند: "اقیضیاهیم على" (ترندي مشكوة ص:٥٦٦) كه كرعطافر مائي اور... "اللهم ادر الحق معه حيث دار" (ترندی،مشکوة ص:۵۷۷) کی دعادے کرحق کوان کے ساتھ اوران کوحق کے ساتھ دائرُ وسائرُ کردیا، وه علم و دانش، دیانت وامانت، طهارت و تقویل اور مقاصدِ شریعت کے فہم و بصيرت ميں مجھنالائق وبد کار ہے تو بہر حال فائق ہی تھے۔

(واقعہ یہ ہے کہ بینا کارہ اب تواس خیال کوبھی گستا خی اور سوءِ ادب سمجھتا ہے اور اس پرسوبار استغفار کرتا ہے، کہال حضرت علیؓ اور کہاں مجھوا یسے ٹٹ پونجیے:''چ نسبت خاک راباعالم یاک'')

پس انہوں نے وفورِ علم وتقویٰ ، کمالِ خشیت وانا بت اور خدااور رسول سے محبت و محبوبیت کے باوصف جو کچھ کیا وہ عین تقاضائے شریعت وتقویٰ ہوگا۔ اور اگران کا موقف محجھ نالائق کو سمجھ میں نہ آئے تو ان پر اعتراض کا موجب نہیں بلکہ اپنی بدفہی لائقِ ماتم ہے۔ الغرض اس وسوسہ کو ہمیشہ اپنی نالائقی و کم فہی پر محمول کیا، تا آئکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت سے دھیری فرمائی اور اس وسوسے سے نجات ولائی، فلہ الحمد و لہ الشکر!

اس شبه کاحل بیہ ہے کہ جن لوگوں نے خلیفہ منظلوم حضرت عثمان شہیدرضی اللّه عنه و



IAA

جه فهرست «بخ

www.shaheedeislam.com



ارضاہ کے خلاف پورش کی اورآیٹ کے مکان کا محاصرہ کیا، فقد اسلامی کی روسے ان کی حیثیت باغی کی تھی، پھران کی دونشمیں تھیں،ایک و ہلوگ جنہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کوشہید کرکے اپنی دنیا و عاقبت برباد کی ، اور دوسرے وہ لوگ جن کاعمل صرف محاصرے تک محدود ر ما۔ اول الذكر فريق ميں جھ نام ذكر كئے جاتے ہيں: اجمحد بن ابي بكر ﴿٢٠عمرو بن حمق ﴿ ـ سى: كنانه بن بشير ١٠٠: غافقى ٥- ٥: سوران بن حمران ٢٠ : كلثوم بن تجيب \_ مگر قاتلدين عثالً ميس اول الذكر دونوں صاحبوں كا نام لينا قطعاً غلط ہے، كيونكہ محمد بن ابى بكر ٌ كے بارے ميں تو تصر ح موجود ہے کہ جب انہوں نے حضرت عثمان رضی الله عنه کی داڑھی بریاتھ ڈالا اور حضرت ﷺ نے بيفرمايا كه: ' بجينيج! اگرتمهارے والدزندہ ہوتے اوروہ اس حرکت کوديکھتے توپيند نہ کرتے'' توبیشرمندہ ہوکر پیھے ہٹ گئے ،اس کے بعد نہ صرف بیک خوقل میں شریک نہیں ہوئے، بلکہ دوسرول کوبھی رو کنے کی کوشش کی ،اور حضرت عمر و بن حمق رضی اللہ عنہ صحابی ہیں اور علمائے اہل سنت نے تصریح کی ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کوئی اس گناہ میں شریک نہیں ہوا۔ اس سے معلوم ہوا کہ محمد بن الی بکر اور عمر و بن حمق کو قاتلین عثمان کی فہرست میں ذکر کرنا صحیح نہیں۔رہے باقی چاراشخاص!ان میں ہے مؤخرالذکر دونوں شخص موقع ہی پرحضرت عثان رضی اللّٰدعنہ کے غلاموں کے ہاتھوں مارے گئے ،اب صرف دو تحفٰں رہ گئے! کنانہ بن بشیراور غافقی، بیدونوں موقع سے فرار ہو گئے، بعد میں بہ بھی مارے گئے۔اس طرح قاتلین عثمانؓ میں سے کوئی شخص ہلاکت سے نہیں بیا۔ رہاوہ فریق جس کاعمل محاصرے تک محدود رہا،اور انہوں نے خونِ عثمان سے ہاتھ رنگین نہیں کئے،ان کی حیثیت باغی کی تھی،خودحضرت عثمان رضی الله عنه نے بھی آخری لمحة تک ان کے خلاف تلوارا ٹھانے کی اجازت نہیں دی ،اور حضرت عثان رضی اللّه عنه کی شہادت کے بعد جب حضرت علی کرم اللّٰہ وجہہ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے نئے خلیفہ کی اطاعت کر لی ،انقیاد واطاعت کے بعد محض بغاوت کے جرم میں کسی گوتل کرنے کا کوئی شرمی جواز نہیں۔ بحرالرائق (ج:۵ ص:۱۵۳) میں ہے:

> "وفى المحيط قال الباغى تبت والقى السلاح كف عنه لان توبة الباغى بمنزلة الاسلام من الحربي في







المرست ﴿





افادة العصمة والحرمة."

ترجمہ:......'اور محیط میں ہے جب باغی کے کہ میں تو بہ کرتا ہوں اور ہتھیار ڈال دے تو اس سے ہاتھ روک لیا جائے گا، کیونکہ جس طرح حربی کا فراسلام لانے کے بعد معصوم الدم ہوجا تا ہے، اسی طرح باغی کے تو بہ کرنے کے بعد اس کی جان و مال محفوظ ہوجاتے ہیں۔'' پس اطاعت و انقیاد کے بعد اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ان باغیوں سے تعرض نہیں کیا تو یہ تو اعدِ شرعیہ کے عین مطابق تھا۔

(یا درہے کہ یہاں صرف حضرت علیؓ کے موقف کی وضاحت کررہا ہوں، جوا کابر صحابہ تصاص کا مطالبہ فرماتے تھے، وہ بھی اپنے علم واجتہاد اور فہم وبصیرت کے مطابق اپنے موقف کو برحق سیحقتے تھے، اور وہ عنداللہ اپنے اجتہاد پڑمل کرنے کے مکلّف تھے، ان کے موقف کی وضاحت کا بیموقع نہیں۔)

اوران پر ہماری نکتہ چینی دراصل باغیوں کے احکام کونہ ہمجھنے کی وجہ سے ہے، اور جناب کا یہ فقرہ کہ:'' وقتی ذہول اور اجتہادی غلطی آخر کہاں کہاں اور کب تک ساتھ دے گی؟''اس موقع پر قطعاً بے کل ہے، حضرت علی رضی اللہ عنہ سے اس سلسلہ میں نہ کوئی ذہول ہوا اور نہ انہوں نے یہاں کوئی اجتہادی غلطی کی ، بلکہ پوری بیدار مغزی کے ساتھ اس پیچیدہ ترین مسلہ میں ٹھیک منشائے شریعت کی تعیل کی۔

اللہ عنہ کے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے عدم تدبر کی دلیل قرار دیا ہے، اوراس خیال کا ساتھ جاملنے کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے عدم تدبر کی دلیل قرار دیا ہے، اوراس خیال کا اظہار کیا ہے کہ جو شخص اپنے سکے بھائی کو اپنے موقف کا قائل نہ کر سکے اس کی بے تدبیر کی کا کیا ٹھکانا ہے ...! جناب نے پیلطیفہ سنا ہوگا کہ ایک صاحب (مجھے نام میں تر دد ہے، کتاب اس وقت سامنے نہیں) کھانا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دسترخوان پر کھاتے تھے اور نماز حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پیچھے پڑھتے تھے، وجہ بوچھی گئی تو فرمایا: '' کھانا ان کا لذیذ ہوتا ہے، اور نماز ان کی۔'' واقعہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ بیت المال کے معاملہ میں بہت









ہی مختاط تھے، ان کے ہاں دادو دہش کی کوئی مزہیں تھی ، جبکہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنداس سلسلہ میں خاصے فراخ دل تھے، حضرت علی رضی اللہ عند زہد وتقویٰ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اور حضرات شیخین رضی اللہ عنہما کے نقش قدم پر تھے، اور ان کے بلند ترین معیار پر پورا اتر ناکسی اور کے بس کی بات نہ تھی ، اس لئے حضرت عقیل رضی اللہ عنہ کا اپنے ماں جائے کو چھوڑ کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس چلے جانا حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ماں جائے کو چھوڑ کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس چلے جانا حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خان کو مناقب میں شار کئے جانے کی چیز ہے کہ ان کے اعلیٰ ترین معیارِ تقویٰ کا ساتھ دیے سے ان کے سگے بھائی بھی قاصر تھے لیکن کیا سے بھئے! جس شخصیت سے الفت و محبت کا رشتہ ندر ہے اس کے محاس بھی عیوب نظر آیا کرتے ہیں ، عربی شاعر نے سے کہا ہے:

وعين الرضاعن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساويا

اا: .....اموی اور عباسی دور میں وقاً فو قاً جوعلوی و عباسی خروج ہوتے رہے، جناب نے ان کو بھی '' عیوب علی'' کے ضمن میں ذکر فرمایا ہے۔ اس سے قطع نظر کہ ان '' خروجوں'' کا منشا کیا تھا؟ ان میں سے کون سے تق بجانب تھے اور کون سے ناحق؟ اور یہ کہ اس وقت کے اکابر امت نے ان خروجوں کے بارے میں کیا اظہارِ خیال فرمایا؟ میں آپ سے یہ دریافت کرنے کی گتا خی کروں گا کہ آپ نے ان خروجوں کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف مرتب کردہ''فر دِجرم'' میں کیسے شامل فرمالیا؟ کیا بعد کے لوگوں کے ول و فعل کی ،اگروہ ناحق ہوں ، ذمہ داری بھی حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہی پرعائد ہوتی ہے؟ اگر کسی شخصیت کی طرف سے ہمارے دل میں خدا نخواستہ میل ہے تو کیا ناکر دہ گنا ہوں کو بھی اس کے کھاتے میں ڈال دینا جا ہے ۔۔۔؟

١٢:..... تنجناب لكصة بين:

''اس میں شک نہیں کہ شاہ ولی اللّٰہؓ نے ازالۃ الحفا میں حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ کے مناقب بے شار بیان کئے ہیں۔حالانکہ ابوبکرؓ وعمرؓ وعثمانؓ کے دورِخلافت میں اسلام کو جوفر وغ حاصل ہوا،



چې فهرست «غ

www.shaheedeislam.com



طر زِحکومت، معاشرت غرضیکه ہر چیز کی تفصیل ہے، جوانہوں نے ککھی ہے ....کہاس کے علاوہ اور لکھ بھی کیا سکتے تھے؟ پھر شاہ ولی اللّٰہ کا مُخذ زیادہ تر "ریاض النضرة للمحب الطبوی" رہا، جہاں نہایت کثرت سے موضوع اور ضعیف روایتیں فدکور ہیں۔''

یہ نا کارہ کند ذہن، جناب کے اس فقرے کا مدعا سمجھنے سے قاصر ہے، شاید آپ ہیہ کہنا جاہتے ہیں کہ حضرات خلفائے ثلاثہ (رضی الله عنهم) کے دورتو خدماتِ اسلامیہ سے بھر پور ہیں، مگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا خانہ خد مات سے یکسر خالی ہے،ان کے یکنے فضائل و مناقب کے سوا کیجی نہیں ، اور ان کے فضائل ومناقب کی روایتیں بھی چونکہ بیشتر محبّ طبری نے نقل کی گئی ہیں،اس لئے وہ من گھڑت اور نا قابل اعتبار حد تک ضعیف ہیں۔ گویا ان کے منا قب کی گاڑی بھی موضوع ومنکر روایتوں ہی ہے چاتی ہے، ورنہ وہ اس میدان میں بھی قریباً صفر ہیں۔ جہاں تک حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خدمات کا تعلق ہے (ان خدمات سے قطع نظر جوآ تخضرت صلی الله علیه وسلم اور حضرات خلفائے ثلاثہ رضی الله عنهم کے دورِ مسعود میں ان سے ظہور پذیر ہوئیں) ان کے زمانۂ خلافت کی خدمات بھی امت کے لئے مایۂ صد سعادت ہیں۔البتہ زمانے کے الوان مختلف ہونے کی وجہ سے حضرت الو بکر رضی اللہ عنہ کی خدمات کا رنگ اور ہے،حضرات عمر وعثمان رضی اللّٰدعنهما کی خدمات کا اور،اورحضرت علی رضی اللّٰدعنه کی خدمات کا اور ... ان امور کی تفصیل کے لئے ججة الاسلام مولا نامحمد قاسم نا نوتوی قدس سرہ کے رساله "انتباه المؤمنين" كامطالعه مفيد موگا-جس ميں تفصيل سے بتايا گياہے كه ق تعالى شانه نے خلفائے اربعہ رضی الله عنهم میں سے ہرایک میں وہ خصوصیات ودیعت فرمائی تھیں جن کی ان کے دورِخلافت میں ضرورت بھی۔اس نا کارہ کا احساس بیہ ہے...اورانشاءاللہ بیاحساس غلط نه ہوگا... کہا گرحضرت عمر رضی اللّٰدعنه کا زمانه حضرت علی رضی اللّٰہ عنه کوماتیا تو ان ہے وہی کچھ ظہور پذیر ہوتا جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر ہوا، اور اگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا <mark>ز مانہ حضرت عمر رضی الله عنہ کو دیا جاتا تو وہ وہی کرتے جو حضرت علی رضی الله عنہ نے کیا۔ فتنوں</mark>





کے پُرآشوب زمانے میں انہوں نے جس استقامت کا مظاہرہ کیا، اور قدم قدم پرمشکلات



اور کانٹول کے باوجود جادہ شریعت پرجس طرح مضبوطی کے ساتھ گامزن رہے، بعد کا کوئی شخص اس کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہے۔ بیان کا وہ کمال ہے جو ہزار خوبیوں پر بھاری ہے۔ پھراہل فتنہ سے کیا معاملہ کیا جانا چاہئے؟ بیٹل صرف حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ذریعہ امت کوحاصل ہوا، بلاشبہ ان کی خدمات فتنول کے گرد وغبار میں دب کررہ گئی ہیں، اس لئے ظاہر بینول کو وہ نظر نہیں آئیں لیکن بیٹھی اپنی بصیرت کا قصور ہے، نہ کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا حاقاضی ابو بکر ابن العربی آئیں لیکن بیٹھی اپنی بصیرت کا قصور ہے، نہ کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا حاقاضی ابو بکر ابن العربی گوہ وہ فقرہ پھرد کھ لیا جائے جساس سلسلہ میں پہلے قل کر چکاہوں۔ اور اگر بیفرض کر لیا جائے کہ ان کے پاس صرف ''بیش اور آئی مین آپ سے دریا فت کرنا چاہتا ہوں کہ ''خدمات' سے مقصد قرب عند اللہ کے سواکیا ہے؟ اور جب ان کا مقرب بارگا والہی ہونا خود آئی خضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرما چکے ہیں تو آپ خدمات کو دیکھیں گے، یا ان کے اعلی ترین مدار ج قرب و رضا کو، جو نفس نبوگ سے ثابت ہیں؟ الغرض جب خدمات کا مقصد و مدعا اور غرض و غابت ان کوحاصل نفس نبوگ سے شاہت کی تلاش کی فکر میں کیوں پڑتے ہیں…؟

رہاآپ کابیار شاد کہ مناقب کی روایات جواز اللہ النصفاء میں ذکر کی گئی ہیں، موضوع یاضعیف ہیں! اول توبیات خود حضرت شاہ صاحب کی تصریح کے خلاف ہے، وہ فرماتے ہیں:

''بالجملہ ما از ایراد احادیث موضوعہ و احادیث شدیدة الضعف که بکارمتابعات وشواہدنمی آید تحاشی داریم وآنچے درمرتبہ صحت و حسن است یاضعف متحمل دارد آل راروایت کنیم '' (ج:۲ ص:۲۲۰) ترجمہ: .....'' ہم موضوع احادیث اور الیم شدید ضعیف احادیث، جومتابعات وشواہد کے کام نہیں آتیں، ان کے ذکر کرنے سے پر ہیز کریں گے، اور جوصحت وحسن کے مرتبہ میں ہیں، یا قابل مخل ضعف رکھتی ہیں ان کوروایت کریں گے۔''

O Com

چە**فىرسى**دى



ہیں۔اوراس سے بھی قطع نظر سیجئے تو منا قبِ علی کے لئے ہمیں محبّ طبری کی"السریاض المنضرہ" پرانحصار کرنے کی ضرورت نہیں، صحاحِ ستہ اور دیگر مسانید ومعاجم میں جوروایات منقول ہیں ان میں صیحے ،حسن اور مقبول احادیث بھی کچھ کم نہیں، بشر طیکہ ہمارا دل اس پر راضی بھی ہو،اور احادیث کے علاوہ صحابہ کرام گے عموماً اور حضراتِ مہاجرین وانصار کے خصوصاً جو فضائل قرآنِ کریم میں مذکور ہیں، کیا آپ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو ان سے مستنی سمجھتے ہیں؟ پھر جس شخص کے فضائل ومنا قب خدا تعالی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیان فرماتے ہوں، اس پرخردہ گیری کیوں کررواہ و سکتی ہے؟

۱۳:..... جناب نے دریافت فرمایا ہے کہ:''حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کسبِ معاش پر کیوں توجہٰ ہیں دی، جبکہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے امت کواس طرف راغب فر مایا ہے۔'' حضرت علی کرم اللہ وجہہ کوفقر وافلاس کے طعنے دینا بھی آج کل کچھ لوگوں کا لذیذ مشغلہ ہے، جناب کا پیسوال بھی غالبًا انہی اصحاب سے تأثر کا نتیجہ ہے، اس پر تفصیل ہے لکھنے کی ضرورت تھی ، مگر فرصت اس کی متحمل نہیں! مخضر پیر کہ کسب معاش ہرا یک کے لئے کیساں حکم نہیں رکھتا،کسی کے لئے ضروری ہے،اورکسی کے لئے غیر ضروری۔اس کے لئے مراتب و درجات کی تفصیل امام غزائی اور دیگر ا کابر کی تصنیفات میں مل جائے گی۔ جو حضرات دینی خدمات کے لئے وقف ہوں اور کسب معاش میں مشغول ہونے سے ان خد مات میں حرج ہوتا ہوان کا کسب معاش میں مشغول ہوناصیح نہیں ۔خود آنخضرت صلی اللّٰد علیہ وسلم کا اسوۂ حسنہ ہمارے سامنے ہے کہ ۲۰۲ میںنے تک گھر میں چولہا گرم نہیں ہوتا تھا،اس کے باو جود منصب نبوت پر فائز ہونے کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسبِ معاش کا کوئی شغل اختیار نہیں فر مایا،اب اگر کوئی شخص آ پ کا پورا فقر ہ فقل کر کے حضرت علی کرم اللّٰہ و جہہ کے بجائے اس میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کااسم گرامی لکھ دے اور جناب سے یہی سوال کرڈالے جوآپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں کیا ہے، تو فر مایئے! آپ کا جواب كيا ہوگا؟ آنخضرت صلى الله عليه وسلم جب... بقول آپ كے...امت كوكسبِ معاش كى طرف راغب فرماتے تھے تو خود کون ساکسب فرماتے تھے؟ اوراسی سوال میں اگر جناب کا بیہ







فقرہ بھی نقل کردیا جائے گہ: ''جوشخص ایک بیوی کی بھی کفالت نہ کرسکتا ہو، اور خود اپنی کفالت نہ کرسکے تو اسے بھی اجازت ہے کہ نکاح پر نکاح کرتا چلا جائے؟'' تو سوچئے کہ معاملہ کتنا نازک اور سکین ہوجائے گا، خصوصاً جب بیب بھی پیش نظر رہے کہ امہات المؤمنین کے نان ونفقہ کے مطالبہ کا واقعہ نہ صرف سے احادیث میں بلکہ قر آن کریم میں بھی نہ کورہ ہے۔

کے نان ونفقہ کے مطالبہ کا واقعہ نہ صرف سے احادیث میں بلکہ قر آن کریم میں بھی نہ کورہ ہے۔

معاملہ کتنا نازک اور شکی اور ہے عیال کی ضرورت کی بنا پر ایک مجبوری ہے، نہ کہ بندات خود کوئی کمال حضرت علی کرم اللہ وجہہ اگر کچھ نہیں کماتے سے تو وہ خود یا ان کے اہل خانہ کسی کے درواز سے پر بھیک ما تکنے تو نہیں گئے سے کہ انہیں نہ کمانے کا طعنہ دیا جائے؟ اور اگر وہ اپنے فقر و فاقہ ، زہد و قناعت اور تبتل عن الدنیا کے باوجود ، بقول آپ کے نکاح پر نکاح کے حاج ہے تھے تو لوگ آنہیں لڑکیوں پرلڑکیاں نہ دیتے ؟ کسی عجیب بات ہے کہ فقر و فاقہ اور زہد و قناعت کی صفت ، جو بھلے زمانوں میں مایئے صدفخر مجھی جاتی تھی اور جسے اعلی قرو فاقہ اور زہد و قناعت کی صفت ، جو بھلے زمانوں میں مایئے صدفخر مجھی جاتی تھی اور جسے اعلی ترین فضیلت تصور کیا جاتا تھا ، آج اسی پر طعنہ زنی ہور ہی ہے۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو بقول آپ کے: ''یہودی کے باغ کو پانی دینے یا گھاس کا ٹین' کے سواکوئی ہنر نہیں آتا تھا، تواس کے لئے جھے اور آپ کو پریثان ہونے کی کیا ضرورت ہے؟ اس کی فکر اگر ہوتی تو اس مقدس ہستی کو ہوتی جس نے اپنی چہیتی بیٹی 'خاتونِ جنت' ان کو بیاہ دی (صلی اللہ علیہ وسلم ورضی اللہ عنبہا)، کتنی عجیب بات ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے کسبِ معاش کی نہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو شکایت ہے، نہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے کسبِ معاش کی نہ آنحضرت علی رضی اللہ عنہ پر بیطعن بھی کیا جارہا حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ہیں تھے، انا للہ و انا الیہ د اجعون!

۱۳ : ...... بنی سے اراد و نکاح کے واقعہ سے بیڈی سے اراد و نکاح کے واقعہ سے بیڈی سے اراد و نکاح کے واقعہ سے بیڈیجہ اخذ کیا ہے کہ: '' آگے فاطمہ نہی کونہیں ،رسولِ خداصلی اللہ علیہ وسلم کوبھی اذیت دیتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمن کی بیٹی سے نکاح فرمانے کا اراد و کرتے ہیں ۔' حالانکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے نہ تو حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کواذیت دینے کا قصد کیا ، نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو، انہوں نے ابوجہل کی بیٹی سے نکاح کا اراد وضر ورکیا



جه فهرست « په





تھا، کین یہ بات ان کے حاشیہ خیال میں بھی نہیں تھی کہ یہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نا گوار کی خاطر کی موجب ہوسکتی ہے، ورخاس نکاح کا نہیں وسوسہ بھی نہ آتا، پھر جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر نا گواری کا اظہار فر مایا تو انہوں نے اپنا ارادہ فوراً ترک کر دیا۔ اگر وہ یہ نکاح کرتے تو حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہ اللہ علیہ وسلم کواذیت ہوتی لیکن نہ انہوں نے نکاح کیا اور نہ ان حضرات کو اذیت ہوئی، بلکہ ان کے ارادہ ماتو کی کردیے پر ان حضرات کو یقیبناً مسرت ہوئی ہوگی کیکن آنجناب ان پر یہ الزام دھرتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اذیت پہنچائی اور الزام بھی الیاسٹکین جس پر قر آن کریم میں لعنت آئی ہے، آپ کچھ تو انصاف بیجئے کہ اگر حضرت علی کرم اللہ و جہہ نے آنخضرت صلی میں لعنت آئی ہے، آپ کچھ تو انصاف بیجئے کہ اگر حضرت علی کرم اللہ و دبسولہ ویحبہ اللہ ورسولہ ویحبہ اللہ ورسولہ ویحبہ اللہ ورسولہ ویحبہ اللہ ورسولہ نووہ "رجل یہ حب اللہ ورسولہ ویحبہ اللہ ورسولہ ویحبہ اللہ ورسولہ لعنہم اللہ فی اللہ عانہ والا خو قو واعد لہم عذا با مھینا "(الاحزاب علی) کے زمرے میں آتے…؟

جناب نے مقطع بخن پراذیت رسول (صلی الله علیه وسلم) کی بات چھٹری ہے تو یہ ناکارہ بھی جناب سے ایک بات پوچھئے کی جرائت کرتا ہے، وہ یہ کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے حضرت علی کرم الله وجهہ کا جوتعلق تھا وہ بھی آپ کو معلوم ہے، اور آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے جوان کے ''بیان فرمائے ہیں، وہ بھی جناب کے سامنے ہیں، سوال یہ ہے کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی محبوب ترین شخصیت کے نقائص وعیوب تلاش سوال یہ ہے کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی محبوب ترین شخصیت کے نقائص وعیوب تلاش کرنا، اس کی تحقیر کے پہلو کرید کرید کر درکر انوں سے خود نفرت رکھنا اور دوسروں کو متنظر کرنے کی کوشش کرنا، کیا ان ساری باتوں سے

ہے؟ اور کیا وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے محبوب ترین عزیز کی تنقیص کر کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذاد ہی کے مرتکب اور دنیا وآخرت میں خسرانِ عظیم کے مستوجب نہیں؟

روافض خذلهم الله! ہے ہمیں یہی توشکایت ہے کہوہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے محبوبوں



194

ده فهرس**ن** ده نج



كى تنقيص كرك آپ صلى الله عليه وسلم كوايذادية بين، اگريمى كام ہم بھى كرنے لگيس توان ميں اگريمى كام ہم بھى كرنے لگيس توان ميں اور ہم ميں كتنا فاصلده جاتا ہے...؟ حق تعالى شانه ہميں اس بلاسے محفوظ رکھے، والسلام! حضرت بلال رضى الله عنه كى شادى

س....کیاحضرت بلال گی شادی ان کے وصال سے چندروز قبل ہوئی اوروہ بھی غیبی اشارہ پر؟ کیاحضرت بلال گی عمر منجانب اللہ ۴۰ سال سے بڑھائی گئی تھی؟

پ بین رف بول می اللہ عنہ نے یمن میں شادی کی تھی، یہ معلوم نہیں کہ وفات سے کتنا عرصہ پہلے کی تھی، نہ معلوم نہیں کہ وفات سے کتنا عرصہ پہلے کی تھی، نہ غیبی اشارے کاعلم ہے، اور چالیس سال عمر بڑھائے جانے کی بات غلط ہے، ان کی عمر ساٹھ برس سے کچھ زیادہ ہوئی ہے اور ۱۸ ھیا ۱۹ ھیا ۲۰ ھیں ان کا انتقال ہوا۔ حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ سے برگمانی کرنا

س .....ابوسفیان رضی الله عنه سے بہت سے لوگ بر گمانیاں کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیصحابی نہیں سے ۔ ان کے بارے میں وضاحت فرما ئیں، نیز حضرات ِ صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے ناموں کے علاوہ کسی اور کے نام کے ساتھ ' رضی الله عنه' لگایا جاسکتا ہے یانہیں؟

ح .....حضرت ابوسفیان رضی الله عنه صحابی شھے،ان کے حق میں یہ بد مگمانی غلط ہے۔

''رضی اللّه عنه' صحابہ کے لئے ہے، دوسروں کونہیں کہنا چاہئے،اگر چہ لغوی معنی

کے لحاظ سے دعا ہے اور اسی بنا پر تابعین وائمہ دین کے لئے بھی بیصیغہ استعال کیا گیا ہے۔ حضرت ابوسفیانؓ کا نام کس طرح لکھا جائے

س.....کورس میں جو دینیات پڑھائی جاتی ہے،اس کتاب میں کہیں بھی اگر صحابہؓ کے اس دور کا واقعہ آتا ہے جب وہ مشرف بہاسلام نہیں تھے،تو وہاں پر لکھا رہتا ہے فلاں صحابیؓ (جب وہ ایمان نہیں لائے تھے)،لیکن جب بھی بات ابوسفیان کی ہورہی ہوتو وہاں صرف ابوسفیان لکھا ہوتا ہے،حضرت اور رضی اللہ تعالیٰ عنہ نہیں لکھا جاتا (جبکہ وہ مسلمان ہوگئے

تھے)اس کی کیا وجہ ہے؟ کیا یہ صنفین کی غلطی ہے یا کوئی اور وجہ ہے؟

ج ..... غلطی ہے، ان کا اسم گرامی بھی ادب و تعظیم کے ساتھ لکھنا جا ہے ، اسلام سے پہلے کی غلطیاں معاف ہیں۔



194

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە

www.shaheedeislam.com



أيخضرت صلى الله عليه وسلم كي صاحبزا ديان

س....بعض لوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک ہی لڑکی سیدہ فاطمہ تھیں۔ جب میں میں نے پڑھا ہے کہ آپ کی چارلڑ کیاں تھیں اورلڑ کا ابراہیم تھا جو مدینہ منورہ میں وفات پاگئے،لڑکیوں میں سیدہ فاطمہ گا ذکاح شیر خدا حضرت علیؓ سے ہوا، جبکہ سیدہ رقیہؓ ،سیدہ زینب ؓ کا ذکاح حضرت عثمان عُیؓ سے ہوا، چوتھی لڑکی کاعلم نہیں، آپ بیہ بتا ئیں کہ یہ چاروں کس کے بطن سے بیدا ہوئی ہیں؟ اور ذکاح کن سے ہوا؟ اور وفات کہاں پائی؟ اور اگران کے بطن سے کوئی اور اولا دہوئی ہوتو وہ بھی بتادیں، کیاان میں سے کسی کا نکاح عرشِ معلی پر با ندھا گیا سے کوئی اور اولا دہوئی ہوتو وہ بھی بتادیں، کیاان میں سے کسی کا نکاح عرشِ معلی پر با ندھا گیا تھا انہیں؟ جواب سے مطلع فرما ئیں۔

ج.....آ تخضرت صلی الله علیه وسلم کی صاحبزا دیاں تو چارتھیں، سب سے بڑی سیدہ زیبب رضی الله عنہا، ان کا نکاح حضرت ابوالعاص رضی الله عنه سے ہوا، اور ان سے جھوٹی سیدہ ام کلثوم رضی الله عنها، ان دونوں کا نکاح کیے بعد دیگر بے الله عنها اور ان سے جھوٹی سیدہ محضرت عثمان رضی الله عنه سے ہوا، اس بنا پر ان کا لقب ذوالنورین ہے، سب سے جھوٹی سیدہ فاطمہ زہرا خاتونِ جنت ہیں، رضی الله عنها، ان کا عقد حضرت علی کرم الله وجهہ سے ہوا۔

صاحبزادوں کی تعداد میں اختلاف ہے، بعض نے پانچ کھے ہیں، قاسم ،عبداللہ، طیب، طاہر، ابراہیم رضی اللہ عنہم ۔ اول الذکر چاروں حضرت خدیجۃ الکبریٰ رضی اللہ عنہم کے بطن سے تھے، اور حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ آپ کی حرم حضرت ماریة قبطیہ رضی اللہ عنہا کے بطن سے تھے، بعض حضرات فرماتے ہیں کہ طیب وطاہر حضرت عبداللہ ہی کے لقب ہیں۔ رضی اللہ عنہم ۔

عمر، بکر، زید فرضی نامول سے صحابہ رضی اللہ عنہم کی بے ادنی نہیں ہوتی سے سے اللہ عنہم کی بے ادنی نہیں ہوتی سے سے سے اسروال میں'' زید'' کا لفظ ایک فرضی نام کے بطور لکھا گیا ہے، اس کے علاوہ بھی اردوزبان میں زید، عمر، بکر کے الفاظ فرضی ناموں کی جگہ استعال کئے جاتے ہیں۔ جناب مولانا صاحب! آپ مجھ سے بہت بہتر جانتے ہیں کہ یہ



**؋؞ؗڣ**ڔٮؾ؞؋









حِلداوْل



نہایت ہی جلیل القدر صحابہ کرام رضوان اللہ عنہم کے نام نامی ہیں، اس لئے ہمیں مسلمان ہونے کی حیثیت سے عزت واحترام کی خاطران اساء کوفرضی نام کے طور پر استعمال کرنے سے گریز کرنا چاہئے۔

ح .....اچھی تجویز ہے،کیکن ان فرضی ناموں کواستعال کرتے ہوئے بھی کسی کا ذہن ا کا بر کی طرف نہیں جاتا،اس لئے بےاد بی کا نظر پیغلط ہے۔

حضرت خدیجه رضی الله عنها کی و فات پر حضور صلی الله علیه وسلم کی عمر

س.....حضورا كرم صلى الله عليه وسلم كى كتنى عمر تقى جب ام المؤمنين سيده خدىج رضى الله تعالى

عنهااس دنیا سے رخصت ہو کیں؟ ح..... پچاس برس۔

أتخضرت صلى الله عليه وسلم نے سيّده عائشه صديقه رضى الله عنها

سے کب شادی کی؟

س..... کیاام المؤمنین سیده خدیجه رضی الله تعالی عنها حیات تھیں جب حضورا کرم صلی الله علیہ وسلم نے ام المؤمنین مریم اسلام حبیب تحبیب خدا سیده عائشہ صدیقه رضی الله تعالی عنها سے شادی فرمائی تھی؟

ح .....حضرت خدیجه رضی الله عنها کی وفات کے بعد۔

كياسيّده زينبُّ كاشو هرمسلمان تها؟

س....سیدہ زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا جس سے نکاح ہوا تھا کیاوہ مسلمان تھا؟

ج.....حضرت زینب رضی الله تعالی عنها کا عقد حضرت ابوالعاص بن رہیج سے ہوا تھا،عقد کے وقت تو وہ مسلمان نہیں تھے (اس وقت غیرمسلموں سے عقد کی ممانعت نہیں آئی تھی )،

جنگ بدر کے بعدوہ مسلمان ہوکر مدینہ ہجرت کرآئے تھے۔

حضرت أمِّ مإنى كون تهيس؟

س .....ام ہائی سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کیار شتہ تھا؟ام ہانی جن کے گھر ہے نبی کریم



<mark>صلی اللہ علیہ وسلم معراج کے لئے تشریف لے گئے تھے،ام ہانی کا نسب نامہ کیا ہے؟ جواب</mark> تفصیل ہے دیں۔

ج.....أمّ ہانی،حضرت علی رضی اللّٰد تعالیٰ عنه کی بہن تھیں ۔

حضرت حسین رضی الله عنه اوریزید کے بارے میں

مسلك إلهل سنت

حضرت حسين اوريز يدكى حيثيت

س....مسلمانوں میں واقعہ کر بلا کے حوالے سے بہت سے غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں، کچھ لوگ جو بزید کی خلافت کو شیخے مانتے ہیں، حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو باغی قرار دیتے ہیں، حبکہ بزید کوا میرالمؤمنین کہتے ہیں۔ از راہ کرم بیفر ماسئے کہ حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو باغی کہنے والوں کے لئے کیا حکم ہے؟ بزید کوا میرالمؤمنین کہنا کہاں تک درست ہے؟ حسرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ فق پر تھے، ان کے مقابلے میں بزید فق بر ہیں تھا، اس لئے بزید کوا میرالمؤمنین نہیں کہا جائے گا، حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو'نباغی'' کہنے والے اہل سنت کے عقیدہ سے باغی ہیں۔

صحیح حدیث میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے کہ:''حسن وحسین (رضی الله عنها) نو جوانانِ اہل جنت کے سردار ہیں۔'' (ترندی)

جولوگ حضرت حسین رضی الله تعالی عنه کونعوذ بالله! '' باغی'' کہتے ہیں، وہ کس منه سے بیتو قع رکھتے ہیں کہ وہ حضرت حسین رضی الله تعالی عنه کی قیادت وسیادت میں جنت میں جائیں گے؟

كيايزيدكوپليدكهناجائزے؟

س....مسئله دریافت طلب میہ ہے کہ ایک مشہور حدیث بسلسلۂ فتح قسطنطنیہ ہے کہ جو پہلا دستہ فوج کا قسطنطنیہ پر حملہ آور ہوگا، ان لوگوں کی مغفرت ہوگی۔ یزید بھی اس دستہ میں نثر یک تھا، اس لئے اس کی مغفرت ہوگی۔الیی صورت میں''یزید پلیڈ'' کہنا مناسب ہے؟



(144)

چې فېرست «ې





لوگ کتابوں میں یزیدکوا کثراس نام سے یادکرتے ہیں۔

دوسرے کون جانتا ہے کہ یزید نے مرنے سے پہلے تو بہ کر لی ہو، اللہ بہتر جانتا ہے، جب تک اس کا یقین نہ ہوجائے کہ فلال کی موت کفر پر ہوئی اس کا کا فر کہنا یا اس کو لعنت کرناضچے ہوگا یانہیں؟

ت۔... بزید کو پلیداس کے کارناموں کی وجہ سے کہا جاتا ہے۔حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت، اہل مدینہ کافتل عام اور کعبہ شریف پرسنگ باری اس کے تین سالہ دور کے سیاہ کارنامے ہیں۔ یہ کہنا کہ ابن زیاد نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کوئل کیا، الہذااس کی کوئی ذمہ داری بزید پر عائد نہیں ہوتی، بالکل غلط ہے۔ ابن زیاد کو حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا مقابلہ کرنے کے لئے ہی تو کوفہ کا گورنر بنایا گیا تھا۔ جہاں تک حدیث شریف میں مغفرت کی بشارت کا تعلق ہے، وہ بالکل صحح ہے، لیکن اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ بزید کے غلط کاموں کو بھی صحح کہا جائے۔ مغفرت گنا ہگاروں کی ہوتی ہے، اس لئے مغفرت اور گناہ میں کوئی تعارض نہیں۔ ہاں! بزید کے نفر کافتو کی دینا اس پر بنی ہے کہ اس کے خاتمہ کا قطعی علم ہو، کوئی تعارض نہیں۔ ہاں لئے کفر کافتو کی اس پر ہم بھی نہیں دیتے، گویزید کے سیاہ کارناموں کی وجہ سے ساکو بہت سے حضرات نے مشتی لعنت قرار دیا ہے، مگر اس کا نام لے کر لعنت ہم بھی نہیں کہ اس کی جائے، واللہ اعلم!

س....کیایزید پرلعنت بھیجنا جائز ہے؟

ج.....اہل سنت کے نز دیک بزید پرلعنت کرنا جائز نہیں، بیرافضیو ں کا شعار ہے، قصیدہ بدء الا مالی، جواہل سنت کے عقائد میں ہے،اس کا شعر ہے:

ولم يلعن يزيداً بعد موت سوى المكثارر في الاغراء غال

اس کی شرح میں علامہ علی قاریؓ لکھتے ہیں کہ:''یزید پرسلف میں سے کسی نے لعنت نہیں کی سوائے رافضیوں، خارجیوں اور بعض معتز لہ کے، جنہوں نے فضول گوئی میں



جه فهرست «جه







مبالغه سے کام لیاہے۔'اوراس مسله پرطویل بحث کے بعد لکھتے ہیں:

"فلا شك ان السكوت اسلم."

''اس لئے اہل سنت کا عقیدہ یہ ہے کہ نہ تو یزید پرلعنت کی جائے، نہ حضرت حسین رضی اللّٰدعنہ کے مقابلہ میں اس کی مدح وتو صیف کی جائے۔''

يزيداور مسلك إعتدال

یزید کے بارے میں اوپر جو دوسوال و جواب ذکر کئے گئے ہیں ان پر ہمیں دو متضاد کمتوب موصول ہوئے، ذیل میں پہلے وہ دونوں مکتوب درج کئے جاتے ہیں،اس کے بعدان پر تبصرہ کیا جائے گا۔

بهلاخط

محترمي مولانا محريوسف لدهيانوي صاحب

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

امید ہے کہ مزائِ گرامی بخیر ہوگا، چنددن ہوئے ایک دوست نے بڑے گہرے تاسف کے ساتھ تذکرہ کیا کہ مولانا یوسف لدھیا نوی صاحب بھی غیرارادی اور غیر شعوری طور پر ' شیعوں'' کو خوش کرنے کے لئے عام قتم کی خلاف حقیقت با تیں کرنے گے، کرید نے پر پہ چلا کہ آپ نے کئی ہفتگی میں ' نیزید پلید' کھا ہے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ کو غلاقتی ہوئی ہے، کوئی اور چکر ہوگا۔ مولانا یوسف لدھیا نوی جیسا عالم و محقق شخص ایسی بات نہیں کہ سکتا، وہ اچھی طرح جانتے ہیں کہ ' نیزید' ایک جلیل القدر صحابی کا فرزنداور ہزار ہا صحابہ گامعتمد ہے، اس کی ولی عہدی کی تجویز، دین و ملت کے دور رس اور و سیج تر مفاد کی ضاح خود اصحاب بیعت و ضوان نے پیش کی، اس وقت موجود تمام صحابہ کرام اور تقریباً نصف خاطر خود اصحاب بیعت و نسل نے بیش کی، اس وقت موجود تمام صحابہ کرام اور تقریباً نصف درجن از واج مطہرات نے اس تجویز کو پہند فرمایا، چنانچہ چھے خلیفہ راشد امام عادل حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے بحثیت خلیفہ بنا تو اس مطفت میں آٹو میٹل عربیت کی مطابق پوری سلطنت میں آٹو میٹل طریقہ سے بیعت خلافت عمل میں آگئی۔ اس وقت موجود سینکٹروں سلطنت میں آٹو میٹل طریقہ سے بیعت خلافت عمل میں آگئی۔ اس وقت موجود سینکٹروں سلطنت میں آٹو میٹل طریقہ سے بیعت خلافت عمل میں آگئی۔ اس وقت موجود سینکٹروں







جلیل القدر صحابہ نے بیعت فرمائی ، اعتاد کیا، تعاون کیا، اگا دگا کی اختلافی آواز ظاہر ہے اس پونے سوسے بھی زائد اتفاق واتحاد کے مقابلہ میں کوئی حیثیت نہیں رکھتی عبداللہ بن عمراللہ بن عبراللہ بن عباللہ بن عباللہ بن عبال جیسے جیداور عالم فاضل صحابہ کوکوئی ' پلیدی' نظر نہیں آئی جو حیقی بزرگ اور عینی شاہد ہیں۔ یہ بعد کے ' نضے منے' بزرگوں کو' پلیدی' کہاں سے نظر آگئ ۔ پھر حضرت حسین کے جوان العمر ، متی و پارسا صاحبزاد ہے جواس دوراور کوفی منافقوں کی برپاکردہ ' کر بلا' کے عنی شاہد ہیں وہ بھی کوئی بات نہیں فرماتے ، نہ قاتل کہتے ہیں نہ پلید، بلکہ بیعت فرماتے ہیں اور اخیر تک مکمل وفاداری کے ساتھ تعاون فرماتے ، نہ قاتل کہتے ہیں۔ مزید عرض کیا کہ بھائی، یہ سب دشمنانِ صحابہ رافضوں کا پروپیگنڈہ اور مسلمانوں کی سادہ لوحی ہے۔ ورنہ تابعین کی صف اول کی شخصیت ، حج و جہاد کا قائد ، متفقہ خلیفہ ' نبلید' وغیرہ کیسے ہوسکتا ہے؟ تابعین کی صف اول کی شخصیت ، حج و جہاد کا قائد ، متفقہ خلیفہ ' نبلید' وغیرہ کیسے ہوسکتا ہے؟ الی عامیانہ بات مولا نالد ھیانوی نہیں کہہ سکتے ۔ ' میراوعظ' بڑے کیل سے سنااور پھر چند اسی عامیانہ بات مولا نالد ھیانوی نہیں کہہ سکتے ۔ ' میراوعظ' بڑے کیل سے سنااور پھر چند اس کی بات درست تھی ، واقعی آپ سے ' سہو' ہوگیا ، میں کبھی آپ کا اسم گرامی دیکھا اور کبھی ' میں بید کیکھر دیگھا اور کبھی ' نبید' کاعنوان! یاللعجب!

حضرت! لا پرواہیاں چھوڑ و یجئے! شیعیت، کفریات کا مجموعہ ہے، مگرصدیاں گزر
گئیں، ندان کی تکفیر کی گئی، ندان کوامت مسلمہ سے کاٹا گیا، 'اسلامی فرقہ' سمجھا جاتا ہے۔
ان لوگوں نے اپنے دجل وفریب سے سنی مسلمانوں کے دل و د ماغ پر بھی قبضہ کیا ہوا ہے،
ماتم کے علاوہ خیالات میں کوئی فرق نظر نہیں آتا۔ مولانا بنوری مرحوم نے مودودیت کو
چالیس سال بعد پہچانا! مولانا منظور نعمانی نے ''شیعیت'' کواب آکر پہچانا! آپ کتنا عرصہ
لگائیں گے؟

خداکے لئے سبائیت زدگی جھوڑ ئے ،صحابہ، تا بعین، تع تا بعین کےعز وشرف کا تحفظ فرمائے ،من گھڑت بہتانات کو پہچائے۔ تحفظ فرمائے ،من گھڑت بہتانات کو پہچائے۔

ارشاداحم علوی ایم اے ہوائی اڈ ہ روڈ ،نز ڈسجداقصلی ،رحیم یارخان

O.com

(r+m)

چە**فىرسى**دى

www.shaheedeislam.com



دوسراخط

محترم مولا ناصاحب دامت بركاتهم

رمضان وشوال ۱۴۰۱ه، بمطابق اگست ۱۹۸۱ء کا شاره نمبر:۳-۴/ج:۳۹ زیر نظرہے۔مسائل واحکام کے زیرعنوان فضل القیوم نا می سائل کے ایک اہم سوال کے جواب میں آپ نے تحریفر مایا ہے کہ:

''اہل سنت کے نز دیک بزید پرلعنت کرنا جائز نہیں، بیرافضیوں کا شعار ہے۔'' (ص:۲۲–۷۷)\_

آپ کومعلوم ہے کہ محمود احمد عباس کی تشدد آمیز تحقیق اور مودودی کی منافقانہ تالیف' خلافت وملوکیت' کے بعداس طرح کے بیرمسائل ایک خاص اہمیت حاصل کر چکے ہیں،اس کئے میں اس عریضہ کے توسط سے مزید تحقیق اور روایات کی تطبیق کامتنی ہوں۔ آپ کےاس جواب سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل سنت میں سے کوئی بھی جوازلعنت يزيد كا قائل نهيں \_ قاضى شاءالله پانى پتى رحمه الله اپنى شهرهُ آ فاق كتاب''السيف المسلول''

'' فقیر کے نزدیک مختار بات بیہ ہے کہ یزید پرلعنت کرنا جائز ہےاور محققین اہل حدیث کا مذہب بھی یہی ہے۔ان میں امام ابوالفرج ابن جوزی بھی ہیں علم وجلالت شان میں بہت اونیے،انہوں نے اس مسلہ پرایک کتاب بھی کھی ہے جس کا نام ہے:"السود على المتعصب العنيد المانع من ذم يزيد"صفح. ٢٨٨.

ترجمان مسلك ابل ديوبند حكيم الاسلام حضرت مولانا محمه طيب مدخله العالى ''شہید کر بلااوریزید''میں فرماتے ہیں:

" بیسب شہادتیں ہم نے اس کئے نہیں پیش کیں کہ ہمیں بزید برلعت کرنے ہے کوئی خاص دلچیں ہے، نہ ہم نے آج تک بھی لعنت کی ، نہ آئندہ ارادہ ہے، اور نہان لعنت ثابت کرنے والے علماء وائمہ کا منشاء یزید کی لعنت کوبطور وظیفہ کے پیش کرنا ہے، ان کا منشاء صرف بزید کوان غیر معمولی ناشائسکیوں کی وجہ ہے مستحق لعنت قرار دینایا زیادہ سے



المرسف المرس





زیادہ لعنت کا جواز ثابت کرناہے۔''صفحہ:۱۴۵۔

علامه آلوى رحمه الله تعالى صاحب روح المعانى فرماتے ہيں:

"ان الامام احمد لما سأله ولده عبدالله عن لعن يزيد، قال: كيف لا يلعن من لعنه الله تعالى في كتابه؟ فقال عبدالله: قد قرأت كتاب الله عز وجل فلم اجد فيه لعن يزيد! فقال الامام: ان الله تعالى يقول:

"فهل عسيتم ان توليتم ان تفسدوا في الارض وتقطعوا ارحامكم. اولئك الذين لعنهم الله..... " (محمد:٢٣،٢٢)\_

واي فساد وقطعية اشد مما فعله يزيد."

چندسطروں کے بعد فرماتے ہیں:

"وقد جزم بكفره وصرح بلعنه جماعة من العلماء فمنهم الحافظ ناصر السنة ابن الجوزي وسبقه القاضي ابويعلي وقال العلامة التفتازاني:

"لا نتوقف في شانه بل في ايمانه لعنة الله عليه وعلى انصاره واعوانه. "وممن صرح بلعنه الجلال السيوطي عليه الرحمة. (٢٧:٥ ص:۷۲)\_

وانا اقول الـذي يغلب عـليٰ ظني ان الخبيث لم يكن مصدقاً بـرسـالة الـنبـي صـلي الله عليه وسلم وان مجموع ما فعل مع اهل حرم الله تعالى واهل حرم نبيه عليه الصلوة والسلام وعترته الطيبين الطاهرين في الحياة وبعد المماة وما صدر منه من المخازى ليس باضعف دلالة على عدم تصديقه من القاء ورقة من المصحف الشريف في قذر. ولا اظن ان امره كان خافيا على اجلة المسلمين اذ ذاك ولكن كانوا مغلوبين مقهورين لم يسعهم الا الصبر ليقضى الله امراكان مفعولًا ولو سلم ان الخبيث كان مسلماً فهو مسلم جمع من الكبائر ما لا يحيط به نطاق البيان وانا اذهب الي جواز لعن مثله على التعيين. " (٢٦:٥٠ ص:٤٦) ـ













آپ جیسے معتدل اور متین صاحبِ علم پر ضروری ہے کہ اس مسئلہ کی تنقیح فر ماکر جواب عنایت فر مادیں اورا کا ہرین اہل سنت کے ان مختلف اقوال کے درمیان تطبیق دے کر ذہنی انجھن کو دور فر ماویں۔

## احقر عبدالحق رحيم يارخان

ج ..... یہ دونوں خط بزید کے بارے میں افراط و تفریط کے دوا نہائی سروں کی نمائندگی کرتے ہیں، ایک فریق 'حب بزید' میں یہاں تک آ گے نکل گیا ہے کہ 'ن مرح بزید' کواہل سنت کا شعار ثابت کرنے لگا ہے، اس کی خواہش ہے کہ بزید کا شارا گر' خلفائے راشدین' میں نہیں تو کم از کم' خلفائے عادلین' میں ضرور کیا جانا چاہئے، اور بزید کے سہ سالہ دور میں میں نہیں تو کم از کم' خلفائے عادلین' میں ضرور کیا جانا چاہئے، اور دیگر اہل بیت کافل، واقعہ جو سکین واقعات رونما ہوئے، لینی حضرت حسین رضی اللہ عنہ اور دیگر اہل بیت کافل، واقعہ کرہ میں اہل مدینہ کافل عام اور حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ اکا برضیا ہے کہ کو امام برق کے پر پورش، ان واقعات میں بزید کو برق اور اس کے مقابلہ میں اکا برضیا ہے گوامام برق کے باغی قرار دیا جائے۔

دوسرافریق''بغض بزید' میں آخری سرے پر ہے،اس کے نزدیک بزید کی سیاہ کاریوں کی مذمت کاحق ادانہیں ہوتا، جب تک کہ بزیدکودین وایمان سے خارج اور کا فرو ملعون نہ کہا جائے۔ بیفریق بزید کواس عام دعائے مغفرت ورحمت طلبی کامستی بھی نہیں سمجھتا جوامت محمدید (علی صاحبہا الصلوٰ قوالسلام ) کے گناہ گاروں کے لئے کی جاتی ہے۔

کیکن اعتدال وتو سط کا راسته شایدان دونوں انتہاؤں کے پیج میں سے ہوکر گزرتا ہے، اوروہ یہ کہ یزید کی مدح سرائی سے احتراز کیا جائے، اس کے مقابلہ میں حضرت حسین ، حضرت عبداللہ بن زبیر اُور دیگر اجلہ محابہ ُوتا بعین ُ (جویزیدی فوجوں کی تیخ ظلم سے شہید ہوئے) کے مؤقف کو برق سمجھا جائے ،کین اس کی تمام ترسیاہ کاریوں کے باوجود چونکہ اس کا خاتمہ بر کفر کسی دلیل قطعی سے ثابت نہیں ہے، اس لئے اس کے کفر میں تو قف کیا جائے، اور اس کا نام لے کرلعت سے اجتناب کیا جائے ، جمہور اہل سنت اور اکا بر دیو بند کا بہی



**Y+Y** 

چە**فىرسى** ھې



مسلک ہے اور یہی سلامتی کی راہ ہے۔حضرت مولانا سید محمد یوسف بنوری نور الله مرقدهٔ "معارف السنن" میں لکھتے ہیں:

"وين يد لا ريب فى كونه فاسقاً ولعلماء السلف فى يزيد وقتله الامام الحسين خلاف فى اللعن والتوقف. قال ابن الصلاح: فى يزيد ثلاث فرق: فرقة تحبه، وفرقة تسبه، وفرقة متوسطة لا تتولاه ولا تلعنه. قال: وهذه الفرقة هى المصيبة.... الخ." (ح:٢ ص٨٠)

ترجمہ: "" نیزید کے فاسق ہونے میں تو کوئی شک نہیں،
اور علمائے سلف کا اس میں اختلاف ہے کہ بزید پر اور امام حسین گے
قاتلین پر لعنت کی جائے یا تو قف کیا جائے۔ ابن صلاح کہتے ہیں
کہ: بزید کے بارے میں تین فرقے ہیں: ایک فرقہ اس سے محبت
رکھتا ہے، ایک فرقہ اس سے بغض رکھتا ہے اور اسے گالیاں دیتا ہے،
اور ایک فرقہ میانہ رو ہے، وہ نہ اسے اچھا جا نتا ہے اور نہ اس برلعنت

کرتا ہے۔ ابن صلاح کہتے ہیں کہ: یہی فرقہ جادہ صواب پر ہے۔ ''
حضرت بنوری قدس سرۂ کی استحریر سے معلوم ہوا کہ بزید کے فسق پر تو اہل سنت
کا قریب قریب اجماع ہے، البتہ اس میں اختلاف رہا ہے کہ بزید پر لعنت کی جائے یا اس
کے معاملے میں تو قف کیا جائے؟ مکتوب دوم میں اس فریق کی نمائندگی کی گئی ہے جویزید
کے ایمان میں بھی شک رکھتا ہے اور بلاتر دواس پر لعنت کے جواز کا قائل ہے۔ اگر چہیے تول
بھی سلف کی ایک جماعت نے اختیار کیا ہے، لیکن جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں، جمہورا کا بر
اہل سنت اور اکا بردیو بند اس کو گناہ گارمسلمان سمجھتے ہوئے اس پر لعنت کے بارے میں
توقف ہی کے قائل ہیں۔

مدحِ بزیدکواہل سنت کا شعار قرار دینا، جبیبا کہ ہمارے علوی صاحب کی تحریر سے مترشح ہے، ایک نیاانکشاف ہے، جو کم از کم ہماری عقل وقہم سے بالاتر چیز ہے۔









ہمارے بعض اکابر کے قلم سے''یزید پلید'' کا لفظ نکل جاتا ہے، میرا جومضمون ہفت روزہ''ختم نبوت''میں ایک سوال کے جواب میں شائع ہوا تھا، اس میں ان ا کابر کے اس طرزِعمل کی توجیه کی گئی تھی کہ یہ یزید کی سیاہ کاریوں کے خلاف بےساختہ نفرت وغیظ کا اظہار ہے۔ چنانچہ امام ربانی مجدد الف ٹائی، مکتوبات شریفہ میں بڑے اہتمام کے ساتھ یزید کے نام کے ساتھ '' بے دولت'' کا لفظ لکھتے ہیں، شاہ عبدالحق محدث دہلویؓ، مندالہند شاه عبدالعزيز د ہلويٌ، ججة الاسلام مولا نامحمہ قاسم نا نوتويٌ، قطب العالم حضرت مولا نا رشيد احمد گنگوہی اور دیگر اکابر''بزید پلید' کا لفظ لکھتے ہیں۔ ہمارے علوی صاحب انکشاف فرماتے ہیں کہ پیسب'' ننھے منے بزرگ' تھے، ما شاءاللہ! چیثم بددور! اپنے ا کابر کا ادب و احترام ہوتواپیاہو!میرے لئے سیجھنامشکل ہے کہا گریےتمام اکابر'' ننھے منے بزرگ' تھے، توان کے مقابلے میں محمد یوسف لد هیانوی یا جناب ارشادعلوی صاحب کی کیاا ہمیت ہے؟ ا گران ا کابر نے حدیث و تاریخ، حالاتِ صحابہؓ اور عقا ئدا ہل سنت کونہیں سمجھا تھا تو ما وشا کی 'دختحیق'' کا کیاوزن رہ جا تاہے؟ شایدوہ ہارےعلوی صاحب کے نزدیک''حضرت پزید رحمة الله عليه ' ك مقابل مين حضرت حسين ، حضرت عبدالله بن زبير ، حضرت عبدالله بن عباسٌ، حضرت عبدالله بن عمرٌ، حضرت ابوشرت کاور واقعه حره کے تمام صحابةٌ و تابعین بھی'' نتھے منے بزرگ''ہی ہوں گے، بلکہ خودحرم مدینہ،حرم مکہ اور حرمتِ بیتِ النبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی یزید کے مقابلہ میں''نتھی منی سی چیز''ہی ہوگی۔ کیونکہ یزید نے آلِ نبی صلی اللّٰدعلیہ وسلم کی حرمت کوبھی ملحوظ نہیں رکھا،حرم مدینہ کوبھی پا مال کیا،اورحرم کعبہ پر بھی چڑھائی کی،اگریہ تمام چیزیں بزید کے مقابلے میں' دختھی منی' ہیں تو ہمیں یقین رکھنا جاہئے کہ بس' میزید کی محبت''ہی اسلام کا ایسا مقدس عقیدہ ہے کہ جس کے مقابلہ میں نہر م مکہ کی کوئی عظمت ہے، نەحرم مدینه کی ، نەخانوا دۇنبوت کی ، نەاجلە صحابةً و تابعین کی ،اور نەبعد کے تیرہ سوسالها کابر امت کی .....ر باعلوی صاحب کا پیشبر که بهت سے صحابرٌ و تا بعینٌ نے بزید کی بیعت کی تھی، ان کے بنائے ہوئے خلیفہ کو' پلید' کیسے کہا جاسکتا ہے؟ اس ناکارہ کے خیال میں بیشبداییا نہیں کہ کوئی ذی فہم آ دمی اس میں الجھ کررہ جائے۔



چە**نىرىت** « خ







جناب علوی صاحب غور فرما ئیں کہ یہاں دو بحثیں الگ الگ ہیں۔ایک بیر کہ یزید کا استخلاف صحیح تھایانہیں؟ اور دوسرے بید کہ خلیفہ بن جانے کے بعداس نے جو کارنا ہے انجام دیئے وہ لائق تحسین ہیں یالائق نفرت؟ اوران کارناموں کی بنا پروہ اہل ایمان کی محبت اورمدح وستائش کامستحق ہے، یا نفرت و بیزاری اور مذمت وتقبیعے کا؟

جناب علوی صاحب کا استدلال اگر کچھ مفید ہوسکتا ہے تو پہلی بحث میں ہوسکتا ہے کہ چونکہ بہت سے صحابہؓ و تابعینؓ نے اس سے بیعت کر لیکھی ،اس لئے اس کے استخلاف کو میج سمجھنا چاہئے، ہر چند کہ اس استدلال پر بھی جرح وقدح کی کافی گنجائش ہے، کیکن یہاں استخلاف بزید کا مسلم سرے سے زیر بحث ہی نہیں،اس لئے علوی صاحب کا بیشبہ قطعی طور پر بے کل ہے۔ یہاں تو بحث پزید کے استخلاف کے بعد کے کارناموں سے ہے کہ مند خلافت یرمتمکن ہونے کے بعداس نے جو کچھ کیا، وہ خیروبرکت کےاعمال تھے یافسق و فجور کے؟ ان کی وجہ سےوہ'' طاہر ومطہ'' کہلانے کا<sup>مست</sup>ق ہے یا'' پلید وملعون'' کہلانے کا؟ اور ان کارناموں کے بعداس کے بارے میں ا کابرامت نے کیارائے قائم کی؟ میں اوپر ہتا چکا ہوں کہاس کے سہ سالہ دور کے تین واقعات مشہور ہیں، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے محبوب نواسه حضرت حسين رضي الله عنه اوران كے اہل بيت كافل ،حرم مدينه كى يا مالى اور اہل مدینہ کافتل عام،حرم کعبہ پرفوج کشی۔ کیا کوئی ایساشخص جس کے دل میں ایمان کی رمق ہو، ان سنگین واقعات کے بعد بھی اس کے دل میں پزید کی محبت اوراس کی عزت وعظمت باقی رہ سکتی ہے؟ کیا ہمارےعلوی صاحب کسی صحابیؓ یا کسی جلیل القدر تابعیؓ کا حوالہ پیش کر سکتے ہیں، کہانہوں نے ان واقعات پریزید کو دار تحسین دی ہو؟ اور کیا پیرواقعات ہمارے علوی صاحب کے نزدیک آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی ایذاء کے موجب نہیں ہوئے ہوں گے؟ یزید کی حمایت ومخالفت سے ذہن کو فارغ کرکے ذرا ٹھنڈے دل سے سوچئے کہ جب خانوادهٔ نبوت کوخاک وخون میں ترشیایا جار ہاہو، جب مدینة الرسول میں صحابہ کرام اوران کی اولا دکوتہ تیخ کیا جار ہا ہو،اور حرم کعبہ پرفوج کشی کر کے اس کی حرمت کومٹایا جار ہا ہواور پھریہ واقعات ایک کے بعدایک، بے در بے ہور ہے ہوں، تو کون مسلمان ہوگا جویزید کے کردار



چې فېرس**ت** دې







<u>پر صدائے آفرین بلند کرے؟ اوران تمام س</u>یاہ کاریوں کے باوجودیزید کی تعریف وتو صیف ميں رطب اللسان ہو۔ حق تعالیٰ شانہ میں اپنی مرضیات کی توفیق عطافر مائیں۔

تقذیر کیاہے؟

س.....میرے ذہن میں تقدیریا قسمت کے متعلق بات اس وقت آئی جب ہمارے نویں یا دسویں کے استاد نے کلاس میں بید کر چھیڑا، انہوں نے کہا کہ ہرانسان اپنی تقدیر خود بنا تاہے، اگرخدا جهاری تقدیر بناتا تو پھر جنت ودوزخ چەمعنی دارد؟ مطلب بیکه جم جوبرے کام کرتے ہیں،اگروہ خدانے ہماری قسمت میں لکھ دیئے ہیں تو ہماراان سے بچنا محال ہے، پھر دوزخ اور جنت کامعاملہ کیوں اور کیسے؟ میرے خیال میں توانسان خودا پنی تقدیر بنا تاہے۔

میں نے اینے ایک قریبی دوست سے اس سلسلے میں بات کی تواس نے بتایا کہ: خدانے بعض اہم فیصلے انسان کی قسمت میں لکھ دیئے ہیں، باقی چھوٹے چھوٹے فیصلے انسان خود کرتا ہے، اہم فیصلوں سے مراد بندہ بڑا ہوکر کیا کرے گا؟ کہاں کہاں یانی پیئے گا وغیرہ، کیکن انسان اپنی صلاحیت اور قوت فیصله کی بنیاد پران فیصلوں کوتبدیل بھی کرسکتا ہے۔

آپ نے کچھا حادیث وغیرہ کے حوالے دیئے ہیں، آپ نے اس کے ساتھ کوئی وضاحت نہیں دی، صرف میر کہددینا کہ: 'قسمت کے متعلق بات نہ کریں۔' میری رائے میں تو کوئی بھی اس بات سے مطمئن نہیں ہوگا۔حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب یہ بات کہی ہے توانہوں نے ریجھی کہاہے کہ:''سابقہ قومیں اسی وجہ سے تباہ ہوئیں کہ وہ تقدیر کے مسئلے پر اُل<u>جھے تھے۔''اب ذراآ پ</u>اس بات کی وضاحت کر دیں تو شاید دل کی تشفی ہوجائے۔

ح .....جان برادر ـ السلام عليم! اسلام كاعقيده بيه ہے كه كائنات كى ہر چھو ئى بڑى، الچھى برى چیز صرف الله تعالیٰ کے ارادہ، قدرت، مشیت اور علم سے وجود میں آئی ہے، بس میں اتنی بات جانتا ہوں کہ ایمان بالقدر کے بغیر ایمان محیح نہیں ہوتا، اس کے آگے یہ کیوں، وہ

کیوں؟اس سے میں معذور ہوں۔



(11+





تقدیراللہ تعالیٰ کی صفت ہے،اس کوانسانی عقل کے تراز و سے تو لناایسا ہے کہ کوئی عقل مندسونا تولنے کے کانٹے سے''ہمالیہ'' کا وزن کرنا شروع کر دے،عمریں گزرجا ئیں گی مگر بیدمدعا عنقار ہے گا۔

ہمیں کرنے کے کام کرنے چاہئیں، تقدیر کا معمانہ کسی سے حل ہوا نہ ہوگا، بس سیدھاسا ایمان رکھنے کہ ہر چیز کا خالق اللہ تعالی ہے، اور ہر چیز اس کی تخلیق سے وجود میں آئی ہے، انسان کو اللہ تعالی نے اختیار وارادہ عطا کیا ہے مگر بیا اختیار مطلق نہیں۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے کسی نے دریافت کیا کہ انسان مختار ہے یا مجبور؟ فرمایا: ایک پاؤں اٹھاؤ! اس نے اٹھالیا، فرمایا: دوسرا بھی اٹھاؤ! بولا: حضور! جب تک پہلا قدم زمین پر نہر کھوں دوسرا نہیں اٹھا سکتا فرمایا: بس انسان اتنا مختار ہے، اور اتنا مجبور! بہر حال میں اس مسئلہ میں زیادہ قبل وقال سے معذور ہوں اور اس کو بربادی ایمان کا ذریعہ جھتا ہوں۔

تقدر برحق ہے،اس کو ماننا شرطِ ایمان ہے

سا: ......آدمی کے دنیا میں تشریف کا نے سے پہلے تقدیر لکھدی جاتی ہے کہ بیآدمی دنیا میں بہات سے کہ بیآدمی دنیا میں بہاکا م کرےگا، کیا تقدیر میں لکھا ہوتا ہے کہ جب دنیا فانی سے رخصت ہوگا تو اس کی اتنی نکیاں اور اتنی بدیاں ہوں گی؟ تو پھر نامہ ٔ اعمال اور تقدیر میں کیا فرق ہے؟

اسطرح ہوگی، اورا گرکوئی آ دمی مصائب و آلام میں مبتلا ہوتو کہتے ہیں کہ اس کی تقدیر کاسی ہی اس طرح ہوگی، اورا گرکوئی عیش وعشرت سے زندگی گزار رہا ہوتو کہتے ہیں کہ اس کی تقدیر اچھی ہے، جبکہ فرمانِ الہی ہے کہ: جنتی کسی نے کوشش کی اتنا ہی اس نے پایا۔ تو تقدیر کیا ہے؟

"":.....اورا یک جگہ پڑھا ہے کہ تقدیر میں جو پچھ کھودیا جاتا ہے وہ بدل نہیں سکتا، جبکہ امام المرسلین نے فرمایا کہ: ''مظلوم کی دعا رہیں ہوتی، اس کی دعا کے لئے آسمان کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ: قشم ہے اپنی عزت کی! میں تیری مدد کروں گا۔'' تو کیا اس کا مطلب یہی ہے کہ دعا سے تقدیر بدل جاتی ہے؟



711

چې فېرس**ت** دې



کریں اورعوام کو بیوتوف بناتے ہیں، کیا اللہ کے سواکسی کو معلوم ہے کہ آنے والا وقت کیا ہوگا؟

۵: .....المختصریہ کہ کیا تقدیر آ دمی پر مخصر ہے جیسی بنائے یا پہلے لکھ دی جاتی ہے، اگر پہلے لکھ دی جاتی ہے، اگر پہلے لکھ دی جاتی ہے تو کیا بدل سکتی ہے یا نہیں؟ اگر نہیں تو لوگ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جا کیں کیونکہ ہوگا وہی جو تقدیر میں لکھا ہوگا۔

جسستقدیر برق ہے۔ اور اس کو ماننا شرطِ ایمان ہے۔ لیکن تقدیر کا مسکلہ بے حدنازک اور باریک ہے، کیونکہ تقدیر اللہ تعالیٰ کی صفت ہے، اور آ دمی صفاتِ اللہ یکا پوراا حاطم نہیں کرسکتا۔
بس اتنا عقیدہ رکھا جائے کہ دنیا میں جو بچھ بھی ہور ہا ہے اللہ تعالیٰ کو پہلے سے اس کاعلم تھا، اور اللہ تعالیٰ نے اس کو پہلے سے لوح محفوظ میں لکھر کھا تھا۔ پھر دنیا میں جو پچھ ہوتا ہے اس کی دو قسمیں ہیں۔ بعض میں انسان کے ارادہ و اختیار کا بھی دخل ہے، اور بعض میں نہیں۔ جن کاموں میں انسان کے ارادہ و اختیار کو خل ہے، ان میں سے کرنے کے کاموں کو کرنے کا حکم ہے، اگر انہیں اپنے ارادہ و اختیار سے ترک کرے گا تو اس پرمؤاخذہ ہوگا، اور جن کا موں کو چھوڑ نے کا حکم ہے ان کو اپنے ارادہ و اختیار سے چھوڑ نا ضروری ہے، نہیں چھوڑ ہے گا تو مواخذہ ہوگا۔ الغرض جو پچھ ہوتا ہے تقدیر کے مطابق ہی ہوتا ہے لیکن اختیاری امور پر چونکہ مؤاخذہ ہوگا۔ الغرض جو پچھ ہوتا ہے تقدیر کے مطابق ہی ہوتا ہے لیکن اختیاری امور پر چونکہ انسان کے ارادہ و اختیار کو بھی دخل ہے، اس لئے نیک و بدا عمال پر جزا و سزا ہوگی، ہمارے لئے اس سے زیادہ اس مسکلہ پر کھود کر یہ جا کر نہیں، نہ اس کا کوئی فائدہ ہے۔

س ..... جناب سے گزارش ہے کہ میر ے اور میرے دوست کے درمیان اسلامی نوعیت کا ایک سوال مسلم بنا ہوا ہے، اگر ہم لوگ اس مسلم پرخود ہی بحث کرتے ہیں تو اس کا نتیجہ غلط بھی نکال سکتے ہیں، میری آپ سے گزارش ہے کہ آپ اس مسلکے کوحل کر کے ہم سب لوگوں کو مطمئن کر س۔

میحقیقت ہے کہ تقدیریں اللہ تعالی نے بنائی ہیں، کیکن جب کوئی شخص کسی کام کو کئی بار کرنے کے باوجود نا کام رہتا ہے تواسے یہ کہد دیا جا تا ہے کہ:''میاں! تمہاری تقدیر خراب ہے،اس میں تمہارا کیا قصور؟'' تواس کا مطلب بیہ ہوا کہ انسان کی کوششیں رائیگاں



المرست المرست





جاتی ہیں جب تک کہاس کی تقدیر میں اس کا م کا کرنا لکھا نہ گیا ہو، کین جب کوئی شخص اپنی تدبیراورکوشش کے بل ہوتے برکام کرتا ہے تو خدا کی بنائی ہوئی تقدیرآ ڑے آتی ہے۔ ح .....حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم تقدیر کے مسئلہ پر بحث کررہے تھے کہ ا سے میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم تشریف لائے ،ہمیں بحث میں الجھے ہوئے دیکھ کر بہت غصے ہوئے، یہاں تک کہ چہرۂ انوراییا سرخ ہوگیا گویارخسارِ مبارک میں انارنچوڑ دیا گیا ہو، اور بهت ہی تیز کھیے میں فرمایا:

'' کیا تہمیں اس بات کا حکم دیا گیا ہے؟ کیا میں یہی چیز دے کر بھیجا گیا ہوں؟تم سے پہلےلوگ اسی وفت ہلاک ہوئے جب انہوں نے اس مسئلہ میں جھکڑا کیا، میں تمہیں قشم دیتا ہوں کہاس میں ہرگز نہ جھکڑنا۔'' (ترمذی مشکوة ص:۲۲)

حضرت ام المؤمنين عا مُشهَ صديقة رضي الله عنها فرماتي مين كه: ' جو شخص تقدير ك مسکہ میں ذرابھی بحث کرے گا، قیامت کے دن اس کے بارے میں اس سے بازیریں ہوگی۔ اورجس شخص نے اس مسئلہ میں گفتگونہ کی اس سے سوال نہیں ہوگا۔' (ابن ماجہ مشکوۃ ص:۲۳) حضورصلی الله علیه وسلم نے ارشا د فر مایا که: '' کوئی شخص مؤمن نہیں ہوسکتا جب

تک ان چار با تول پرایمان نه لائے: \_ com

ا:.....اس بات کی گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں۔

۱:....اوربیک میں اللہ تعالی کارسول ہوں ، اللہ تعالی نے مجھے تق دے کر بھیجا ہے۔

س:.....موت اورموت کے بعدوالی زندگی پرایمان لائے۔

٣:.....اور تقدير يرايمان لائے'' (تر مذی، ابن ماجه، مشکوة ص: ٢٢)

ان ارشادات نبوی صلی الله علیه وسلم سے چند چیزیں معلوم ہوئیں:

ا:.....تقذيريق ہےاوراس پرايمان لا نافرض ہے۔

۲:.....تقدیر کا مسله نازک ہے،اس میں بحث و گفتگومنع ہے اوراس پر قیامت

کے دن بازیرس کااندیشہ ہے۔

۳:.....تدبیر، تقدیر کےخلاف نہیں، بلکہ تقدیر ہی کاایک حصہ ہے۔



rim

جه فهرست «بخ

www.shaheedeislam.com



کیا تقدیر پرایمان لا ناضروری ہے؟

س ..... جن چیزوں پرایمان لائے بغیر بندہ مسلمان نہیں ہوسکتا، ان میں تقدیر بھی شامل ہے۔ لیکن ہمیں یہ تو معلوم ہی نہیں کہ تقدیر میں کیا کیا ہوتا ہے؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ تقدیر میں میں موت، رزق اور جس سے شادی ہونی ہوتی ہے وہ ہوتا ہے۔ آپ یہ بتا کیں کہ آخر جس تقدیر پر ہمارا ایمان ہے اس میں کون کون سی چیزیں شامل ہیں اور کیا یہ سے کہ خدانے ہر چیزیہ لے ہے معین کردی ہے؟

ے ..... تقدیر پرایمان لا نا فرض ہے۔ اور تقدیر کا مطلب یہ ہے کہ یہ ساری کا ئنات اور کا ئنات اور کا ئنات کی ایک ایک چیز اللہ تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی ہے، اور کا ئنات کی تخلیق سے پہلے ہر چیز کا علم اللہ میں ایک اندازہ تھا، اسی کے مطابق تمام چیزیں وجود میں آتی ہیں، خواہ ان میں انسان کے اختیار وارادہ کا دخل ہویا نہ ہو، اور خواہ اسباب کے ذریعہ وجود میں آئیں یا بغیر ظاہری اسباب کے۔

جن چیزوں کواللہ تعالیٰ نے اسباب کے ماتحت رکھا ہے، ان کے جائز اسباب اختیار کرنے کاحکم ہے،اور ناجائز اسباب سے پر ہیز کرنا فرض ہے۔

تقذير بنانا

س....کیاانسان اپنااچھامتھ بل خود بناتا ہے یا اللہ تعالی اس کامتھ بل شاندار بناتا ہے؟ میرانظریہ یہ ہے کہ انسان اپنی دماغی صلاحیتوں کو بروئے کارلاتے ہوئے اپنی قسمت خود بناتا ہے، جبکہ میرے ایک دوست کا نظریہ مجھ سے مختلف ہے، اس کا کہنا ہے کہ انسان اپنا

اچھامسنفقبل خو ذہیں بناسکتا بلکہ ہرآ دمی کی قسمت اللہ تعالیٰ بنا تا ہے۔

ج.....انسان کواچھائی برائی کا اختیار ضرور دیا گیا ہے، کیکن وہ اپنی قسمت کا ما لک نہیں، قسمت اللہ تعالیٰ کے قبضہ میں ہے،اس لئے یہ کہنا کہ انسان اپنی تقدیر کا خود خالق ہے یا یہ کہ

ا بی تقدیرخود بنا تا ہے،اسلامی عقیدے کےخلاف ہے۔

کیا ظاہری اسباب تقذیر کے خلاف ہیں؟ س.....تقدیریرایمان لاناہر مسلمان کا فرض ہے، یعنی اچھی اور بری تقدیریرایمان لانالیکن

www.com

۲۱۲

چې فېرست «ې

-----



جب اسے نقصان کہنچے یا مصیبت میں گرفتار ہوتو وہ ظاہری اسباب کواس کا ذمہ دار مظہرا تا ہے، وہ کیوں ایسے کہتا ہے کہ:''اگر ایسانہیں ایسا کیا جاتا تو ایسا ہوتا اور یہ نقصان نہ ہوتا اور یہ مصیبت نہ آتی'' تو کیا اس طرح کہنے سے گناہ تو نہیں ہوتا؟ اور تقدیر پرایمان رکھنے کے سلسلہ میں اس طرح کہنے سے اس کی ایمانیت میں تو کوئی فرق نہیں پڑتا؟ اور کیا انسان کو تقدیر کے بارے میں سوچنانہیں جائے؟

ج بسن شرعی علم میہ ہے کہ جوکام کروخوب سوچ سمجھ کر بیدار مغزی کے ساتھ کرو، اس کے جتنے جائز اسباب مہیا گئے جاستے ہیں ان میں بھی کوتا ہی نہ کرو۔ جب اپنی ہمت و بساط اور قدرت واختیار کی حد تک جو بچھتم کر سکتے ہوکر لیا، اس کے بعد نتیجہ خدا کے حوالے کر دو، اگر خدانخواستہ کوئی نقصان وغیرہ کی صورت بیش آ جائے تو یوں خیال کرو کہ اللہ تعالیٰ کو یہی منظور تھا، جو بچھاللہ تعالیٰ کو منظور تھاوہ ہوا، اور اسی میں حکمت تھی۔ ایسی صورت میں یہ کہنا کہ اگر یوں کر لیتے تو یوں ہوجا تا، اس سے طبیعت بلاوجہ بدمزہ اور پریشان ہوگی، جو بچھ ہونا تھاوہ تو ہو پہلی ہو چھا، اور اس کے حدیث میں اس کی ممانعت فرمائی گئی ہے، اور اس کو جمل و پریشان کی کنجی فرمایا گیا ہے۔ در حقیقت بیضعف ایمان، ضعف ہمت، حق تعالیٰ شانہ سے شیطان '' کی کنجی فرمایا گیا ہے۔ در حقیقت بیضعف ایمان، ضعف ہمت، حق تعالیٰ شانہ سے صحیح تعلق نہ ہونے کی علامت ہے۔

انسان کے حالات کا سبب اس کے اعمال ہیں س.....ایک انسان جس کواپنی قسمت سے ہرموقع پرشکست ہولیعنی کوئی آ دمی مفلس ونا دار بھی

ہو، غربت کی مار پڑی ہو، علم کا شوق ہولیکن علم اس کے نصیب میں نہ ہو، خوثی کم ہو، نم زیادہ،
بیاریاں اس کا سامیہ بن گئی ہوں، ماں باپ، بہن بھائی کی موجودگی میں محبت سے محروم ہو،
رشتے دار بھی ملنالینندنہ کرتے ہوں، محنت زیادہ کرے پھل برائے نام ملے، ایساانسان میہ کہنے

ر مجبور ہوکہ یا اللہ! جیسا میں بدنصیب ہوں ایسا تو کسی کونہ بنا۔ اس کے بیالفاظ اس کے حق میں کیسے ہیں؟ اگروہ اپنی نقدر پر صبر کرتا ہوا ورصبر نہ آئے تو کیا کرنا جائے؟

ج....انسان کو جونا گوار حالات پیش آتے ہیں ان میں سے زیادہ تر انسان کی شامتِ



نه فرست «نه





اعمال کی وجہ ہے آتے ہیں،ان میں اللہ تعالی سے شکایت ظاہر ہے کہ بے جاہے،آدمی کو اپنے اعمال کی درستی کرنی چاہئے اور جوامور غیرا ختیاری طور پرپیش آتے ہیں ان میں اللہ تعالیٰ کی تو ذاتی غرض ہوتی نہیں بلکہ بندے ہی کی مصلحت ہوتی ہے،ان میں یہسوچ کرصبر کرنا جا ہے کان میں الله تعالی کومیری ہی کوئی بہتری اور بھلائی منظور ہے، اس کے ساتھ الله تعالیٰ نے جوبے شارنعتیں عطا کرر کھی ہیں ان کو بھی سوچنا جا ہے اور ' الحمد لله علیٰ کل حال'' کہنا جا ہے ۔

انسان کی زندگی میں جو کچھ ہوتا ہے، کیاوہ سب کچھ پہلے لکھا ہوتا ہے؟ س.....انسان کی زندگی میں جو پچھے ہوتا ہے کیاوہ پہلے سے ککھا ہوتا ہے؟ یاانسان کے اعمال کی وجہ سے ظہور پذیر ہوتاہے؟

ح..... بیرتقد بریکا مسکد ہے۔اس میں زیادہ کھود کریدتو جائز نہیں،بس اتناایمان ہے کہ دنیا میں جو کچھاب تک ہوایا ہور ہاہے، یا آئندہ ہوگا،ان ساری چیزوں کا اللہ تعالیٰ کو دنیا کے پیدا کرنے سے پہلے ہی علم تھا۔ دنیا کی کوئی چیز نہاس کے علم سے باہر ہے، نہ قدرت سے اور الله تعالیٰ نے اپنے اس علم کےمطابق کا ئنات کی ہر چیز اور ہرانسان کا ایک جارٹرلکھ دیا ہے، دنیا کا سارا نظام اسی خدائی نوشتہ کے مطابق چل رہا ہے، اس کو تقدیر کہتے ہیں اور اس پر ایمان لا ناواجب ہے، جو خص اس کامنکر ہووہ مسلمان نہیں۔

یہ بھی ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کوارادہ واختیاراور عقل وتمیز کی دولت بخشی ہے،اور پیے طے کر دیا ہے کہ وہ اپنی صوابدید کے مطابق اوراپنے ارادہ واختیار سے فلال فلال کام کرےگا۔

یکھی ایمان ہے کہ انسان کے اچھے یابرے اعمال کا نتیجہ اسے ثواب یا عذاب کی شکل میں آخرے میں ملے گا ،اور کچھ نہ پچھ دنیا میں بھی مل جاتا ہے۔ بیساری باتیں قرآن کریم اور حدیث شریف میں بڑی وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہیں،ان پرایمان رکھنا ج<mark>ا ہے۔اس سے زیادہ اس مسلد برغور نہیں کرنا جا ہے ،اس میں بحث ومباحثہ سے منع کیا گیا</mark> <u>ہے اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر سخت ناراضی کا اظہار فر مایا ہے۔</u>



چە**فىرسى** ھې





برا کام کر کےمقدر کوذ مہدار گھہرا ناصحیح نہیں

س.....ایک آدمی جب برا کام کرتا ہے، اس سے اگر پوچھا جائے تو کہتا ہے کہ بیمیرے مقدر میں لکھا تھا تو پھراس کا کیا قصور؟

ج..... بندے کا قصور تو ظاہر ہے کہ اس نے برا کام اپنے اختیار سے کیا تھا، اور مقدر میں بھی یہی لکھا تھا کہ وہ اپنے اختیار سے برا کام کر کے قصور وار ہوگا اور سزا کامستحق ہوگا۔ تنبیعہ:.....برا کام کر کے مقدر کا حوالہ دینا خلاف ادب ہے، آدمی کواپنی غلطی کا

اعتراف كرلينا جائے۔

خیراً ورشرسب خدا کی مخلوق ہے، لیکن شیطان شرکا سبب و ذرایعہ ہے

س....اخبار جنگ کے ایک مضمون بعنوان'ایمان کی بنیادین' میں سیح مسلم کے حوالے سے میں حدیث نقل کی گئی ہے کہ حضرت عمرؓ سے (ایک طویل حدیث میں) روایت ہے کہ: آنے والے شخص نے جو در حقیقت جبرائیل علیہ السلام مصحضور صلی الله علیہ وسلم کے یاس انسانی

شکل میں آئے تھے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ بتائے کہ ایمان کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ایمان میر ہے کہتم اللہ کو، اس کے فرشتوں کو، اس کی بھیجی ہوئی

کتابوں کو،اس کے رسولوں کواور آخرت کوحق جانو، حق مانو اوراس بات کوبھی مانو کہ دنیا میں جو کچھ ہوتا ہے خدا کی طرف سے ہوتا ہے جا ہے وہ خیر ہو، جا ہے شر ہو۔ (صحیح مسلم )۔

یر ہوتا ہے خدا کی طرف سے ہوتا ہے جاہے وہ حمیر ہو، چاہے شر ہو۔ ( سیخ مسلم )۔ ہم اب تک بیہ سنتے آئے تھے کہ خیر خدا کی طرف سے اور شر شیطان کی طرف سے

ہے۔اب مذکورہ بالا حدیث پڑھ کرایمان ڈانواڈول ہور ہا ہے اور نہ جانے جمھے جیسے کتنے کمزورایمان والے بھی شش و پنج میں پڑ گئے ہوں گے، کیونکہ جب شربھی خدا کی طرف سے

ہے تو پھرانسان مجرم کیوں؟

ج.....ہر چیز کی تخلیق خدا تعالی ہی کی جانب سے ہے،خواہ خیر ہو یا شر، شیطان شرکا خالق نہیں، بلکہ ذریعہ اور سبب ہے،اس لئے اگر شرکی نسبت شیطان کی طرف سبب کی حیثیت سے کی جائے تو غلط نہیں، لیکن جس طرح اللہ تعالی خیر کا خالق ہے،اس طرح شیطان کو شرکا خالق سمجھا جائے تو یہ مجوسیوں کا عقیدہ ہے،مسلمانوں کے زد یک ہر چیز کا ایک ہی خالق ہے۔









جلداول



ہر چیز خدا کے مکم کے ساتھ ہوتی ہے

س....میری ایک عزیزہ ہر بات میں خواہ اچھی ہویا بری'' خدا کے حکم سے'' کہنے کی عادی ہیں، لینی اگر کوئی خوشی ملی تو بھی اورا گرلڑ کا آوارہ نکل گیایا اسی قسم کی کوئی اور بات ہوئی تب

ت مجھی وہ یہی کہتی ہیں۔ بتایئے کیاان کااس طرح کہنا درست ہے؟

ج .....تو کیا کوئی چیز خدا کے تکم کے بغیر بھی ہوتی ہے؟ نہیں! ہر چیز خدا کے تکم سے ہوتی ہے، مگر خیر کے کا موں میں اللہ تعالیٰ کی رضا شامل ہوتی ہے اور شراور برائی میں پنہیں ہوتا۔

قاتل كوسزا كيول جبكة لآل ال كانوشته تقديرتها

س .....ایک شخص نے ہم سے بیسوال کیا ہے کہ ایک آ دمی کی تقذیر میں بیلکھا ہے کہ اس کے ہاتھوں فلال شخص قتل ہوجائے گا، تو پھر اللہ یاک کیوں اس کوسز ادے گا؟ جبکہ اس کی

تقدیر میں یہی لکھا تھا،اس کے بغیر کوئی چارہ ہوہی نہیں سکتا، جبکہ ہماراً تقدیر پرایمان ہے کہ

جوتقدیر میں ہے وہی ہوگا تو پھراللہ پاک نے سزا کیوںمقرر کی ہوئی ہے؟ - میں میں سے سے سے میں شخص

ح ..... تقدیر میں بیلکھا ہے کہ فلاں شخص اپنے ارادہ واختیار سے فلاں کونٹل کر کے سزا کا مستحق ہوگا، چونکہ اس نے اپنے ارادہ واختیار کوغلط استعمال کیا اس لئے سزا کا مستحق ہوا۔

خودکشی کوحرام کیوں قرار دیا گیا جبکهاس کی موت اسی طرح لکھی تھی

س..... جب کسی کی موت خودکشی سے واقع ہونی ہے تو خودکشی کوحرام کیوں قرار دیا گیا جبکہ اس کی موت ہی اس طرح لکھی ہے۔ آپ سے گزارش ہے کہ رہنمائی فرمائیں اور تفصیل

کے ساتھ جواب دے کرشکریے کا موقع دیں ،اللّٰد آپ کو جزائے خیر دے۔

ج....موت تواسی طرح لکھی تھی مگراس نے اپنے اختیار سے خودکشی کی ،اس لئے اس کے فعل جرور قریب ساتھ میں مقتر بہتر سے کہذی میں جربی مرکز

فعل کوحرام قرار دیا گیا۔اورعقید ہُ تقدیر کھنے کے باوجود آ دمی کو دوسرے کے برے افعالِ اختیاریہ پرغصہ آتا ہے،مثلاً: کوئی شخص کسی کو مال بہن کی گالی دی تواس برضر ورغصہ آئے گا،

حالانکہ بیعقیدہ ہے کہ حکم الہی کے بغیریتہ بھی نہیں ہل سکتا!



MA

چە**فىرسى**دى

www.shaheedeislam.com

جلداول



شوہراور بیوی کی خوش بختی یابر بختی آگے پیچے مرنے میں نہیں ہے س....بعض لوگول کا خیال ہے کہ ایسی عورتیں جواینے خاوند کے انتقال کے بعد زندہ رہتی ہیں وہ بد بخت ہیں،اور جوعورتیں خاوند سے پہلے انقال کر جاتی ہیں وہ بہت خوش نصیب ہیں۔ ح.....خوش بختی اور بدبختی تو آ دمی کے اچھے اور برے اعمال پر منحصر ہوتی ہے، پہلے یا بعد میں م نے پرہیں۔

## غلط عقائدر كھنے والے فرقے

اُمت کے تہتر فرقوں میں کون برحق ہے؟

س.....خواجه محمد اسلام کی کتاب ''موت کا منظر مع مرنے کے بعد کیا ہوگا؟'' کے اندر صفحہ: ۳۳۵ برعنوان ''امت محریہ، یہود ونصاری اور فارس وروم کا انباع کرے گی'' کی تفصیل میں نبی یاک کا ارشاد پڑھا جس میں آ پٹٹے نے فرمایا:''بلاشبہ بنی اسرائیل کے بہتر (۷۲) فرقے ہو گئے تھے،اور میری امت کے تہتر (۷۳) مذہبی فرقے ہول گے جوایک کے علاوہ سب دوزخ میں جائیں گے۔صحابۃ نے عرض کیا: وہ ( جنتی ) کون سا ہوگا؟ ارشاد فرمایا: (جواس طریقه پر ہوگا) جس پر میں اور میرے صحابۃ میں۔'' میراتعلق اہل سنت جماعت ہے، دورِ حاضر میں کون سانہ ہی فرقہ نبی کے ارشاد کے مطابق صحیح ہے؟ ح ....اس سوال كاجواب توخوداس حديث مين موجود هم ايعنى: "ما انا عليه واصحابى!" پس بیدد کیھے لیجئے کہ شخضرے صلی اللہ علیہ وسلم اورآ پ کے صحابہؓ کے طریقہ پر کون ہے؟ ۲ کناری فرقوں کے نیک اعمال کا انجام

س .....کی عالموں کی زبانی سنا ہے کہ حضور اکرم کا ارشاد ہے کہ قیامت تک مسلمانوں کے تہتر فرقے ہوں گے، جن میں سے صرف ایک فرقہ جنت میں داخل ہوگا جبکہ بقایا فرقے دوزخ میں داخل ہوں گے، تواس حدیث کے متعلق مسّلہ معلوم کرنا حیا ہتا ہوں کہ: اب جبکہ نہ صرف یا کستان میں بلکہ تقریباً ہر ملک میں مسلمانوں کے کئی فرقے بن گئے ہیں،اور نہ جانے اور کتنے فرقے پیدا ہوں گےتو کیاان سب فرقوں میں سے صرف



جه فهرست «بخ





ایک فرقہ جنت میں داخل ہوگا؟ نیزایک کےعلاوہ دیگر جونیک کام کرتے ہیں کیااس کاان کو اجزنہیں ملے گا؟اگرایک کےعلاوہ ہاتی سب فرقے دوزخ میں جائیں گے تو وہ دوزخ سے مجھی نہیں نکلیں گے؟

ح.....آپ نے جو حدیث نقل کی ہے وہ صحیح ہے اور متعدد صحابہ کرامؓ سے مروی ہے،اس حدیث کامطلب سیحھنے کے لئے چندامور کا ذہن میں رکھنا ضروری ہے:

اول:.....جس طرح آدمی غلط اعمال (زنا، چوری وغیره) کی وجہ سے دوزخ کا مستحق بنتا ہے۔ اس مستحق بنتا ہے۔ اس مستحق بنتا ہے۔ اس طرح فلط عقائد ونظریات کی وجہ سے بھی دوزخ کا مستحق بنتا ہے۔ اس حدیث میں ایک فرقہ ناجیہ کا ذکر ہے جو بچے عقائد ونظریات کی وجہ سے جنت کا مستحق ہوں گے۔ لاحدوزخی فرقوں کا ذکر ہے جو غلط عقائد ونظریات رکھنے کی وجہ سے دوزخ کے مستحق ہوں گے۔ دوم:..... کفرو شرک کی سزاتو دائی جہنم ہے، کا فرومشرک کی بخشش نہیں ہوگی، اور کفروشرک سے کم درجے کے جتنے گناہ ہیں، خواہ ان کا تعلق عقیدہ ونظریہ سے ہو یا اعمال سے، ان کی سزا دائی جہنم نہیں بلکہ کسی نہ کسی وقت ان کی بخشش ہوجائے گی، خواہ اللہ تعالی محض اپنی رحمت سے یا کسی شفاعت سے، بغیر سزا کے معاف فرمادیں یا کچھ سزا بھگننے کے بعد معافی فرمادیں یا کچھ سزا بھگننے کے بعد معافی فرمادیں یا کچھ سزا بھگننے کے بعد معافی ہوجائے۔

سوم: .....غلط نظریات وعقائد کو بدعات واہواء کہا جاتا ہے اور ان کی دوئشمیں بیں ۔ بعض تو حد کفر کو پہنچتی ہیں، جولوگ الیی بدعات کفریہ میں مبتلا ہوں وہ تو کفار کے زمرہ میں شامل ہیں اور بخشش سے محروم ۔ اور بعض بدعات حد کفر کونہیں پہنچتیں، جولوگ الیم میں مبتلا ہوں وہ گناہ گار مسلمان ہیں اور ان کا حکم وہی ہے جواو پر گناہ گاروں کے بارے میں ذکر کیا گیا کہ ان کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دہے خواہ اپنی رحمت سے یاکسی کی شفاعت سے، بغیر سزا کے معاف فرمادیں یاسزا کے بعد بخشش ہوجائے۔

ان تنیوں مقدمات سےان ۲ نفرقوں میں ہرایک کے ناری ہونے کا مطلب ہوگا کہ جوفر قے بدعات کفریہ میں مبتلا ہوں ان کے لئے دائمی جہنم ہے اوران کا کوئی نیک عمل مقبول نہیں ، اور جوفر قے ایسی بدعات میں مبتلا ہوں گے جو کفر تو نہیں مگرفسق اور گناہ ہے ،









ان کے نیک اعمال پران کواجر بھی ملے گا۔اور فرقہ ناجیہ کے جوافراد عملی گناہوں میں مبتلا ہوں گے ان کے ساتھ ان کے اعمال کے مطابق معاملہ ہوگا،خواہ شروع ہی سے رحمت کا معاملہ ہویا برعملیوں کی سزاکے بعدر ہائی ہوجائے۔

مسلمان اور کمیونسط

س.....ایک صاحب نے اخبار میں لکھا تھا کہ: خدانخواستہ ایک مسلمان کمیونسٹ بھی ہوسکتا ہے۔ بڑھ کر بہت دکھ ہوا، میرا عقیدہ ہے کہ دین اسلام ایک مکمل ضابطہ ُحیات ہے اور کمیونزم ایک الگ عقیدہ اور ضابطہ حیات ہے اور اسلام سے اس کا کوئی واسط نہیں۔ آپ کی خدمت میں گزارش ہے کہ آ پ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں مطلع فرما ئیں کہ آیا کو کی شخص بیک وقت مسلمان اور کمیونسٹ ہوسکتا ہے؟

ج ..... مجھے آپ کی رائے سے اتفاق ہے، اسلام اور کمیونز م الگ الگ نظام ہیں، اس لئے کوئی مسلمان کمیونسٹ نہیں ہوسکتا ،اورنہ کوئی کمیونسٹ مسلمان رہسکتا ہے۔

س..... میراتعلق ایک ایسے فرقے سے ہے جس کا کلمہ، نماز اور دوسرے ارکان عام مسلمانوں سے الگ ہیں، زکوۃ پرعقیدہ نہیں رکھتے، حج اور قربانی بھی نہیں کرتے، برائے مهربانی جواب دیں کہ:

ا:....اس فرقہ کے ماننے والوں کی بخشش ہوگی کنہیں؟

 ۲:.....اس فرقہ کے ماننے والے مسلمانوں کے زمرے میں آتے ہیں یانہیں؟ دوروز قبل ایک دوست کی وساطت سے ایک پمفلٹ ملاجس میں درج ذیل عقا ئد تھے، وضو کی ہمیں ضرورت نہیں،اس لئے کہ دل کا وضو ہوتا ہے۔ یانچے وقت فرض نماز کے بدلے میں تین وفت کی دعا کافی ہے،اس میں قیام ورکوع کی ضرورت نہیں ہے،قبلہ رُخ کی ضرورت نہیں ہے، ہرسمت رُخ کر کے پڑھ سکتے ہیں، جس کے لئے صرف تصور کافی ہے۔روز ہ تواصل میں آئکھ، کان اور زبان کا ہوتا ہے، کھانے پینے سےروز ہنمیں ٹوشا، ہمارا روزه سوا پهرکا موتا ہے جوضح دس بجے کھول لیا جاتا ہے، وہ بھی اگر کوئی رکھنا جا ہے، ورندروزہ



المرسف المرس



فرض نہیں ہے۔زکو ۃ کے بجائے آمدنی پرروپیہ میں دوآ نہ فرض ہے۔جج فرض نہیں،عبادت مالی تصرفات کر کے معاف کرائی جاسکتی ہیں، وغیرہ وغیرہ۔کیا ایسے عقائد کے حامل لوگ مسلمان سمجھے جائیں گے۔

ج....جس فردیا جماعت کے عقائد مسلمانوں کے نہیں اور دینِ اسلام کے بنیادی ارکان کلمہ، نماز، روزہ، حج، زکوۃ) کوبھی وہ تسلیم نہیں کرتے، وہ مسلمانوں کے زمرے میں کیسے شامل ہو سکتے ہیں؟ اور جولوگ خدا تعالیٰ کے نازل کردہ دین کونہ مانیں، ان کی بخشش کی کیا توقع کی جاسکتی ہے؟ ظاہر ہے کہ جواسلام کی کسی بات کا بھی قائل نہ ہو، وہ مسلمان کیسے ہوسکتا ہے؟

بہائی مذہب اوران کے عقائد

س.....ایک مسکه حل طلب ہے، یہ مسکه صرف میرانہیں بلکه تمام پاکستانی مسلمانوں کا ہے اور فوری توجه طلب ہے، مسکلہ میہ ہے''اسلام اور بہائی مذہب''بہائی مذہب کے عقائد میہ ہیں:

ا: ..... کعبہ مے منحرف ہیں، ان کا کعبہ اسرائیل ہے، بہاءاللہ کی آخری آرام گاہ۔ ۲: ..... قرآن یاک مے منحرف ہیں، ان کی زہبی کتاب بہاءاللہ کی تصنیف کردہ

''کتاباقدس''ہے۔

. س:....ان کے ہاں وحی نازل ہوتی ہےاور ہوتی رہے گی۔

م:..... جهاداور جزیینا جائز اور حرام ہے۔

۵:.... پرده ناجائز ہے۔

۲:..... بینکاری سود جائز ہے۔

ے:..... بہائی مذہب کا عقیدہ ہے کہ حضرت بہاءاللہ ہی خدا کے کامل اوراکمل

مظهر ظهوراور خدا کی مقدس حقیقت کے مطلع انوار ہیں۔

٨:....ان كے نام اسلامی ہوتے ہیں۔

9:.....کیا بید درست ہے کہ بقول بہاء اللہ ایک ہی روح القدس ہے، جو بار بار

بیغمبران کے جسد خاکی میں ظاہر ہوتا ہے۔



چە**ن**ېرىت ھ





ا: .....یختم نبوت اورختم رسالت سے منگر ہیں، ان کا کہنا ہے کہ خدا ہرایک ہزارسال کے بعدایک مصلح پیدا کرتار ہتا ہے اور کرتار ہے گا۔

جومسلمان ان کامد جب اختیار کررہے ہیں وہ ملحد ہور ہے ہیں۔

ے ..... بہائی مذہب کے جوعقا کدسوال میں درج کئے گئے ہیں ان کے الحاد و باطل ہونے میں کوئی شبہ نہیں، اس لئے کسی مسلمان کو ان کا مذہب اختیار کرنا جائز نہیں، کیونکہ بہائی منہ بہتار کرنے کے بعد کوئی شخص مسلمان نہیں رہ سکتا۔

ذ کری فرقہ غیر مسلم ہے

س..... میں ایک تعلیم یافتہ خص ہوں۔ میرے آباء واجداد خودکومسلمان کہلاتے ہیں اور یہ بھی کہتے ہیں کہ ہم' ذکری' ہیں۔ میں نے اتنی ساری کتابیں پڑھی ہیں گرکسی کتاب میں میں نے اس کا ذکر نہیں سنا۔ میں سعود یہ، کو بت، قطر، دو بئ بھی گیا ہوں، لیکن میں نے بول میں یہ فرقہ نہیں دیکھا۔ میں نے اپنی فٹ بال ٹیم کے ساتھ پنجاب، سرحد، بلوچتان اور اندرون سندھ کا بھی دورہ کیا ہے لیکن میں نے اس فرقہ کا نام کہیں نہیں سنا۔ میں حیران ہوں کہ ہم قرآن مجید پر مکمل یقین رکھنے کا اعتراف کرتے ہیں اور اسی کو ایک میں حیران ہوں کہ ہم قرآن مجید پر مکمل یقین رکھنے کا اعتراف کرتے ہیں اور اسی کو ایک بھی کتاب تصور کرنے کے باوجود نماز، روزہ، زکو قاور جج سے انحرافی ہیں۔ میں نے اپنے والد، والدہ، بڑے بھائی اور دیگر افراد سے اس بارے میں تفصیلی گفتگو کی ہے مگر کسی نے مجھے تسلی بخش جو اب نہیں دیا ہے۔ میرے والدصا حب کا عنقریب انتقال ہوگیا ہے، میں نے والدہ صاحبہ سے کہا کہ یہ کوئی مذہب نہیں، میں نماز پڑھوں گا، لیکن وہ مجھے روک رہی

پڑھوں جبکہ وہ مجھ سے ناراض ہوں گی۔آخر میں کیا کروں؟ ح..... ذکری فرقہ کے لٹریچر کا میں نے مطالعہ کیا ہے، وہ اپنے اصول وفروع کے اعتبار سے مسلمان نہیں ہیں، بلکہ ان کا حکم قادیا نیوں، بہائیوں اور مہدویوں کی طرح غیرمسلم اقلیت کا ہے۔ جولوگ ذکریوں کومسلمان تصور کرتے ہوئے ان میں شامل ہیں ان کو تو بہ کرنی جاہے اور اس فرقہ باطلہ سے برأت کرنی جاہئے۔ آپ اپنی والدہ کی خدمت

ہیں۔آپ سے استدعاہے کیفصیلی جواب سے نوازیں آیا والدہ صاحبہ کوچھوڑ دوں یا نماز



چەفىرىت «خ



جلداول



ضرور کریں کیکن نمازروز ہاور دیگرا حکام خداوندی میں ان کی اطاعت نہ کریں۔

آغاخانی، بوہری شیعہ فرقوں کے عقائد

س.....آغاخانیوں کےعقائد کیا ہیں؟ نیز دیگر فرقوں یعنی جماعت المسلمین، بوہری اورشیعہ کے پیں منظراور غلط عقا ئدبھی بیان سیجئے۔

<u>ح.....آغاخانی فرقہ کے عقائد یر'' آغاخانیت کی حقیقت'' کے نام سے ایک رسالہ شائع</u> ہو چکا ہے،اس کا مطالعہ فرمایئے۔ بوہری فرقہ بھی آغا خانیوں کی طرح اساعیلیوں کی ایک شاخ ہے۔''جماعت المسلمین''غیرمقلدوں کی ایک جماعت ہے، وہ ائمہار بعد کے مقلدین کومشرک کہتے ہیں۔شیعہ حضرات کے عقائد ونظریات عام طور پرمعروف ہیں،خلفائے ثلاثہ رضى الله تعالىَّ عنهم كونعوذ بالله! ظالم وغاصب اورمنا فق ومرتد سجھتے ہیں اورقر آن كريم ميں رد و بدل کے قائل ہیں،اس کے لئے میرارسالہ''تر جمہ فرمان علی پرایک نظر'' دیکھ لیاجائے۔

حمینی انقلاب اورشیعوں کے ذبیحہ کاحکم

س.....آپ کا ایک مسئلہ جولا کی ۱۹۸۲ء کے اقر اُ ڈائجسٹ میں پڑھا کہ اہل تشقیع کا ذبیحہ حلال نہیں ہے، کیونکہ وہتح بفِقر آن کے قائل ہیں۔

قبله میں اپنے تعارف میں صرف میر کہوں گا کہ میں ایک عالم دین نہیں کیکن ایک دیندارمسلمان ضرور ہوں۔آپ کےان الفاظ کوا پٹی عملی زندگی میں دیکھا تو پیرحقیقت سے بعیدنظرآئے جس کی وجہ یہ ہے کہ میں نے کافی عرصہ عرب مما لک میں گزارا ہے اوراب بھی متحدہ عرب امارات میں ہوں۔ سعود یہ عراق ، شام ، بحرین اور مسقط میں جو گوشت آتا ہے وہ آسٹریلیااورڈ نمارک سے آتا ہے،مرغی فرانس سے آتی ہے،میں نے ان کے ذبیحہ برشک کی بنابر کئی علاء کرام سے تحقیق کی لیکن افسوں کہ کہیں ہے بھی جواب تسلی بخش نہل سکا۔ بلکہ کئی حضرات نے کہا کہ ہم خودتو نہیں کھاتے لیکن کھانے میں حرج بھی نہیں ہے، کیونکہ اسلامی ملک ہے،سربراہ مسلمان ہے،کسی نے کہا کہ بس حلال سمجھ کر کھالو۔لیکن میں علماء کرام کے سامنے ریہ کہنے کی گستاخی نہ کرسکا کہ حرام گوشت میرے حلال سمجھ کر کھانے سے









حلال نہیں ہوسکتا،خدا جانے ہمارے علماء کی تسمیری تھی کہ وہ مسئلہ بتانے سے بھی گریز کرتے ہیں، یا بیواقعی ہی حلال ہے۔

اس جسس کی وجہ سے ایک دن ایک شیعہ ساتھی سے ملاقات ہوئی، ہوٹل میں کھانے کا سوچا تو وہ صاحب ہوئے کہ میں تو ہوٹل میں صرف دال کھا تا ہوں، وجہ بوچھی تو کہنے گئے کہ گوشت کا ذبیحہ شکوک ہے، اس لئے اجتناب کرتا ہوں۔ خیرقصہ کوتاہ میں نے ان کی وساطت سے ان کے ایک نجفی عالم دین سے رابطہ قائم کیا، ان سے یہی سوال پوچھا تو انہوں نے صاف حرام کہا۔ ان سے ان کی خوراک کے بارے میں پوچھا تو بولے کہ یہاں پر سمندر کے کنارے ہرروز کچھ د نے ذبح ہوتے ہیں وہاں سے ہم گوشت لے آتے ہیں، اگر چہاس میں دشواری کا فی ہے، کین حرام نہیں کھاتے، بلکہ سبزی دال اس کانعم البدل موجود ہے۔

یہاں پرایک یے علطی کر کے ان کو بتادیا کہ میراتعلق فقہ فقی سے ہے، ان سے وہی آپ والا مسئلہ پوچھا تو فرمانے گئے کہ بیان صاحب کی اپنی تحقیق ہے، ممکن ہے ہمیں مسلمان نہ جھتے ہوں۔البتہ ذبیحہ کے لئے مسلمان کا تکبیر پڑھنا شرط ہے اور مسلمان کا تکبیر پڑھنا شرط ہے اور مسلمان کے اصول دین شرط ہیں۔ بہر حال کہانی بہت کمبی ہوگئ ہے، جھے آپ سے جو شکایت ہے اس کی گنتا فی کی پہلے معافی چاہوں گا کہ آپ ایک غیر مسلم کے ذبیحہ پریقین کرتے ہیں حلال ہے اور وہ بھی مشین سے ذرئے کیا ہوا (حالانکہ پاکتان میں بھٹو دور میں یہ مذرئ کا خانے علیاء نے اسی لئے بند کراد ہے تھے)،اورایک مسلمان کو غیر مسلم کہتے ہوئے اس کے ذبیحہ کو حرام قرار دے رہے ہیں، حالانکہ ایک مسلمان کو غیر مسلم کہنا کتنا جرم ہے لیکن کے ذبیحہ کو حرام قرار دے رہے ہیں، حالانکہ ایک مسلمان کو غیر مسلم کہنا کتنا جرم ہے لیکن دیور سے وغیر مسلم کہہ جاتے ہیں، جھے یہ بات یہ کہ ایس میں بھی ایک دوسرے کو غیر مسلم کہہ جاتے ہیں، امریکہ افغانستان کے بہانے ہم کو مٹانے کی کوشش میں ہیں۔

بہرحال قبلہ مجھ نااہل اور جاہل کی سوچ کا جہاں تک تعلق ہے وہ یہ کہ میری عمر تقریباً پچاس سال ہو چکی ہے، یہ مسائل بھی بھی پہلے نہیں اٹھائے گئے، یہاس وقت اٹھے جب ایران میں اسلامی انقلاب آیا، مجھے بیشک ہور ہاہے کہ وائٹ ہاؤس کا حکم سعودیہ کی



220

چە**فىرسى**دى

www.shaheedeislam.com





سنہری تقیلی میں ہم تک پہنچایا جارہا ہو، اور امریکہ اپنی شکست کا بدلہ ایران کے بجائے مسلمانوں سے لینا چاہتا ہو اور اس میں ہماری غربت سے فائدہ اٹھارہا ہو، خدا کر ے میرے خیالات غلط ہوں ۔ قبلہ میری آخر میں گزارش ہے کہ مجھے معاف رکھنا اور التماس ہے کہ ہمیں اخوت کا سبق دیں اور اگر آج یہ شیعہ تنی کی جنگ ہے تو کل بیر بلوی دیو بندی تک پہنچ گی تا وقتیکہ برصغیر میں مسلمانوں کا نام ختم ہو۔ آپ کا اشارہ ہمارے لئے حکم کا درجہ رکھتا ہے، عرب کے مسلمانوں سے کفرخا کف نہیں، ثبوت کے لئے سعود بیری حکومت اور عوام کی حالت سے آپ واقف ہیں، جو کہ عالم اسلام کا مرکز ہے، باقی اس شیعہ تنی جنگ میں گئے مسلمان قبل ہوں گے۔ مسلمان قبل ہوں گے۔ مسلمان قبل ہوں گے۔ مسلمان قبل ہوں گے۔ کا اس ارشاد کا تعلق ہے کہ 'میں غیر مسلم کے شینی ذبیحہ کو بھی حلال کہتا ہوں' تو یہ آپ کا نراحسن طن ہے، اہل کتاب کا ذبیحہ تو قر آن مجید میں حلال قرار دیا گیا ہے اور شیختا ہوں ۔ اس طرح اہل کتاب کے علاوہ کسی دوسرے غیر مسلم کا ذبیحہ بھی مردار ہے۔ جہاں تک آپ کے اس فقرے کا تعلق ہے کہ 'میں میں منہ بھی غلط ہے۔ شیعہ اثناعشری کے بارے میں میں نے بیکھاتھا کہ:

ا:....قرآن كريم كوتح يف شده سجھتے ہيں۔

اللہ میں۔ اللہ میں۔ اللہ میں۔ اللہ میں۔ اللہ میں۔ اللہ میں کے ان عقا کد کا ثبوت طلب اللہ میں کے میں نے ان پر بے بنیادالزام لگایا ہے یا واقعی ان کی متند کتا بوں میں اوران کے مجہد علماء کے بیعقا کد ہیں۔ میں جب آپ چاہیں اس کا ثبوت ان کی تازہ ترین کتا بوں سے جواب بھی ہندویا کے اورارایان میں جھپ رہی ہیں، پیش کرنے کو حاضر ہوں۔ اور جب

ان کے بیعقائد ثابت ہوجائیں تو آپ ہی فرمائے کدان عقائد کے بعد بھی ان کومسلمان ہی سمجھے گا؟ اور آپ کا بید خیال کہ 'نید مسائل اس وقت اٹھائے گئے ہیں جب ایران میں ''اسلامی'' انقلاب آیا'' بی آنجناب کی غلط فہمی ہے، اس ناکارہ نے آج ہے، اسال پہلے



نه فهرت « إ





<mark>''اختلافِامتاورصراطِمتنقیم''لکھی تھی،اس وقت''خمینی انقلاب'' کا کو کی اتا پیانہیں تھا،</mark> اس میں بھی میں نے شیعہ عقائد کے انہی تین نکات پر بحث کرتے ہوئے لکھاتھا کہ: ''شیعہ مٰدہب نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے پہلے دن سے امت کا تعلق اس کے مقدس نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے کاٹ دینا چاہا، س نے اسلام کی ساری بنیا دوں کوا کھاڑ پھینکنے کی کوشش کی ،اوراسلام کے بالمقابل ایک نیادین تصنیف کرڈ الا ۔ آپ نے سنا ہوگا کہ شیعہ مذہب اسلام کے کلمہ پرراضی نہیں، بلکہ اس میں ' على ولى الله وصى رسول الله وخليفته بلافصل'' كى پيوند كارى كرتا ہے، بتائے! جب اسلام کاکلمہ اور قرآن بھی شیعوں کے لئے لائق تسلیم نہ ہوتو کس چیز کی کسر باقی رہ جاتی ہے؟ اور پیساری نحوست ہے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے بغض وعداوت کی ،جس سے ہر مؤمن كوالله كي پناه مانگني حاہيئے '' (ص:۲۲) اسی میں شیعه مذہب کی بنیاد' بغض صحابہ' کا تذکرہ کرتے ہوئے میں نے لکھاتھا: ''الغرض يتھی وہ غلط بنيا دجس پر شيعه نظريات کی عمارت کھڑی کی گئی،ان عقائد ونظریات کےاولین موجدوہ یہودی الاصل

منافق تھے(عبداللہ بن سبااوراس کے رفقاء) جواسلامی فتوحات کی يلغاري جل بهن كركباب ہو گئے تھے۔''

آنجناب کا'' ثمینی انقلاب'' کو''اسلامی انقلاب'' کہنااس امر کی دلیل ہے کہ آنجناب کو خمینی صاحب کے عقائد ونظریات کاعلم نہیں۔ میں آپ کومشورہ دوں گا کہ آپ مولا نامحر منظور نعمانی کی کتاب 'ایرانی انقلاب'' کامطالعه فر مالیں یا کم سے کم ماہنامہ 'بینات'' کراچی رہیج الاول اور رہیج الثانی ۷۰۰اھ کے شاروں میں اس ناکارہ نے جو کچھ کھا ہے اس کو دیکھے لیں بشرطِ انصاف، آپ کی غلط فہمی دور ہوجائے گی۔ میں نہیں سمجھتا کہ وہ کیسا ''اسلامی انقلاب''ہے جس میں حضرات خلفائے راشدینؓ اورا کا برصحابہؓ کو کا فرومنا فق اور



چە**فىرىت** «





مکاروخودغرض کہہ کرتبراکیا جائے اورجس میں چالیس فیصد سی آبادی کو پکل کرر کودیا جائے، خانہیں اپنے مسلک کے مطابق زندگی گزار نے کی اجازت ہو، اور نہ آوازا ٹھانے کی، اگر اس کانام'' اسلامی انقلاب' ہے تو شاید ہمیں'' اسلامی انقلاب' کی تعریف بدلنی پڑے گی۔ آپ کا یہ کہنا کہ بیسب کچھامریکہ بہادر کے اشارہ چشم وابر و پر ہور ہا ہے اور یہ کہ وہائٹ ہاؤس کا حکم سعود یہ کی سنہری تھیلیوں میں ہم تک پہنچایا جارہا ہے، یہ آنجناب کا حسن طن ہے اور میں آئی نہیں سکتی اور میں آپی ہم میں آئی نہیں سکتی کہ آج کے دور میں کوئی روپے پیسے کے لالح کے کہ یہ بات آپ کی سمجھ میں آئی نہیں سکتی کہ آج کے دور میں کوئی روپے پیسے کے لالح کے کے بغیر محض رضائے الہی اور امت مجھ میان اس کا صاحبہا الصلوات والتسلیمات کی خیرخواہی کی غرض سے بھی کیا جاسکتا ہے۔ بہر حال اس کا فیصلہ 'روزِ جزا' میں ہوگا کہ اس ناکارہ پر آنجناب کا یہ الزام کس حد تک حق بجانب تھا؟ شیعوں کے تقیہ کی تفصیل

س .... شیعوں کی یہاں تقیہ کی کیا صورت ہے؟ شیعہ ایک مثال دیتے ہیں کہ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوگ نے بادشاہ وقت کے خلاف فتو کی دیا، جب ان کولوگ گرفتار کرنے کے لئے آئے تو وہ مسجد میں عبادت کررہے تھے، جب ان سے پوچھا گیا تو دوقدم پیچھے ہٹ کر کہا کہ: ابھی یہاں تھے! بیدوا قعہ میں نے اپنے کسی مولوی صاحب سے سنا ہے، شیعہ اس کو سن حضرات کا تقیہ کہتے ہیں، لہذا آپ بتائیں کہ تقیہ کسی کو کہتے ہیں؟

ج....شاہ عبدالعزیز صاحب کا جو واقعہ آپ نے لکھااس کی تو مجھے حقیق نہیں، البتہ اسی شیم کا واقعہ حضرت مولا نامحہ قاسم نا نوتو کی بانی دار العلوم دیو بند کا ہے، اور یہ تقیہ نہیں ' توریہ' کہلا تا ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی ایسا نقرہ کہا جائے کہ مخاطب اس کا مطلب کچھا ور سمجھے اور متعلم کی مراد دوسری ہو، بوقت ضرورت جھوٹ سے بچنے کے لئے اس کی اجازت ہے۔ رہا شیعوں کا تقیہ! وہ یہ ہے کہ اپنے عقائد کو چھپایا جائے اور عقائد واعمال میں بظاہر اہل سنت کی موافقت کی جائے۔ چنانچے حضرت علی رضی اللہ عنہ ۴ برس تک اہل سنت کے دین پڑل کرتے رہے اور انہوں نے شیعہ دین کے کسی مسئلہ پر بھی بھی عمل نہیں فرمایا، یہی حال ان کرتے رہے اور انہوں نے شیعہ دین کے کسی مسئلہ پر بھی بھی عمل نہیں فرمایا، یہی حال ان باقی حضرات کا رہا جن کو شیعہ ائمہ معھومین مانے ہیں تقیہ کی ایجاد کی ضرورت اس لئے بیش



جِهِ فَهِرِست ﴿ ﴾





آئی کہ شیعوں پر یہ بھاری الزام تھا کہ اگر حضرت علی اوران کے بعد کے وہ حضرات جن کو شیعہ ائمہ معصومین کہتے ہیں (رضی اللہ عنہم اجمعین) ان کے عقائد وہی تھے جو شیعہ پیش کرتے تھے تو یہ حضرات ، مسلمانوں کے ساتھ شیر وشکر کیوں رہے؟ اور سوادِ اعظم اہل سنت کے عقائد واعمال کی موافقت کیوں کرتے رہے؟ شیعوں نے اس الزام کو اپنے سرسے اتار نے کے لئے '' تقیہ' اور'' کتمان' کا نظر بدا بجاد کیا، مطلب یہ کہ یہ حضرات اگر چہ ظاہر میں سوادِ اعظم (صحابہ وتا بعین اور تع تا بعین کے کے ساتھ تھے، کین یہ سب پچھ'' تقیہ' کے طور پر تھا، ور نہ در پر دہ ان کے عقائد عام مسلمانوں کے نہیں تھے، بلکہ وہ شیعی عقائدر کھتے تھے اور خفیہ خفیہ ان کی تعلیم بھی دیتے تھے، مگر اہل سنت کے خوف سے وہ ان عقائد کا ہر ملا اظہار نہیں خفیہ خفیہ ان کی تعلیم بھی دیتے تھے، مگر اہل سنت کے خوف سے وہ ان عقائد کا ہر ملا اظہار نہیں عام کرتے تھے۔ ظاہر میں ان کی نمازیں خلفائے راشدین (اور بعد کے انکمہ) کی اقتدا میں ہوتی تھیں، کیکن تنہائی میں جاکر ان پر تبرا بولتے تھے، ان پر لعنت کرتے تھے، اور ان کو ظالم و مور تد کہتے تھے، کیس کا فروں اور مرتد وں کے پیجھے نماز پڑھنا ہر بنائے عاصب اور کا فر و مرتد کہتے تھے، کیس کا فروں اور مرتد وں کے پیجھے نماز پڑھنا ہر بنائے دستے۔ '' تقیہ'' تھا، جس پر بیا کا ہراباعن جو مل پیراتھے۔ '' تقیہ'' تھا، جس پر بیا کا ہراباعن جو میل پیراتھے۔ '

یہ ہے شیعوں کے'' تقیہ' اور'' کتمان'' کا خلاصہ۔ہم اس طرزِ عمل کو نفاق سمجھتے ہیں، جس کا نام شیعہ نے تقیہ رکھ چھوڑا ہے، ہم ان اکابرکو'' تقیہ'' کی تہمت سے بری سمجھتے ہیں اور ہمیں فخر ہے کہ ان اکابر کی پوری زندگی اہل سنت کے مطابق تھی، وہ اس کے داعی بھی تھے، شیعہ مذہب پران اکابر نے ایک دن بھی عمل نہیں کیا۔

''جماعت المسلمين''اور كلمه طيبه

س.... آج کل ایک نئی جماعت 'جماعت المسلمین' جو که کوثر نیازی کالونی میں ہے، یہ لوگ کلمہ طیبہ کونہیں مانتے کہ بیقر آن شریف اور حدیث میں نہیں ہے، اس لئے آپ لوگ غلط پڑھتے ہیں، اصل کلمہ، کلمہ 'شہادت ہے، جولوگ کلمہ 'طیبہ نہیں پڑھتے وہ مسلمان ہیں یا نہیں؟ ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا، رشتہ داری، لینادینا، کھانا بینا جائز ہے کہ نہیں؟ ج.... کلمہ 'شہادت میں کلمہ 'طیبہ بی کی گواہی دی جاتی ہے، اگر کلمہ 'طیبہ کوئی چیز نہیں تو گواہی



المرست الم

www.shaheedeislam.com

کس چز کی دی جائے گی؟ دراصل مسلمانوں میں پھوٹ ڈالنے کے لئے شیطان لوگوں کے



حِلداول



دل میں نئی باتیں ڈالتار ہتا ہے، یہ لوگ گمراہ ہیں ان سے تناطر ہنا چاہئے۔ عیسائی بیوی کے بیچے مسلمان ہوں گے یاعیسائی ؟

س.....اگرکوئی مسلمان آدمی کسی عیسائی مذہب کی عورت سے محبت کرتا ہواور پھروہ اس عورت کے مذہب کا ہوکر شادی کر ہے اور جب شادی کے بعد بچے ہوں تو آدھے مسلمان اور آدھے عیسائی بعنی وہ عورت شادی سے پہلے کہددیتی ہے کہ دو بچے عیسائی ہوں گے اور دو بچے مسلمان ۔ اب اس کے دو بچے عیسائی ہیں اور دو مسلمان ۔ یعنی ایک لڑکا اور ایک لڑکی عیسائی اور ایک لڑکا اور ایک لڑکی عیسائی اور ایک لڑکا اور ایک لڑکی عیسائی اور ایک لڑکی مسلمان ۔ آپ مجھے یہ بتا ئیس کہ یہ کہاں تک صحیح ہے کہا یک ہی گھر میں دو بچے مسلمان اور دو بچے کا فر ہوں ؟ اور وہ آدمی اب شادی کے است عرصہ بعد کہتا ہے کہ میں مسلمان ہوں ، یہ کہاں تک درست ہے کہ ایسی شادیاں ہوجاتی ہیں اور ان کی اولاد کہاں تک عیسائی اور کہاں تک مسلمان ہے؟

ج ......اگرکسی مسلمان نے اہل کتاب سے شادی کی اوراس سے اولا دیپیدا ہوتو وہ مسلمان ہوگی ، پیشر طکر ناکہ آدھی مسلمان ہوگی اور آدھی کا فر، قطعاً غلط ہے۔اورائی شرط کرنے سے آدمی کا فر ہوجا تا ہے، کیونکہ اولا دے کفر پر راضی ہونا بھی کفر ہے، اورا گرائی شرط نہ رکھی تب بھی اگر اولا دے کا فر ہوجانے کا خطرہ ہوتو عیسائی عورت سے شادی کرنا گناہ ہے۔

صابئین کے متعلق شرعی حکم کیاہے؟

س.....سورۃ البقرہ کی آیت:۹۲ میں نصار کی اور صابئین کی بابت جو بیان کیا گیا ہے ذرا وضاحت فرماد بیجئے، کیارپرلوگ بھی جنت میں جاسکیں گے؟

ح.....ان میں سے جولوگ اسلام لے آئیں وہ جنت میں جائیں گے، اسلام لائے بغیر جنت میں نہیں جائیں گے۔

نوٹ:.....صابئین صابی کی جمع ہے اور''صابی'' لغت میں اس کو کہتے ہیں جو ایک دین کوچھوڑ کر دوسرے دین میں داخل ہوجائے، لہذا صابی وہ لوگ تھے جو اہل کتاب کے دین سے نکل گئے تھے۔ قادہؓ فرماتے ہیں کہ:صابی وہ لوگ تھے جنہوں نے ادیانِ ساویہ



(rm.)

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



جلداول



میں سے ہرایک سے پھھ نہ پچھ لے لیا، چنانچہ وہ زبور پڑھتے تھے، ملائکہ کی عبادت کرتے تھے اللہ کی طرف منہ کرکے پڑھا کرتے تھے۔ تھے اور نماز کعبۃ اللہ کی طرف منہ کرکے پڑھا کرتے تھے۔ فرقہ مہدویہ کے عقائد

س....فرقہ مہدویہ کے متعلق معلومات کرنا چاہتا ہوں،ان کے کیا گراہ کن عقائد ہیں؟ یہ لوگ نماز،روزہ کے پابنداور شریعت کے دعویدار ہیں، کیا مہدویہ، ذکر یہ ایک ہی قتم کا فرقہ ہے؟ مہدی کی تاریخ کیا اور مدفن کہاں ہے؟

فرقه مهدویه سید محمد جون پوری کومهدی موعود سجھتا ہے، جس طرح که قادیانی مرزا غلام احمد قادیانی کومهدی سجھتے ہیں۔ سیدمحمد جون پوری کا انتقال افغانستان میں غالبًا ۹۱۰ ھ میں ہوا تھا۔

فرقہ مہدویہ کی تردید میں شخ علی متقی محمط اہم پٹنی اورامام ربانی مجددالف الی نے دالے رسائل کھتے تھے، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح دیگر جھوٹے مدعیوں کے مانے والے فرقے ہیں اوران کے عقائد ونظریات اسلام سے ہٹے ہوئے ہیں، اسی طرح یہ فرقہ بھی غیر مسلم ہے۔ جہاں تک مختلف فرقوں کے وجود میں آنے کا تعلق ہے اس کی وجہ بیہ ہے کہ پچھ لوگ نئے نظریات پیش کرتے ہیں اوران کے مانے والوں کا ایک حلقہ بن جاتا ہے، اس طرح فرقہ بندی وجود میں آ جاتی ہے۔ اگر سب لوگ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت بر قائم رہتے اور صحابہ کرام اور بزرگان دین کے قش قدم پر چلتے تو کوئی فرقہ وجود میں نہ آتا۔ رہا ہی کہ ہمیں کیا کرنا چاہئے؟ اس کا جواب اوپر کی سطروں سے معلوم ہو چکا ہے کہ ہمیں کتاب وسنت اور بزرگانِ دین کے راستہ پر چلنا چاہئے اور جوشن یا گروہ اس راستہ سے کہ جمیں است سے جائے ہمیں ان کی پیروی نہیں کرنی چاہئے۔

امام کوخدا کا درجه دینے والوں کا شرعی حکم تعاقبہ سرید میں جو میں سرونیا سرید

س .....میراتعلق ایک خاص فرقه سے رہا ہے، لیکن اب خدا کے فضل سے میں نے اس



rmi

چې فېرست «ې



مذہب کوچھوڑ دیاہے، میں اس مذہب کے چندعقا کدیہاں لکھ رہا ہوں۔

عقائد: اساس مذہب میں امام کوخدا کا درجہ دے دیا گیا ہے، اورا پنی تمام حاجات وخواہشات حتیٰ کہ گناہوں کی معافی بھی انہی سے مائلی جاتی ہے۔ پانچ وقت کی نماز کی بجائے تین وقت کی'' دعا'' پڑھی جاتی ہے، جواسلام اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے بتائے ہوئے طریقہ سے بالکل مختلف ہے، نہ تو وضو کا کوئی تصور ہے اور نہ رکوع و مجود کا جورسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بتایا ہے، اور جس طرح ان کے مرداور عورتیں سج مجود کا جورسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بتایا ہے، اور جس طرح ان کے مرداور عورتیں سج دھج کر کے جماعت خانہ جاتے ہیں، وہ تو آپ نے خود بھی ملاحظ فر مایا ہوگا۔ روزہ، زکو ق اور حج اس مذہب کے مانے والوں پر فرض ہی نہیں۔ آپ کتاب وسنت کی روشنی میں اور حج اس مذہب کے مانے والوں پر فرض ہی نہیں۔ آپ کتاب وسنت کی روشنی میں بتا نمیں کہ کیاان عقائد کے ساتھ کوئی شخص مسلمان رہ سکتا ہے؟

ج.....آپ نے جوعقا کد لکھے ہیں، وہ اسلام سے یکسر مختلف ہیں۔ میرا خیال ہے کہ ان میں سے بہت اللہ ہیں، کیکن ایک خاندانی روایت کے طور پر وہ ان عقا کدکوا پنائے چلے آتے ہیں، جن لوگوں کے دل میں آخرت کی فکر اور سے دین اختیار کرنے کی خلش پیدا ہو جاتی ہے ان کو اللہ تعالی تو بہ کی توفیق عطا فر ما دیتے ہیں۔ آپ کا فرض ہے کہ آپ اپنے دوسر سے بھائیوں کی بھی اس ہدایت کی طرف رہنمائی کریں جو اللہ تعالی نے آپ کو نصیب فر مائی ہے۔

ڈاکٹرعثانی گمراہ ہے

س..... ڈاکٹر عثانی جوکراچی میں رہتے ہیں اور مختلف قتم کے پیفلٹ، لٹریچر شائع کرتے ہیں ان کے بارے میں کیا خیال ہے؟

ج.....ڈاکٹرعثانی گمراہ ہے،اس کےنز دیک (سوائے اس کی ذات اوراس کے ہم نواؤں کے ) کوئی بھی صحیح مسلمان نہیں،سب نعوذ باللہ! مشرک ہیں،تمام ا کابرامت کواس نے گمراہ کہاہے۔



چ»فهرست چه





## قادياني فتنه

حھوٹے نبی کاانجام

س.....رسول پاک صلی الله علیه وسلم کے بعد امکانِ نبوت پر روشنی ڈالئے اور بتایئے کہ جھوٹے نبی کا انجام کیا ہوتا ہے؟ مرزا قادیانی کا انجام کیا ہوگا؟

ح .....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے بعد نبوت کا حصول ممکن نہیں، جھوٹے نبی کا انجام مرزا غلام احمدقادیانی جیسا ہوتا ہے کہ اللہ تعالی اسے دنیاو آخرت میں ذلیل کرتا ہے، چنانچہ تمام جھوٹے مدعیانِ نبوت کواللہ تعالی نے ذلیل کیا،خود مرزا قادیانی منہ مانگی ہینے کی موت مرا

اوردم واپسیں دونوں راستوں سے نجاست خارج ہور ہی تھی۔

مسلمان اورقادیانی کے کلمہ اورایمان میں بنیادی فرق

س.....انگریزی دان طبقہ اور وہ حضرات جو دین کا زیادہ علم نہیں رکھتے لیکن مسلمانوں کے آبیں کے افتراق سے بیزار ہیں، قادیانیوں کے سلسلہ میں بڑے گومگو میں ہیں، ایک طرف وہ جانتے ہیں کہ سی کلمہ گوکو کا فرنہیں کہنا جا ہے ، جبکہ قادیا نیوں کوکلمہ کا بچے لگانے کی بھی اجازت نہیں ہے، دوسری طرف وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ مرزاغلام احمد قادیانی نے جھوٹادعوی نبوت کیا

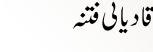
تھا، برائے مہر بانی آپ بتائے کہ قادیانی جومسلمانوں کا کلمہ پڑھتے ہیں کیونکر کا فرہیں؟ ح .....قادیانیوں سے بیسوال کیا گیا تھا کہ اگر مرزاغلام احمد قادیانی نبی ہیں، جیسا کہ ان کا

دعویٰ ہے، تو پھرآ پالوگ مرزا صاحب کا کلمہ کیوں نہیں پڑھتے؟ مرزاصاحب کےصاحب زادے مرزا بشیراحمد صاحب ایم اے نے اپنے رسالہ'' کلمیۃ الفصل'' میں اس سوال کے دو

جواب دیئے ہیں۔ان دونوں جوابوں ہےآپ کومعلوم ہوجائے گا کہمسلمانوں اور قادیا نیوں

ككلمه مين كيافرق ہے؟ اور يه كه قادياني صاحبان "محمدرسول الله" كامفهوم كيا ليتے ہيں؟

مرزابشيراحرصاحب كايبلا جواب بيهے كه:



rmm چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



www.shaheedeislam.com



''محمدرسول الله كانام كلمه ميں اس لئے ركھا گيا ہے كه آپ نبيوں كے سرتاج اور خاتم النبيين ہيں، اور آپ كانام لينے سے باقی سب نبی خود اندر آجاتے ہيں، ہرا يك كاعليحدہ نام لينے كى ضرورت نہيں ہے۔

ہاں! حضرت سے موعود (مرزاصاحب) کے آنے سے ایک فرق ضرور پیدا ہوگیا ہے اور وہ ہید کہ سے موعود (مرزاصاحب) کی بعثت سے پہلے تو محمد رسول اللہ کے مفہوم میں صرف آپ سے پہلے گزرے ہوئے نامل سے ، مگر سے موعود (مرزاصاحب) کی بعثت کے بعد ''محمد رسول اللہ'' کے مفہوم میں ایک اور رسول کی زیادتی ہوگئی۔ مخرض اب بھی اسلام میں داخل ہونے کے لئے یہی کلمہ غرض اب بھی اسلام میں داخل ہونے کے لئے یہی کلمہ بے صرف فرق اتنا ہے کہ سے موعود (مرزاصاحب) کی آمد نے محمد رسول اللہ کے مفہوم میں ایک رسول کی زیادتی کردی ہے اور بس'' عیر صلم اقلیت کے کلے میں پہلا فرق! جس کا بیتو ہوا مسلمانوں اور قادیانی غیر مسلم اقلیت کے کلے میں پہلا فرق! جس کا عاصل ہیہے کہ قادیا نیوں کے کلمہ کے مفہوم میں مرزا قادیانی بھی شامل ہے ، اور مسلمانوں کا کلمہ اس نے نبی کی''زیادتی'' سے پاک ہے ، اب دوسرا فرق سنئے! مرزا بشیر احمد صاحب کلمہ اس کے کلمے ہیں:

"علاوه اس کے اگر ہم بفرض محال بیہ بات مان بھی لیس کہ کلمہ شریف میں نبی کریم گا اسم مبارک اس لئے رکھا گیا ہے کہ آپ آخری نبی ہیں تو تب بھی کوئی حرج واقع نہیں ہوتا، اور ہم کو نئے کلمہ کی ضرورت پیش نہیں آتی، کیونکہ سے موعود (مرزاصا حب) نبی کریم سے کوئی الگ چیز نہیں ہے۔جیسا کہ وہ (یعنی مرزاصا حب) خود فرما تا ہے۔"صدار وجودی وجودہ" (یعنی میراوجود محمد رسول اللہ ہی کا وجود ہن گیا ہے۔ازناقل) نیز "من فرق بینی وبین المصطفیٰ فما







عرفنى وما رأى" (يعن جس نے محصكواور مصطفىٰ كوالك الك مجماءاس نے مجھے نہ پیچانا، ندد یکھا۔ ناقل )اور بیاس لئے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ تھا کہوہ ایک دفعہ اور خاتم النہین کو دنیا میں مبعوث کرے گا (نعوذ باللہ! ناقل) جبیہا کہ آیت آخرین منھم سے ظاہرہے۔

پسمیسج موعود (مرزاصاحب) خودمجمہ رسول اللہ ہے، جو اشاعت اسلام کے لئے دوبارہ دنیا میں تشریف لائے ،اس لئے ہم كوكسى نے كلمه كى ضرورت نہيں \_ ہاں!اگر محدرسول الله كى جگه كوئى اور آتاتو ضرورت پیش آتی ....فتد بروا۔''

(كلمة الفصل ص:١٥٨، مندرجه رساله ربويو آف ديليجنز جلد ۱۲۴، نمبر ۳۰، ۲ بابت ماه مارچ و ایریل ۱۹۱۵ء)

بیمسلمانوں اور قادیا نیوں کے کلمہ میں دوسرا فرق ہوا کہمسلمانوں کے کلمہ شریف میں''محمد رسول اللّٰہ'' ہے آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم مراد ہیں اور قادیانی جب''محمد رسول اللهٰ' کہتے ہیں تواس سے مرزاغلام احمد قادیانی مراد ہوتے ہیں۔

مرزابشیراحمرصاحب ایم اے نے جولکھاہے کہ: ''مرزاصاحب خود محمد رسول الله ہیں جواشاعت اسلام کے لئے دنیا میں دوبارہ تشریف لائے ہیں'' بیرقادیانیوں کا بروزی فلسفہ ہے، جس کی مختصرتی وضاحت رہے کہ ان کے نز دیک آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دنیا میں دوبارآ ناتھا، چنانچہ پہلے آپ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ مکرمہ میں تشریف لائے اور دوسری بار آپ صلی الله علیه وسلم نے مرزا غلام احمد کی بروزی شکل میں ...معاذ الله!...مرزا غلام مرتضٰی کے گھر میں جنم لیا۔مرزا صاحب نے تخفہ گولڑ ویہ،خطبہالہامیہاور دیگر بہت سی کتابوں میں (و يكفيّ خطبهالهاميه ص:۱۷۱،۰۸۱) السمضمون کوبار بارد ہرایا ہے۔

اس نظریہ کےمطابق قادیانی امت مرز اصاحب کو''عین مجھ" ہمجھتی ہے،اس کا عقیدہ ہے کہنام، کام، مقام اور مرتبہ کے لحاظ سے مرز اصاحب اور محدر سول اللہ کے درمیان کوئی دوئی اور مغائرے نہیں ہے، نہ وہ دونوں علیحدہ وجود ہیں، بلکہ دونوں ایک ہی شان،









ایک ہی مرتبہ، ایک ہی منصب اور ایک ہی نام رکھتے ہیں۔ چنانچہ قادیانی... غیرمسلم اقلیت...مرزاغلام احمد کووہ تمام اوصاف والقاب اور مرتبہ ومقام دیتی ہے جو اہل اسلام کے نزدیک صرف اور صرف محمد رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص ہے۔قادیا نیول کے نزدیک مرزاصا حب بعینہ محمد رسول الله ،محمد مصطفیٰ ہیں، احمر مجتبیٰ ہیں، خاتم الانبیاء ہیں، امام الرسل ہیں، رحمۃ للعالمین ہیں، صاحب کو شہیں، صاحب معراح ہیں، صاحب مقام محمود ہیں، صاحب فی خاطر پیدا میں، صاحب کی خاطر پیدا کئے گئے، وغیرہ وغیرہ وغیرہ و

اسی پربس نہیں بلکہ اس سے بڑھ کر بقول ان کے مرزا صاحب کی ''بروزی بعث ' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اصل بعث سے روحانیت میں اعلی و اکمل ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ روحانی ترقیات کی ابتداء کا زمانہ تھا اور مرزا صاحب کا زمانہ ان تاکا، وہ صرف تائیدات اور دفع بلیات کا زمانہ تھا اور مرزا صاحب کا زمانہ برکات کا زمانہ تھا (جس کی کوئی روشی نمانہ برکات کا زمانہ ہے، اس وقت اسلام پہلی رات کے چاند کی مانند تھا (جس کی کوئی روشی نہیں ہوتی ) اور مرزا صاحب کا زمانہ چود ہویں رات کے بدر کامل کے مشابہ ہے، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تین ہزار مجزات دیۓ گئے تھے اور مرزا صاحب کو دس لا کھ، بلکہ دس کروڑ، بلکہ بے شار حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ذہنی ارتقاء و ہاں تک نہیں پہنچا جہاں تک مرزاصا حب نے ذہنی ترقی کی ، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر بہت سے وہ رموز واسر ارنہیں مرزاصا حب یر کھلے۔

مرزاصاحب کی آمخضرت صلی الله علیه وسلم پرفضیلت و برتری کود کھ کر... قادیا نیول کے بقول ... الله تعالی نے حضرت آدم علیه السلام سے لے کر حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم تک تمام نبیول سے عہدلیا کہ وہ مرزا صاحب پر ایمان لائیں اوران کی بیعت ونصرت کریں۔ خلاصہ بیکہ قادیا نیول کے زدیک نہ صرف مرزا صاحب کی شکل میں محمد رسول الله خود دوبارہ تشریف لائے ہیں، بلکہ مرزا غلام مرتضلی کے گھر پیدا ہونے والا قادیا نی ''محمد رسول الله'' اصلی محمد رسول الله الله علیہ وسلم محمد رسول الله'' اصلی محمد رسول الله استخفر الله!







چنانچەمرزا صاحب كے ايك مريد (يا قادياني اصطلاح ميں مرزا صاحب ك ''صحابی'') قاضی ظهورالدین اکمل نے مرزاصاحب کی شان میں ایک'' نعت'' ککھی ، جسے خوش خطاکه صوا کر اورخوبصورت فریم بنوا کر قادیان کی" بارگا وِ رسالت" میں پیش کیا، مرزا صاحب اینے نعت خوال سے بہت خوش ہوئے اور اسے بڑی دعائیں دیں۔ بعد میں وہ قصیدهٔ نعتیه مرزا صاحب کے ترجمان اخبار بدرجلد:۲نمبر ۳۳۰ میں شائع ہوا، وہ یرچه راقم الحروف کے پاس محفوظ ہے،اس کے حیار اشعار ملاحظہ ہوں:

> امام اپنا عزیزو! اس جهال میں غلام احمد ہوا دار الامال میں غلام احمد ہے عرش رب اکبر مکاں اس کا ہے گویا لامکاں میں محمرً پھر اتر آئے ہیں ہم میں! اورآ کے سے ہیں بڑھ کراپنی شاں میں مُحَدُّ دیکھنے ہوں جس نے المل غلام احمر کو دیکھے قادیاں میں (اخبار بدرقادیان ۲۵راکتوبر۲۰۹۱ء)

مرزاصا حب کاایک اورنعت خواں، قادیان کے'' بروزی محمدرسول اللہٰ'' کو ہدیئر

عقیدت پیش کرتے ہوئے کہتاہے:

صدی چودہویں کا ہوا سر مبارک کہ جس پر وہ بدر الد چی بن کے آیا محمد یئے حارہ سازی امت ہے اب ''احمہ مجتبیٰ' بن کے آیا حقیقت کھلی بعثتہ ٹانی کی ہم پر کہ جب مصطفیٰ میرزا بن کے آیا (الفضل قاديان ۲۸ رمنی ۱۹۲۸ء)









يه ہے قادیا نیوں کا''محمر رسول اللہ''جس کا وہ کلمہ پڑھتے ہیں۔ چونکه مسلمان ،آنخضرت صلی الله علیه وسلم پرایمان رکھتے ہیں اورآ پ صلی الله علیه وسلم کوخاتم النبیین اورآ خری نبی مانتے ہیں،اس لئے کسی مسلمان کی غیرت ایک لمحہ کے لئے بھی بیر داشت نہیں کرسکتی کہ آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد پیدا ہونے والے کسی بڑے سے بڑے شخص کوبھی منصبِ نبوت پر قدم ر کھنے کی اجازت دی جائے ۔ کجا کہ ایک''غلام اسود'' كو...نعوذ بالله!... ' محمد رسول اللهُ ' بلكه آپ صلى الله عليه وسلم سي بهي اعلى وافضل بنا ڈالا جائے۔ بنابریں قادیان کی شریعت مسلمانوں پر کفر کا فتو کی دیتی ہے،مرز ابشیراحمدا یم اے لكھتے ہیں:

''ابمعامله صاف ہے،اگر نبی کریم کاا نکار کفر ہے تومسے موعود (غلام احمر قادیانی) کاانکاربھی کفر ہونا چاہئے، کیونکہ سیح موعود نبی کریم سےالگ کوئی چیزنہیں، بلکہ وہی ہے۔''

''اورا گرمسے موعود کا منکر کا فرنہیں تو نعوذ باللہ نبی کریم کا منکر بھی کا فرنہیں۔ کیونکہ یہ س طرح ممکن ہے کہ پہلی بعث میں تو آپ کا انکار کفر ہو، مگر دوسری بعثت (قادیان کی بروزی بعثت ...ناقل) میں جس میں بقول مسیح موعود آپ کی روحانیت اقو کی اور المل اوراشد ہے .....آپ کا انکار کفرنہ ہو۔ "( کلمة الفصل ص: ١١٢٧) دوسرى جگه لکھتے ہیں:

'' ہرایک ایسا شخص جوموسیٰ کوتو ما نتا ہے مگرعیسیٰ کونہیں ما نتا ، یاعیسیٰ کو مانتا ہے مگر محمد کونہیں مانتا، یا محمد کو مانتا ہے برمسیح موعود (مرزا غلام احمه ) کونہیں مانتا وہ نہصرف کا فر، بلکہ ریکا کا فراور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔" (ص:۱۱۱)

ان کے بڑے بھائی مرزامحموداحرصاحب لکھتے ہیں:

چې فېرس**ت** دې

'' کل مسلمان جوحضرت مسیح موعود (مرزا غلام احمه) کی





بیعت میں شامل نہیں ہوئے،خواہ انہوں نے حضرت مسیح موعود کا نام بھی نہیں سناوہ کا فراور دائر ہ اسلام سے خارج ہیں۔'' (آئینے صداقت ص:۳۵)

ظاہر ہے کہ اگر قادیانی بھی اس محمدرسول اللہ کا کلمہ پڑھتے ہیں جن کا کلمہ مسلمان پڑھتے ہیں جن کا کلمہ مسلمانوں اور پڑھتے ہیں تو قادیانی شریعت میں یہ '' کفر کا فتو گئ' نازل نہ ہوتا، اس لئے مسلمانوں اور قادیان تا دیا نیوں کے کلمہ کے الفاظ گوا یک ہی ہیں مگر ان کے مفہوم میں زمین وآسان اور کفروا یمان کا فرق ہے۔

كلمه شهادت اورقادياني

س....اخبار جنگ'' آپ کے مسائل اوران کاحل' کے عنوان کے تحت آنجناب نے ایک سائل کے جواب میں کہ سی غیرمسلم کومسلم بنانے کاطریقہ کیا ہے؟ فرمایا ہے کہ:

‹ نغیرمسلم کوکلمه شهادت بره هادیجیّے ،مسلمان ہوجائے گا۔''

اگرمسلمان ہونے کے لئے صرف کلمہ شہادت پڑھ لینا کافی ہے تو پھر قادیا نیوں کو باوجود کلمہ شہادت پڑھ لینا کافی ہے تو پھر قادیا نیوں کو باوجود کلمہ شہادت پڑھا دت پڑھنے کے غیر مسلم کیسے قرار دیا جاسکتا ہے؟ از راہ کرم اپنے جواب پر نظر ثانی فرمائیں، آپ نے تو اس جواب سے سارے کئے کرائے پر پانی پھیر دیا ہے۔ قادیا نی اس جواب کواپئی مسلمانی کے لئے بطور سند پیش کر کے سادہ لوح مسلمانوں کو گمراہ کریں گے اور آپ کو بھی خدا کے حضور جوابدہ ہونا پڑے گا۔

ج....مسلمان ہونے کے لئے کلمہ شہادت کے ساتھ خلاف اسلام مداہب سے بیزار ہونا اوران کوچھوڑنے کا عزم کرنا بھی شرط ہے، بیشرط میں نے اس لئے نہیں لکھی تھی کہ جوشخص اسلام لانے کے لئے آئے گا خلام ہے کہ وہ اپنے سابقہ عقائد کوچھوڑنے کا عزم لے کرہی آئے گا۔ باقی قادیانی حضرات اس سے فائدہ نہیں اٹھاسکتے، کیونکہ ان کے نزدیک کلمہ شہادت بڑھنے سے آدمی مسلمان نہیں ہوتا بلکہ مرزا صاحب کی پیروی کرنے اوران کی بیعت کرنے میں شامل ہونے سے مسلمان ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ دنیا بھر کے مسلمانوں بیعت کرنے میں شامل ہونے سے مسلمان ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ دنیا بھر کے مسلمانوں کوکافر کہتے ہیں، مرزاغلام احمد قادیانی کہتا ہے کہ خدانے انہیں بیالہام کیا ہے کہ:



چې فېرست «ې



''جو شخص تیری پیروی نہیں کرے گا اور تیری بیعت میں داخل نہیں ہوگا اور تیرا مخالف رہے گا وہ خدا اور رسول کی نافر مانی کرنے والا اور جہنمی ہے۔'' (تذکرہ طبع جدید ص:۳۳۲) نیز مرزا قادیانی اپنا بیالہام بھی سنا تا ہے کہ:

''خداتعالی نے میرے پر ظاہر کیا ہے کہ ہرایک شخص جس کومیری دعوت پیچی اوراس نے مجھے قبول نہیں کیا وہ مسلمان نہیں ہے۔'' (مرزاکا خطبنام ڈاکٹر عبداکلیم)

مرزاصاحب کے بڑے صاحب زادے مرزامحموداحمرصاحب لکھتے ہیں: ''کل مسلمان جو حضرت مسیح موعود کی بیعت میں شامل ن

نہیں ہوئے خواہ انہوں نے حضرت سیح موعود کا نام بھی نہیں سناوہ کا فر اور دائر ہ اسلام سے خارج ہیں۔'' (آئینہ صداقت ص:۳۵)

مرزاصاحب کے بیخھلاڑ کے مرزابشراحمدایم اے لکھتے ہیں:

''ہرایک ایسا شخص جوموی کو تو مانتا ہے گرعیسی کو نہیں مانتا، یاعیسی کو مانتا ہے گر محرکو نہیں مانتا، یا محرکو مانتا ہے گرمیسے موعود (غلام احمد قادیانی ) کونہیں مانتا وہ نہ صرف کا فر، بلکہ یکا کافر اور دائر ہ اسلام

سے خارج ہے۔'' (کلمۃ الفصل ص:۱۱۰)

قادیانیوں سے کہئے کہ ذرااس آئینے میں اپنا چرہ دیکھ کر بات کیا کریں۔ مرزا قادیانی کا کلمہ پڑھنے برسزا کا گمراہ کن بروپیگنڈا

س .....میرے ساتھ ایک عیسائی لڑکی پڑھتی ہے وہ اسلام میں دلچیسی رکھتی ہے، میں اسے اسلام کے متعلق بتاتی ہوں لیکن جب میں نے اسے اسلام قبول کرنے کو کہا تو وہ کہنے گلی تمہارے یہاں تو کلمہ پڑھنے پرسخت سزا دی جاتی ہے،اخبار میں بھی آیا تھا۔ برائے مہر بانی

مجھے بتا ئیں میں اسے کیا جواب دوں؟

ح ....ا ہے یہ جواب دیجئے کہ اسلام قبول کر کے کلمہ پڑھنے سے منع نہیں کرتے نہ اس پرسزا



المرست ﴿





<mark>دی جاتی ہے،البتہ وہ غیرمسلم جومنا فقانہ طور پراسلام کا کلمہ پڑھ کرلوگوں کو دھوکا دیتے ہیں</mark> اور حضرت عیسی علیه السلام کی شان میں گستا خیال کرتے ہیں ان کوسز ادی جاتی ہے۔ قادیانی عقیدہ کےمطابق مرزاغلام احمرقادیاتی ہی (نعوذ بإلله) محدر سول الله بين

س .....اخبار جنگ میں "آپ کے مسائل اوران کاحل' کے زیرعنوان آپ نے مسلمان اورقادیانی کے کلمہ میں کیافرق ہے، مرزابشیراحمد صاحب کی تحریر کا حوالہ دے کر لکھا ہے کہ: '' پیمسلمانوں اور قادیا نیوں کے کلمہ میں دوسرا فرق ہے کہمسلمانوں کے کلمہ شریف میں'' محمد رسول اللہٰ'' ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم مرادییں اور قادیانی جب محمہ رسول الله کہتے ہیں تواس ہے مرزاغلام احمہ قادیانی مراد ہوتے ہیں۔''

مکرم جناب مولا نا صاحب! میں خدا کے فضل سے احمدی ہوں اور اللہ تعالیٰ کو حاضرونا ظرجان كرحلفيه كهتا هول كدمين جب كلمه شريف مين محدرسول الله رير هتا هول تواس ہے مرادآ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی ہوتے ہیں۔''مرز اغلام احمہ قادیانی'' نہیں ہوتے۔ اگرمیں اس معاملہ میں جھوٹ بولتا ہوں تو اللہ تعالیٰ ،اس کے فرشتوں اور تمام مخلوق کی طرف ہے مجھ پر ہزار بارلعنت ہواوراسی یقین کے ساتھ بیجھی کہتا ہوں کہ کوئی احمدی کلمہ شریف میں''محدرسول اللہٰ'' سے مراد بجائے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے''مرزاغلام احمد قادیا نی'' نہیں لیتا،اگرآپ اینے دعوے میں سیجے ہیں تواسی طرح حلفیہ بیان اخبار جنگ میں شائع كروائيس كه در حقيقت احمدي لوگ (يا آپ كے قول كے مطابق قادياني) كلمه شريف ميں ''محمدرسول اللهٰ'' سے مراد آنخضرت صلی الله علیه وسلم نہیں بلکه مرزا غلام احمد قادیانی لیتے ہیں۔اگرآپ نے ایبا حلف شائع کروادیا توسمجھا جائے گا کہآپاسیے بیان میں مخلص ہیں اور پھراللد تعالی فیصله کردے گا که کون اپنے دعوے یا بیان میں سچیا اور کون جھوٹا ہے؟ اگر آپ نے ایسانہ کیا تو ظاہر ہوجائے گا کہ آپ کے بیان کی بنیاد، خلوص، دیانت اور تقوی پرنہیں بلكه بيحض ايك كلمه گوجهاعت پرافتر اءاوراتهام موگاجوايك عالم كوزيب نهيس ديتا-







نوٹ:.....اگرآپ اپنا حلف شائع نه کرسکیں تو میرا بیه خط شائع کردیں تا که قارئین کوحقیقت معلوم ہوسکے۔

ج ..... نامہ کرم موصول ہوکر موجب سر فرازی ہوا۔ جناب نے جو پچھ ککھا میری توقع کے عین مطابق ککھا ہے۔ مجھے یہی توقع تھی کہ آپ کی جماعت کی نئ نسل جناب مرزا صاحب کے اصل عقائد سے بے خبر ہے اور جس طرح عیسائی تین ایک ایک تین کا مطلب سمجھے بغیر اس پر ایمان رکھتے ہیں اور ساتھ ہی توحید کا بھی بڑے زور شور سے اعلان کرتے ہیں۔ پچھ کی حال آپ کی جماعت کے افراد کا بھی ہے۔

آپ نے لکھا ہے کہ آپ ' محمدرسول اللہ' سے مرزاصا حب کو نہیں بلکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی ذاتِ عالی کو مراد لیتے ہیں اور یہ کہ اگر آپ ایسا عقیدہ رکھتے ہوں تو فلاں فلاں کی ہزار لعنتیں آپ پر ہوں۔ مگر آپ کے مراد لینے یانہ لینے کو میں کیا کروں؟ مجھے تو یہ بتا ہے کہ میں نے یہ بات بدلیل کہی یامدلی؟ اورا پنی طرف سے خود گھڑ کر کہددی ہے یامرزاصا حب اوران کی جماعت کے حوالوں سے؟ جب میں ایک بات دلیل کے ساتھ کہہ رہا ہوں تو مجھے شمیں کھانے کی کیا ضرورت؟ اورا گرقسموں ہی کی ضرورت ہے تو میری طرف سے اللہ تعالی، ''انک لرسول الله'' کی قسمیں کھانے والوں کے مقابلے میں ''انھم لکا ذہون'' کی قسم کھاچکا ہے۔

میرے بھائی! بحث قسموں کی نہیں، عقیدے کی ہے! جب آپ کی جماعت کا لڑ پچر پکاررہا ہے کہ مرزاصا حب' محمد سول اللہ' ہیں، وہی رحمۃ للعالمین ہیں، وہی ساقی کوثر ہیں، انہی کے لئے کا ئنات پیدا کی گئی، انہی پرایمان لانے کا سب نبیوں (بشمول محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے )عہدلیا گیا ہے، اور مصطفیٰ اور مرزامیں سرے سے کوئی فرق ہی نہیں بلکہ دونوں بعینہ ایک ہیں، وغیرہ وغیرہ، اور اسی پر بس نہیں بلکہ یہ بھی فرمایا جاتا ہے کہ مرزاصا حب چونکہ بعینہ محمد رسول اللہ ہیں اس کئے ہمیں کسی اور کلے کی ضرورت نہیں، ہاں! کوئی دوسرا آتا تو ضرورت ہوتی اور پھراسی بنیاد پر پرانے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مانے والوں کو منہ بھرکر کا فربھی کہا جاتا ہے، کیونکہ وہ خور سول اللہ کے منکر ہیں، تو فرما ہے کہ آپ کے ان



**جَهِ فَهِ رَبِّ حَدِّهِ** 







سب عقائد کوجانے کے باوجود میں کس دلیل سے تسلیم کرلوں کہ آپ نے محمد رسول اللہ کانہیں بلکہ اس پرانے محمد رسول اللہ کا کلمہ پڑھتے ہیں؟ اگر جناب کومیرے درج کردہ حوالوں میں شبہ ہوتو آپ تشریف لاکران کے بارے میں اطمینان کر سکتے ہیں۔

مرزا قادیانی کارعویٔ نبوت

س..... ثابت کریں کہ مرزا غلام احمد قادیانی نے نبوت کا دعویٰ کیا، ان کی تحریروں کے حوالے دیں۔ ہمارے محلے کے چندقادیانی اس بات کوتشلیم نہیں کرتے کہ مرزانے نبوت کا دعویٰ کیا۔

ج .....مرزا قادیانی کے ماننے والوں کے دوگروہ ہیں، ایک لا ہوری، دوسرا قادیانی (جن کا مرکز پہلے قادیانی کے مرزا قادیانی کے مرکز پہلے قادیان تھااب ربوہ ہے ) ان دونوں کا اس بات پر توا تفاق ہے کہ مرزا قادیانی کے الہامات اور تحریروں میں باصرار و تکرار نبوت کا دعویٰ کیا گیا ہے، لیکن لا ہوری گروہ اس دعوائے نبوت میں تاویل کرتا ہے۔ جبکہ قادیانی گروہ کسی تاویل کے بغیر مرزا قادیانی کے دعوائے نبوت پر ایمان لا ناضروری سمجھتا ہے۔

آپ سے جن صاحب کی گفتگو ہوئی ہے وہ غالبًالا ہوری گروہ کے ممبر ہوں گے،
ان کی خدمت میں عرض سیجئے کہ یہ جھڑا تو وہ اپنے گھر میں نمٹا ئیں کہ مرزا قادیانی کے
دعوائے نبوت کی کیا تو جیہ و تاویل ہے؟ ہمارے لئے اتنی بات بس ہے کہ مرزا قادیانی نے
نبوت کا دعویٰ کیا ہے اور دعویٰ بھی انہی لفظوں میں جن الفاظ میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم
نے کیا تھا، مثلًا:

"قل يا ايها الناس انسى رسول الله اليكم جميعا."

"قل انما انا بشر مثلكم يوحى الى." (الكهف:١١٠)

وغيره، وغيره\_

اگران الفاظ ہے بھی دعوی نبوت ثابت نہیں ہوتا تو یفر مایا جائے کہ کسی مدعی نبوت کو نبوت کا دعویٰ کرنے کے لئے کیا الفاظ استعمال کرنے چاہئیں؟



Trr

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com





ر ہیں دعوی نبوت کی تاویلات! تو دنیا میں کس چیزی لوگ تاویلیں نہیں کرتے، بتوں کو خدا بنانے کے لئے لوگوں نے تاویلیس ہی کی تھیں، اور عیسیٰ علیہ السلام کو خدا کا بیٹوں کو خدا بنانے والے بھی تاویلیس ہی کرتے ہیں۔ جس طرح کسی اور کھلی ہوئی غلط بات یا غلط عقیدہ کی تاویل لائق اعتبار نہیں، اسی طرح حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دعوی بھی قطعی غلط ہے اور اس کی کوئی تاویل (خواہ خود مدعی کی طرف سے کی گئی ہویا اس کے ماننے والوں کی جانب سے ) لائق اعتبار نہیں۔ دسویں صدی کے مجدد ملاعلی قاری شرح '' فقد اکبر'' میں فرماتے ہیں:

"دعوى النبوة بعد نبينا صلى الله عليه وسلم

كفر بالاجماع."

ترجمهٰ:.....' ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا

دعوى بالاجماع كفري-"

آ کے چل کروہ لکھتے ہیں کہ:"اگر نبوت کا دعویٰ کرنے والا ہوش وحواس سے

محروم ہوتواس کومعذور سمجھا جائے گاور نہاس کی گردن اڑادی جائے گی۔''

منكرينِ ختم نبوت كے لئے اصل شرعی فيصله كيا ہے؟

س....خلیفہ اول بلافصل سیرنا ابو بکر صدیق کے دورِ خلافت میں مسیمہ کذاب نے نبوت کا حجمو ٹادعویٰ کیا تو حضرت صدیق اکبڑنے منکرین ختم نبوت کے خلاف اعلانِ جنگ کیا اور تمام منکرین ختم نبوت کو کیفرکر دارتک پہنچایا۔اس سے ثابت ہوا کہ منکرین ختم نبوت واجب القتل

ہیں لیکن ہم نے پاکستان میں قادیا نیوں کوصرف' نغیر مسلم اقلیت' قرار دینے پر ہی اکتفا کیا، اس کے علاوہ اخبارات میں آئے دن اس قتم کے بیانات بھی شائع ہوتے رہتے ہیں کہ:

''اسلام نے اقلیتوں کو جو حقوق دیئے ہیں وہ حقوق انہیں پورے پورے دیئے جائیں گے۔''

ہم نے قادیا نیوں کو نہ صرف حقوق اور تحفظ فراہم کئے ہوئے ہیں بلکہ کی اہم سرکاری عہدوں

پر بھی قادیانی فائز ہیں ،سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ منکرین ختم نبوت اسلام کی روسے واجب القتل میں میں میں میں اسلام کی روسے واجب القتل

ہیں یااسلام کی طرف سے اقلیتوں کودیئے گئے حقوق اور تحفظ کے حقدار ہیں؟



**﴿ ﴾ فَهرست** ﴿ ﴾





ج.....منکرین ختم نبوت کے لئے اسلام کا اصل قانون تو وہی ہے جس پر حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے عمل کیا، پاکستان میں قادیا نیوں کو غیر مسلم اقلیت قرار دے کران کی جان و مال کی حفاظت کرنا ان کے ساتھ رعایتی سلوک ہے، لیکن اگر قادیا نی اپنے آپ کو غیر مسلم اقلیت تسلیم کرنے پر آمادہ نہ ہوں، بلکہ مسلمان کہلانے پر مصر ہوں تو مسلمان، حکومت سے یہ مطالبہ کر سکتے ہیں کہ ان کے ساتھ مسلمہ کذاب کی جماعت کا ساسلوک کیا جائے۔ کسی اسلامی مملکت میں مرتدین اور زنا دقہ کو سرکاری عہدوں پر فائز کرنے کی کوئی گنجائش نہیں، یہ مسلمہ نہ صرف پاکستان بلکہ دیگر اسلامی ممالک کے اربابِ حِل وعقد کی توجہ کا متقاضی ہے۔ قادیا نی این کے ''کہہ کرفریب دیتے ہیں

س.....آپ کے مؤقر جریدہ کی ۲۹ردمبر کی اشاعت میں پیر پڑھ کر تعجب ہوا کہ جہاں قادیانی حضرات کے مذہب کا شناختی کارڈ فارم میں اندراج ہوتا ہے وہاں شناختی کارڈ میں اس کا کوئی اندراج نہیں ہوتا۔ بیایک الیی فروگز اشت ہے جس سے فارم میں اندراج کا مقصد ہی فوت ہوجا تا ہے، یہاں میں بیگز ارش کروں گا کہ قادیا نیوں کے لئے لفظ''احمدی'' کا اندراج کسی طور جائز نہیں ۔ یفلطی اکثر سرکاری اعلانات میں بھی سرز د ہوتی ہے،اس کی غالبًا وجہ بیر ہے کہ بہت سے حضرات اس بات سے واقف نہیں ہیں کہ قادیا نیوں نے لفظ ''احدی''اپنے لئے کیوں اختیار کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں جوالفاظ''اسمہاحمہ'' آئے ہیں، وہ دراصل مرزاصاحب کی مراجعت کی پیش گوئی ہے، حالانکہ چودہ سوسال سے جمله سلمین کا یہی اعتقادر ہا ہے لفظ "احمر" حضور مقبول رسول الله صلی الله علیه وسلم کے لئے آیا ہے،اورآپ کا نام احمر مجتبی بھی تھا،اور شاید مرز اصاحب کے والد بزرگوار کا بھی یہی اعتقاد ہو، جنہوں نے آپ کا نام' نظام احمد' رکھا تھا، اسی طرح انجیل میں لفظ' فارقلیط' علمائے اسلام کے نز دیکے حضور ہی کی آمد کی طرف اشارہ ہے، کیونکہ فارقلیط معرب ہے یونانی لفظ پیری کلی ٹاس کا جو بذات خود ترجمہ ہے عبرانی زبان میں''احمد'' کا جس زبان میں پہلے انجیل ککھی گئی تھی اسے بھی حضور کے ورود مسعود کی پیش گوئی شار کیا جاتا رہا ہے۔لیکن قادیانی حضرات اسے بھی مرزاصا حب کی آمد کی پیش گوئی شار کرتے ہیں چنانچہ بجائے قادیانی کے



چې فېرس**ت** «پ



حِلداوْل



لفظ''احمدی'' کا استعال قادیانی حضرات کے موقف اور ان کے پروپیگنڈے کو تقویت دینے کے مترادف ہے،اس لئے میراادنیٰ مشورہ بیہے کہ اس جماعت کے لئے لفظ قادیانی ہی استعمال کرنامناسب ہے۔

ج ..... آپ کی رائے صحیح ہے! قادیا نیوں کا''اسمہ احمد'' کی آیت کومرزا قادیا نی پر چسپاں کرنا ایک مستقل کفر ہے، مرزا غلام احمد قادیا نی تخذہ گولڑویہ میں ص:۹۶ میں لکھتا ہے:''یہی وہ بات ہے جومیں نے اس سے پہلے اپنی کتاب ازالہ اوہام میں کھی تھی لیعنی یہ کہ میں اسم احمد میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا شریک ہوں۔'' (روحانی خزائن ج:۱۵ ص:۲۵۴)

ایک قادیانی نوجوان کے جواب میں

جواب:.....آپ کا جوابی لفا فه موصول ہوا، آپ کی فر مائش پر براہ راست جواب لکھ رہا ہوں اوراس کی نقل'' جنگ'' کو بھی بھیج رہا ہوں۔

ابلِ اسلام قرآن کریم، حدیث نبوی اوراجماعِ اُمت کی بنا پرسیدناعیسیٰ علیه السلام کی حیات اور دوباره تشریف آوری کاعقیده رکھتے ہیں،خود جناب مرزا صاحب کو اعتراف ہے کہ:

'' مسیح ابن مریم کی آنے کی پیش گوئی ایک اول درجہ کی پیش گوئی ایک اول درجہ کی پیش گوئی ایک اول درجہ کی پیش گوئی ہے جس کوسب نے باا تفاق قبول کرلیا ہے اور صحاح میں جس قدر پیش گوئی اس کے ہم پہلواور ہم وزن ثابت نہیں ہوتی ۔ تواتر کااول درجہاس کوحاصل ہے۔'' ہم وزن ثابت نہیں ہوتی ۔ تواتر کااول درجہاس کوحاصل ہے۔'' (ازالہ اوہام ص:۵۵۷، روحانی خزائن ج:۳ ص:۵۵۷)

لیکن میراخیال ہے کہ جناب مرزاصاحب کے ماننے والوں کواہل اسلام سے بڑھ کر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات اور دوبارہ تشریف آوری کاعقیدہ رکھنا چاہئے ، کیونکہ جناب مرزا صاحب نے سورہ الصّف کی آیت: ۹ کے حوالے سے ان کی دوبارہ تشریف آوری کا اعلان کیا ہے ، وہ لکھتے ہیں:

'' یہآ یت جسمانی اور سیاست ملکی کے طور پر حضرت مسیح





کے حق میں پیش گوئی ہے اور جس غلبہ کا ملہ دین اسلام کا (اس آیت میں) وعدہ دیا گیا ہے وہ غلبہ سے کے ذریعہ سے ظہور میں آئے گا اور جب حضرت مسے علیہ السلام دوبارہ اس دنیا میں تشریف لائیں گو تو ان کے ہاتھ سے دین اسلام جمع آفاق واقطار میں پھیل جائے گا۔'' (براہین احمد بید حصہ جہارم ص: ۲۹۹،۲۹۸)

جناب مرزاصا حب قرآن کریم سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دوبارہ آنے کا ثبوت محض اپنی قرآن فہمی کی بناپز نہیں دیتے بلکہ وہ اپنے الہام سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اس آیت کا مصداق ثابت کرتے ہیں:

"اس عاجز پر ظاہر کیا گیا ہے کہ بیٹا کسارا پی غربت اور انساری اور تو کل اور ایثار اور آیات اور انوار کی روح سے سے کی کی در کی ہے اور اس عاجز کی فطرت اور سے کی فطرت اور سے کی فطرت ہائی زندگی" کا نمو فہ ہے اور اس عاجز کی فطرت اور سے کی فطرت ہائی منہا ہو اقع ہوئی ہے .....اس لئے خداوند کریم نے مسے کی پیش گوئی میں ابتداء سے اس عاجز کو بھی شریک کر رکھا ہے، لیعنی حضرت سے پیش گوئی متذکرہ بالا کا ظاہری اور جسمانی طور پر مصداق ہے اور میعا جزروحانی اور معقولی طور پر مصداق ہے اور میعا جزروحانی اور معقولی طور پر نابیناً ص:۹۹۹)

اور اسی پر اکتفائمیں بلکہ مرزا صاحب اپنے الہام سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دوبارہ تشریف لانے کی الہامی پیش گوئی بھی کرتے ہیں، چنانچہ اسی کتاب کے ص:۵۰۵ کر وبارہ تشریف لانے کی الہامی پیش گوئی بھی کرتے ہیں، چنانچہ اس کا مطلب یہ بیان فرماتے ہیں:

'' بیآیت اس مقام میں حضرت مسیح کے'' جلالی طور پر'' ظاہر ہونے کا اشارہ ہے یعنی اگر طریق وحق اور نری اور لطف اور احسان کو قبول نہیں کریں گے اور حق محض جو دلائل واضحہ اور آیات بینہ سے کھل گیا ہے اس سے سرکش رہیں گے تو وہ زمانہ بھی آنے والا

www.

102

چې فېرس**ت** دې

www.shaheedeislam.com



ہے کہ جب خدائے تعالی مجر مین کے لئے شدت اور غضب اور قبر اور تبحق کو استعال میں لائے گا اور حضرت مسے علیہ السلام نہایت جلالیت کے ساتھ دنیا پراتریں گے اور میز مانہ اس زمانے کے لئے لطور ارباض کے واقع ہوا ہے، لیعنی اس وقت جلالی طور پر خدائے تعالی اتمام جت کرے گا، اب بجائے اس کے جمالی طور پر لیحنی رفتی اور احسان سے اتمام جت کررہا ہے۔''

ظاہر ہے کہ اگر حضرت مین علیہ السلام کی حیات اور دوبارہ آنے پر ایمان نہ رکھا جائے تو نہ صرف بیقر آن کریم کی قطعی پیش گوئی کی تکذیب ہے، بلکہ جناب مرزاصا حب کی قر آن ہی ، اللہ جناب مرزاصا حب کی قر آن ہی ، اللہ عنی تعلیہ اللہ عنی تعلیہ اللہ عنی تعلیہ اللہ می تعلیہ اللہ می حضرت عیسی علیہ السلام کے ہوئی اور اس کی طرح مرزاصا حب کے ماننے والے بھی حضرت عیسی علیہ السلام کے دوبارہ آنے پر ایمان رکھیں ورنہ اس عقیدے کے ترک کرنے سے قر آن وحدیث کے علاوہ مرزاصا حب کی قر آن واد این بھی حرف ِ غلط ثابت ہوگی اور ان کی الہامی تفییریں اور الہامی انکشا فات سب غلط ہوجا کمیں گے، کیونکہ:

''جب ایک بات میں کوئی جھوٹا ثابت ہوجائے تو پھر دوسری باتوں میں بھی اس پراعتبار نہیں رہتا۔'' (چشمه معرفت ص:۲۲۲) اب آپ کواختیار ہے کہ ان دوبا توں میں کس کواختیار کرتے ہیں، حیات عیسلی علیہ السلام پرایمان لانے کو؟ یامرزاصا حب کی تکذیب کو؟

آں عزیز کوشاید علم نہیں کہ حضرات علمائے کرام ایک بار نہیں، متعدد باراس کا جواب دے چکے ہیں، تاہم اگر آپ کا یہی خیال ہے کہ اب تک اس کا جواب نہیں ملا، تو یہ فقیر (باوجود یکہ حضرات علماءاحسن اللہ سعیہم کی خاکِ پا بھی نہیں) اس چیلنے کا جواب دینے کے لئے حاضر ہے، اسی کے ساتھ مرزاصا حب کی کتاب البریة ص: ۲۰۷ والے اعلان کو بھی









م<mark>لا کیجئے، جس میں موصوف نے بیس ہزار روپہی</mark>تا وان دینے کے علاوہ اپنے عقا کہ سے تو بہ کرنے اوراپیٰ کتا ہیں جلادیئے کا وعدہ بھی کیا ہے۔

تففیہ کی صورت ہے ہے کہ جناب مرزاصا حب کے موجودہ جانثین سے کھوادیا جائے کہ بیچینج اب بھی قائم ہے اور ہید کہ وہ مرزاصا حب کی شرط پوری کرنے کی ذمہ داری لیتے ہیں، اوراسی کے ساتھ کوئی ٹالٹی عدالت، جس کے فیطے پر فریقین اعتاد کرسکیں، خودہی تجویز فرمادیں، میں اس مسلّمہ عدالت کے سامنے اپنی معروضات پیش کر دوں گا، عدالت میر ب اس پر جوجرح کرے گی اس کا جواب دوں گا، میرے دلائل سننے کے بعدا گرعدالت میر بحق میں فیصلہ کردے کہ میں نے مرزاصا حب کے کلئے کو توڑ دیا اوران کے چینج کا ٹھیک میں میں فیصلہ کردے کہ میں نے مرزاصا حب کے کلئے کوتوڑ دیا اوران کے چینج کا ٹھیک موں۔ دوسری دونوں باتوں کو پورا کرنے کا معاہدہ پورا کراد بیحئے گا، اورا گرعدالت میر بے خلاف فیصلہ صادر کر ہے تو آپ شوق سے اخبارات میں اعلان کراد بیحئے گا کہ مرزاصا حب کا چینج برستور قائم ہے اور آئ تک کسی سے اس کا جواب نہ بن پڑا۔ اگر آپ اس تصفیہ کے لئے آپ کو دکومسلمان ثابت کرنے کے لئے گراہ کن استدلال

ا بیگ فادیان کا خواد و سنگان کا بیگ کا بیگ فاجیک سنگراه کا مسلطان کا بیگان کا بیگان کا بیگان کا بیگان کا بیگان س..... بخدمت جناب مولا نامجمه یوسف صاحب لد همیانوی مدخلاهٔ السلام علی من انتج الهدی!

جناب عالی! گزارش ہے کہ جناب کی خدمت میں کرم ومحترم جناب بلال انورصاحب نے ایک مراسلہ ختم نبوت کے موضوع پر لکھ کرآپ کی خدمت میں ارسال کیا تھا، آپ نے اس مراسلہ کے حاشیہ پراپنے ریمارکس دے کرواپس کیا ہے، یہ مراسلہ اور آپ کے ریمارکس خاکسار نے مطالعہ کئے ہیں، چندا یک معروضات ارسالِ خدمت ہیں، آپ کی خدمت میں مؤد بانہ اور عاجزی سے درخواست ہے کہ خالی الذہ ن ہو کر خدا تعالی کا خوف دل میں پیدا کرتے ہوئے ایک خداترس اور محقق انسان بن کر ضد و تعصب، بغض و کینہ دل سے زکال کران معروضات پرغور فر ماکراینے خیالات سے مطلع









فرمائيس، پيه عاجز بهت ممنون ومشكور هوگا\_

سوال نمبر:: ..... جناب بلال صاحب نے آپ کی خدمت میں عرض کی تھی کہ ہم اللہ تعالی کا آخری کلام اللہ تعالی کے فضل وکرم سے مسلمان ہیں، کیونکہ قرآن مجید پر، جو خدا تعالی کا آخری کلام ہے، اس پرایمان رکھتے ہیں، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خاتم النہ بین مانتے ہیں، الااللہ اللہ گھررسول اللہ برکامل ایمان رکھتے ہیں، تمام آسانی کتابیں، جن کی سچائی قرآن مجید سے ثابت ہے، ان سب پرایمان رکھتے ہیں، صوم اور صلوق اور زکوق اور جج تمام ارکانِ اسلام پر ایمان رکھتے ہیں، صوم اور صلوق اور زکوق اور جج تمام ارکانِ اسلام پر ایمان رکھتے ہیں، صوم اور صلوق اور زکوق اور جج تمام ارکانِ اسلام پر ایمان رکھتے ہیں اور اسلام پر کاربند ہیں۔

آپ نے ریمارکس میں لکھا ہے کہ:''منافقین اسلام بھی اپنے مسلمان ہونے کا اقرار کرتے تھے مگراللہ تعالیٰ نے ان کومنافق قرار دیا ہے، یہی حال قادیانیوں کا ہے۔''

مرم جناب مولانا صاحب! یہ آپ کی بہت بڑی زیادتی ہے، جسارت اور ناانصافی ہے اورضد و تعصب اور بغض و کینہ کی ایک واضح مثال ہے۔ سوال یہ ہے کہ جن لوگوں کو قر آن شریف میں منافق ہونے کا سرٹیفکیٹ دیا گیا ہے وہ کسی مولوی یا مفتی کا قول نہیں ہے اور نہ ہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے منافق ہونے کا فتو کی صادر فر مایا تھا، یہ تھم اللہ تعالی کی طرف سے نازل ہوا تھا اور ان کو منافق کہنے والی اللہ تعالی کی علیم و خبیر ہستی تھی جو کہ انسانوں کے دلوں سے واقف ہے کہ جس کے علم سے کوئی بات پوشیدہ نہیں ہے۔ اللہ تعالی کے علاوہ کیا آپ ثابت کر سکتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خود یا آپ کے خافاء نے اپنے زمانہ میں کسی کے متعلق کفریا منافق کا فتو کی صادر کیا ہو، اگر آپ کے ذہن میں کوئی مثال ہوتو تحریر فرمائیں، یہ عاجز بے صدآ ہے کاممنون و مشکور ہوگا۔

سوال نمبر:۲:.....کرم مولانا! اگرآپ کے اس اصول کو درست تسلیم کرلیا جائے کہ کہ انسان کا اپنے عقیدہ کا اقر ارتسلیم نہ کیا جائے تو مذہبی دنیا سے ایمان اٹھ جائے گا۔ اس حالت میں ہر فرقہ دوسر نے فرقہ پر کا فر اور منافق ہونے کا فتو کی صادر کردے گا اور کوئی شخص بھی دنیا میں اپنے عقیدہ اور اپنے ایمان کی طرف منسوب نہ ہوسکے گا، اور ہرا یک شخص کے بیان کوتسلیم نہ کرنے کی صورت میں وہ شخص اپنے بیان میں جھوٹا اور منافق قر اردیا جائے









گااور بیسلوک آپ کے مخالفین آپ کے ساتھ بھی روار کھیں گےاور آپ کو بھی اپنے عقیدہ اورایمان میں مخلص قرار نہ دیں گے کیا آپ اس اصول کو تسلیم کریں گے۔

کیا خدا تعالی اوراس کے مقدس رسول آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے آپ کو ایسا کہنے کی اجازت دی ہے؟ دنیا کامستمہ اخلاقی اصول جوآج تک دنیا میں رائج ہے اور مانا گیا ہے وہ یہ ہے کہ جو خض اپنا جوعقیدہ اور مذہب بیان کرتا ہے اس کو تسلیم کیا جاتا ہے۔ آپ ایک مسلمان کو مسلمان اس لئے کہتے ہیں کہ وہ اپنے آپ کو مسلمان کہتا ہے، ایک مہندو کو ہندو کہتا ہے، اسی طرح ہر سکھ کہلا نے ہندو کو ہندو اس لئے کہتے ہیں کہ وہ اپنے آپ کو ہندو کہتا ہے، اسی طرح ہر سکھ کہلا نے والے، عیسائی کہلا نے والے اور دیگر مذہب کی طرف منسوب ہونے والوں سے معاملہ کیا جاتا ہے، اور ساری دنیا اس پر کاربند ہے، جاتا ہے، اور اس اخلاقی اصول کو دنیا میں تسلیم کیا گیا ہے اور ساری دنیا اس پر کاربند ہے، پس جب تک احمدی اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ وہ:

(۱) ا:....الله تعالی برایمان رکھتے ہیں۔

۲:....اس کے سب رسولوں کو مانتے ہیں۔

٣:....الله تعالی کی سب کتابوں پرایمان رکھتے ہیں۔

r:....الله تعالیٰ کے سب فرشتوں کو مانتے ہیں۔

۵:.....اور بعث بعدالموت پر بھی ایمان رکھتے ہیں۔

اوراسی طرح پانچ ارکانِ دین پڑمل کرتے ہیں اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کو خاتم النہ بین دل وجان سے سلیم کرتے ہیں اور اسلام کو آخری دین مانتے ہیں اور قر آن مجید کو اللہ تعالی کی آخری الہامی کتاب سلیم کرتے ہیں، اس وقت تک دنیا کی کوئی عدالت، دنیا کا کوئی قانون، دنیا کی کوئی الہم ہی کتاب سلیم کرتے ہیں، اس وقت تک دنیا کی کوئی الہم ہی کہ اعت کو اسلام کے دائرہ دنیا کی کوئی اسمبلی اور دنیا کا کوئی حاکم اور کوئی مولوی، ملاں اور مفتی، جماعت کو اسلام کے دائرہ سے نہیں نکال سکتی اور خربی ان کو کا فریا منافق کہہ سکتے ہیں، اس لئے کہ ہمارے پیارے نبی دل وجان سے پیارے آقا حضرت خاتم النہیں صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمایا ہے۔

کہ ایک دفعہ حضرت جبرائیل نے حضور سے پوچھا'' ایمان'' کیا ہے؟ حضور نے فرمایا: (۲) الله تعالی پر ایمان لانا، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے



**ۼ؞ؗڣ**ڔٮؾ؞ۼ





حِلِداوْل



رسولوں پراور بعث بعد الموت پر حضرت جرائیل نے فرمایا درست ہے۔

پهرحضرت جرائيل نے بوچھايارسول الله اسلام كياہے؟ آنخضرت نے فرمايا:

د ' شهادت دینا که الله تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں اور میں الله کارسول ہوں ، قائم

کرنا نماز کا، زکوۃ ادا کرنا، رمضان کے روزے رکھنا اور اگر استطاعت ہوتو ایک بار جی کرنا۔حضرت جبرائیل بولے درست ہے۔آنخضرت نے صحابی سے مخاطب ہوکر فر مایا کہ بید

جرائیل تھے جوانسان کی شکل میں ہو کرتمہیں تمہارادین سکھلانے آئے تھے۔ (ملاحظہ ہوسیح

بخاری کتابالایمان)۔

(٣) آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے فر مایا:

اسلام کی بنیاد یا نچ چیزوں پرہے:

ا:..... بیرماننا کهالله تعالی کے سواکوئی معبوز نہیں اور میں الله کارسول ہوں۔

۲:.....نماز قائم کرنا۔

س:.....رمضان کےروز بےرکھنا۔

٣:....زكوة اداكرنا\_

۵:....زندگی میں ایک بارج کرنا۔ (صحیح بخاری کتاب الایمان)

(۴) آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

جو تحض ہماری طرح کی نماز پڑھتا ہے، ہمارے قبلہ کی طرف منہ کرتا ہے اور ہمارے ذبیحہ کو کھا تا ہے وہ مسلمان ہے، اور اللہ اور اس کے رسول کی حفاظت اس کو حاصل ہے پس اے مسلمانو! اس کو کسی قتم کی تکلیف دے کر خدا تعالیٰ کو اس کے عہد میں جھوٹا نہ

. بناؤ\_( بخاری جلداول باب فضل استقبال القبلة )\_

(۵) حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ حضور کنے ایک موقع پر فرمایا:

''ایمان کی تین جڑیں ہیں ان میں سے ایک بیہ ہے کہ جو شخص لا اللہ اللہ اللہ کہہ در اور اس کے ساتھ کی فتر نہ بنا اور اسلام سے

خارج مت قرارد ہے۔



www.shaheedeislam.com







جِلداول \* اوراُن کاحل

پس مسلمان کی بیوہ تعریف ہے جوآ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمائی اور جس کی تصدیق حضرت جبرائیل علیہ السلام نے کی۔

اس کے مطابق اللہ تعالی کے فضل وکرم سے جماعت احمد میاسلام کے دائرہ میں داخل ہے اور مسلمان اور مؤمن ہے۔ اب انصاف آپ کریں کہ آپ کا بیان کہاں تک درست اور حق برمبنی ہے۔

دوباره جماعت احمريه كے عقيدہ پرغور کر ليجئے۔

جن پانچ چیزوں پر اسلام کی بنیا در کھی گئی ہے وہ ہمارا عقیدہ ہے، ہم اس بات پر ایمان لاتے ہیں کہ خدا تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں اور سیدنا حضرت محم مصطفیٰ صلی اللّه علیہ وسلم اس کے رسول اور خاتم الانبیاء ہیں۔

ہم ایمان لاتے ہیں کہ ملائکہ حق اور حشر حق اور روز حساب حق اور جنت حق اور جنت حق اور جہت حق اور جہم محق ہے اور جو کچھ ہمارے نبی جہم حق ہے اور جو کچھ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں بیان فر مایا ہے اور جو کچھ ہمارے نبی اسخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا ہے وہ حق ہے اور ہم ایمان لاتے ہیں کہ جو شخص شریعت اسلام میں سے ایک ذرہ کم کرے یازیادہ کرے وہ بے ایمان اور اسلام سے برگشتہ ہے اور ہم ٹھیک ٹھیک اسلام پر کار بند ہیں ۔ غرض وہ تمام امور جن پرسلف صالحین کا اعتقادی اور عملی طور پر اجماع تھا اور وہ امور جو اہل سنت کی اجماعی رائے سے اسلام کہلاتے ہیں ان سب کا مانا فرض جانتے ہیں۔

اور ہم آسان اور زمین کو گواہ کرتے ہیں کہ یہی ہمارا مذہب ہے اور جو شخص مخالف اس مذہب کے کوئی اور الزام ہم پرلگا تاہے وہ تقوی اور دیانت کو چھوڑ کر ہم پرافتر اء کرتاہے اور قیامت کے دن ہمار ااس پر دعویٰ ہے کہ کب اس نے ہمارا سینہ چپاک کر کے دیکھا کہ ہم باوجود ہمارے اس قول کے دل سے ان اقوال کے مخالف ہیں۔

ان حالات میں اب کس طرح ہم کومنگر اسلام کہہ سکتے ہیں، اگر تحکم سے ایسا کریں گے تو آپضدی اور متعصب تو کہلاسکیں گے مگر ایک خداتر س اور متقی انسان کہلانے کے مستحق نہیں ہو سکتے ۔امید ہے کہ آپ انصاف کی نظر سے اس مکتوب کا مطالعہ فر ماکر اس





الجواب

بسم (الله) (الرحس (الرحميم

كرم ومحرم هدانا الله واياكم الى صراط مستقيم!

جناب کا طویل گرامی نامہ، طویل سفر سے واپسی پرخطوط کے انبار میں ملا۔ میں عدیم الفرصتی کی بنا پرخطوط کا جواب ان کے حاشیہ میں لکھ دیا کرتا ہوں، جناب کی تحریر کالب لباب میہ ہے کہ جب آپ دین کی ساری باتوں کو مانتے ہیں تو آپ کوخارج از اسلام کیوں کہا جاتا ہے؟

میرے محترم! بیتو آپ کوبھی معلوم ہے کہ آپ کے اور مسلمانوں کے درمیان

بہت می باتوں میں اختلاف ہے۔ ان میں سے ایک بیہ ہے کہ آپ مرزاغلام احمد قادیانی
صاحب کو نبی مانتے ہیں اور مسلمان اس کے منکر ہیں۔ اب ظاہر ہے کہ مرزاصاحب اگر
واقعتا نبی ہیں تو ان کا انکار کرنے والے کا فرہوئے، اور اگر نبی نہیں تو ان کو ماننے والے
کا فر۔ اس لئے آپ کا بیا صرار توضیح نہیں کہ آپ کے عقائد ٹھیک وہی ہیں جو مسلمانوں کے
ہیں، جبکہ دونوں کے درمیان کفر واسلام کا فرق موجود ہے، آپ ہمارے عقائد کو غلط سجھتے
ہیں اس لئے ہمیں کا فرقر اردیتے ہیں، جیسا کہ مرزاغلام احمد صاحب، حکیم نوردین صاحب،
مرزامحمود صاحب اور مرزا بشیر احمد صاحب، نیز دیگر قادیانی اکا برکی تحریوں سے واضح ہے
اور اس پر بہت می کتا ہیں اور مقالے لکھے جانے ہیں۔

اس کے برعکس ہم لوگ آپ کی جماعت کے عقائد کو غلط اور موجب کفر سمجھتے ہیں،
اس لئے آپ کی بیہ بحث تو بالکل ہی بے جا ہے کہ مسلمان ، آپ کی جماعت کو دائر ہ اسلام سے خارج کیوں کہتے ہیں؟ البتہ بینکتہ ضرور قابل لحاظ ہے کہ آ دمی کن باتوں سے کا فرہوجا تا ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ وہ تمام باتیں جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے تو اتر کے ساتھ منقول چلی آتی ہیں اور جن کو گزشتہ صدیوں کے اکا برمجد دین بلاا ختلاف و مزاع ، ہمیشہ مانتے جلے آئے ہیں (ان کو ضروریات وین کہا جاتا ہے) ان میں سے کسی ایک کا انکار کفر





ہاور منکر کا فر ہے۔ کیونکہ ' ضروریاتِ دین' میں سے کسی ایک کا انکار آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب اور پورے دین کے انکار کو مسلزم ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید کی ایک آیت کا انکار پورے قرآن مجید کا انکار ہے، اور یہاصول کسی آج کے مُلاً ، مولوی کا نہیں بلکہ خدا اور رسول گا ارشا دفر مودہ ہے اور بزرگانِ سلف ہمیشہ اس کو لکھتے آئے ہیں۔ چونکہ مرزاصا حب کے عقائد میں بہت ہی ' ضروریاتِ دین' کا انکار پایا جاتا ہے، اس لئے خدا اور رسول کے حکم کے تحت مسلمان ان کو کا فر سمجھنے پر مجبور ہیں۔ پس اگر آپ کی یہ خواہش ہے کہ آپ کا حشر اسلامی برادری میں ہوتو مرزاصا حب اور ان کی جماعت نے جو نے عقائد ایجاد کئے ہیں ان سے تو بہ کر لیجئے ، ورنہ ''لکھ دین کھ ولی دین' والسلام علی من اتبح الہدی!

کیا آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی کنگن پہننے والی پیش گوئی غلط ثابت ہوئی س.... یہاں قادیانی بیاعتراض کرتے ہیں کہ نبی (علیه السلام) نے خواب میں دیکھا تھا کہ میرے دونوں ہاتھوں میں سونے کے کنگن ہیں، لیکن وہ کنگن حضور (علیہ السلام) نہ یہن

کہ بیرے دونوں ہا سوں یں سوچے ہے گئی ہیں، ین وہ کی صور ( علیہ اسلام) نہ پہن سکے،اس کا مطلب ہے کہان کی پیش گوئی جھوٹی نکلی (نعوذ باللہ)۔ بیرحدیث کیا ہے؟ کس ست کے مصرف کھیں۔

کتاب کی ہے؟ وضاحت سے کھیں۔

ج.....دو کنگئوں کی حدیث دوسری کتابوں کے علاوہ صحیح بخاری (کتاب المغازی) باب قصہ الاسود العنسی صفحہ: ۲۲۸ ، اور کتاب النفخ فی المنام ص: ۱۰۴۲ ، اور کتاب النفخ فی المنام ص: ۱۰۴۲ ، اور کتاب النفخ فی المنام

حدیث کامتن بیہ:

''میں سور ہاتھا تو میں نے دیکھا کہ میرے پاس زمین کے خزانے لائے گئے اور میرے ہاتھوں پر دوئنگن سونے کے رکھے گئے، میں ان سے گھبرایا اور ان کو نا گوار سمجھا، مجھے تھم ہوا کہ ان پر پھونک دو، میں نے بھوزکا تو دونوں اڑ گئے۔ میں نے اس کی تعبیران دوجھوٹوں سے کی جو دعوی نبوت کریں گے، ایک اسودعنسی اور دوسرا مسلمہ کذاب'







اس خواب کی جوتعبیر آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمائی وہ سوفیصد سچی نکلی ،اس کو ''حجمو ٹی پیش گوئی'' کہنا قادیانی کا فروں ہی کا کام ہے۔

قاديانيول كومسلمان سجھنے والے كاشرى حكم

س.....کوئی شخص قادیانی گھرانے میں رشتہ میں پھھ کر کرتا ہے کہ وہ ہم سے بہتر مسلمان ہیں، اسلام میں ایس شخص کے لئے کیا حکم ہے؟

ج ..... جو خص قادیا نیوں کے عقائد سے واقف ہواس کے باوجودان کومسلمان سمجھے تو ایسا شخص خود مرتد ہے کہ کفر کواسلام سمجھتا ہے۔

سی کے ساتھ کھانا کھانے کے بعد معلوم ہو کہ وہ قادیانی تھاتو کیا کیا جائے؟ سسکسی فرد کے ساتھ کھانا کھالینا بعد میں اس فرد کا یہ معلوم ہونا کہ وہ قادیانی تھا پھر کیا تھم ہے؟ جسسہ کندہ اس سے تعلق ندر کھا جائے۔

علائے حق کی کتب ہے تحریف کر کے قادیا نیوں کی دھوکا دہی

س.....كرمي ومحتر مي مولا ناصاحب!السلام عليكم ورحمة الله!

ملتان سے آپ کا ایڈرلیس منگوایا، اس سے قبل بھی میں نے آپ کو خط کھے تھے شایدآپ کو یا دہو، مگراب آپ کا ایڈرلیس بھول جانے کی وجہ سے ملتان سے منگوا نا پڑا۔ عرض ہے کہ میں ایف ایس ہی (میڈیکل) کر لینے کے بعد آج کل فارغ ہوں، میڈیکل کا لج میں ایڈ میشن میں ابھی کا فی دہر ہے، اس لئے جی بھر کر مطالعہ کر رہا ہوں، مجھے شروع ہی سے مذہب سے لگا و ہے، ایک دوست (جو کہ احمدی ہے) نے مجھے اپنے لٹر پچر سے چندر سائل دیے میں نے پڑھے۔ مولانا مودودی مرحوم کے رسائل 'ختم نبوت' اور' قادیانی مسئل' بھی پڑھے اور احمدیوں کی طرف سے ان کے جوابات بھی۔ مولانا کے دلائل و شواہد کمزور دیکھر کر بڑی پر بیٹانی ہوئی۔ آپ کا پیفلٹ 'شاخت' بھی پڑھا مگر اس کا جواب نہیں ملا۔ البتہ آج کل قاضی مجمد نذیر صاحب کی کتاب ' تفسیر خاتم انتہیں'' پڑھ رہا ہوں جو آپ کی شائع کردہ آیت خاتم انتہین کی تفسیر کا جواب ہے۔ جس میں آپ نے مولانا مجمد انور شاہ شائع کردہ آیت خاتم انتہین کی تفسیر کا جواب ہے۔ جس میں آپ نے مولانا محمد انور شاہ



**؋؞ؗڣ**ڔڛؾ؞؋





صاحب کے فارسی مضمون کا ترجمہ وتشریح کی ہے۔اصل کتاب نہیں پڑھ سکااس لئے جواب کے استحام کومحسوں کرنا قدرتی امر ہے۔ بہر حال احمدی لٹریچر پڑھ کرمیں سیمجھ سکا ہوں کہ ہمارےعلماء کوئی الیں بات پیش نہیں کرتے جس سے احمدی لا جواب ہوجا ئیں ، وہ ہرایک بات کا مدل جواب دیتے ہیں، وہ مشائخ کی عبارت دے کر ثابت کرتے ہیں کہان کا نظریہ وہی ہے جوان مشائخ عظام کا تھا،اس بات سے برای الجھن ہوتی ہے، کیا ہم ان شواہد کو جھلا سکتے ہیں، آخرالیی باتیں لکھنے کا کیا فائدہ جن کا مدل جواب دیا جاسکتا ہے۔ آخرالیی باتیں کیوں نہیں کھی جاتیں جن سے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی ہوجائے۔ پھر کسی کودودھ میں پانی ڈالنے کی جسارت نہ ہو۔اگر ہم سے ہیں تو ہماری سچائی مشکوک کیوں ہوجاتی ہے؟ جواب کا انتظار رہے گا۔ احقر عبدالقدوس ہاشمی

ح .....اس نا کارہ نے قادیا نیوں کی کتابیں بھی پڑھی ہیں اور قادیا نیوں سے زبانی اورتح ریری گفتگو کا موقع بھی بہت آتا رہا ہے، قادینی غلط بیانی اور خلط مبحث کر کے ناوا قفوں کو دھو کا دیتے ہیں، ہمارےاوران کے بنیادی مسائل دو ہیں:ایک ختم نبوت \_ دوسرانز ولِ عیسیٰ علیہ السلام۔ پیدونوں مسئلے ایسے قطعی ہیں کہ بزرگانِ سلف میں ان میں بھی اختلاف نہیں ہوا، بلکہان کےمنکر کوقطعی کا فر اور خارج از اسلام قرار دیا گیا ہے۔ قادیانی صاحبان اپنا کام چلانے کے لئے اکابر کے کلام میں سے ایک آ دھ جملہ جو کسی اور سیاق میں ہوتا ہے، نقل كرليت بين بهي كسي نفلطي سے كسى بزرگ كا قول غلط نقل كرديا اسى كواڑا ليتے بين، ان کے ناواقف قاری سیمجھ کر کہ جن بزرگوں کا حوالہ دیا گیا ہے وہ بھی قادیا نیوں کے ہم عقیدہ <del>ہوں گے، دھو کے میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ یہاں اس کی صرف ایک مثال پراکتفا کرتا ہوں،</del> آپ نے بھی پڑھا ہوگا کہ قادیانی،حضرت مولا نامحمہ قاسم نانوتو کُ کی کتاب'' تخذیرالناس'' کا حوالہ دیا کرتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی نبی آسکتا ہے اور یہ کہ بیا مر خاتم النبین کے منافی نہیں، حالانکہ حضرتؓ کی تحریر اسی کتاب میں موجود ہے کہ جوشخص خاتميت زماني كا قائل نه ہووہ كا فرہے، چنانچ لکھتے ہيں:

''سواگر اطلاق اورعموم ہے تب تو خاتمیت زمانی ظاہر





چە**فىرىت** «





ہے، ورنہ تسلیم لزوم خاتمیت زمانی بدلالت التزامی ضرور ثابت ہے، ادھر تصریحات نبوی مثل:

"انت منى بمنزلة هارون من موسى الا انه لا نبى بعدى." او كما قال.

جوبظاہر بطرز مذکورہ اسی لفظ خاتم النہیین سے ماخوذ ہے،
اس باب میں کافی، کیونکہ یہ مضمون درجہ تواتر کو پہنچ گیا ہے، پھراس
پراجماع بھی منعقد ہوگیا۔ گوالفاظ مذکور بہ سند تواتر منقول نہ ہوں،
سویہ عدم تواتر الفاظ، باوجود تواتر معنوی یہاں ایسا ہی ہوگا جیسا
تواتر اعداد رکعات فرائض ووتر وغیرہ ۔ باجود یکہ الفاظ حدیث مشعر
تعداد رکعات متواتر نہیں، جیسا اس کا مشکر کافر ہے، ایسا ہی اس کا
منکر بھی کافر ہوگا۔'' (تحذیرالناس طبع جدید ص:۱۸ المبع قدیم ص:۱۰)
اس عبارت میں صراحت فرمائی گئی ہے کہ:

الف.....خاتميت زماني لعني آنخضرت صلى الله عليه وسلم كا آخرى نبي هونا، آيت

خاتم النبيين سے ثابت ہے۔

ب:....اس پرتصریحاتِ نبوی صلی الله علیه وسلم متواتر موجود ہیں اور بیرتواتر رکعاتِ نماز کے تواتر کی مثل ہے۔

ج:....اس پرامت کا اجماع ہے۔

د:.....اس کا منکراس طرح کا فرہے،جس طرح ظہر کی چپارر کعت فرض کا منکر۔ اور پھراسی تحذیر الناس میں ہے:

''ہاں اگر بطور اطلاق یاعموم مجاز اس خاتمیت کوز مانی اور مرتبی سے عام لے لیجئے تو پھر دونوں طرح کاختم مراد ہوگا۔ پرایک مراد ہوتو شایان شان محمدی صلی الله علیہ وسلم خاتمیت مرتبی ہے نہ زمانی ، اور مجھ سے بوچھئے تو میرے خیال ناقص میں تو وہ بات ہے کہ









سامع منصف انشاءالله انکار ہی نہ کر سکے۔سودہ پیہے کہ.....' (طبع قدیم ص:۹ طبع جدیدص:۱۵)

اس کے بعدیہ تحقیق فرمائی ہے کہ لفظ خاتم النہین سے خاتمیت مرتبی بھی ثابت ہے اور خاتمیت زمانی بھی، اور ''مناظرہ عجیبۂ' میں جواسی تحذیر الناس کا تتمہ ہے، ایک جگه فرماتے ہیں:

''مولانا! حضرت خاتم المرسلين صلى الله عليه وسلم كى خاتميت زمانى توسب كيزديك مسلم هاوريه بات بهى سب ك نزديك مسلم هيك آپ اول المخلوقات بين ......' (ص: المعنع جديد) الك اور جگه لكھتے بين:

''البنة وجوه معروضه کمتوب تخذیرالناس تولدجسمانی کی تاخیرزمانی کے خواستگار ہیں،اس لئے کہ ظہور تاخرزمانی کے سوا تاخر تولدجسمانی اورکوئی صورت نہیں ۔'' ایک اورجگہ لکھتے ہیں:

''اورا گرمخالف جمہوراس کا نام ہے کہ مسلّمات جمہور باطل اور غلط اور غیر صحیح اور خلاف مجھی جائیں، تو آپ ہی فرمائیں کہ تاخرز مانی اور خاتمیت عصر نبوت کومیں نے کب باطل کیا؟ اور کہاں باطل کیا؟

مولانا! میں نے خاتم کے وہی معنی رکھے جواہل لغت سے منقول ہیں اور اہل زبان میں مشہور، کیونکہ تقدم و تاخر مثل حیوان، انواع مختلفہ پر بطور حقیقت بولا جاتا ہے، ہاں تقدم و تاخر فقط تقدم و تاخر زمانی ہی میں منحصر ہوتا تو پھر درصورت ارادہ خاتمیت ذاتی و مرتبی البتہ تحریف معنوی ہوجاتے۔ پھراس کوآپ تفسیر بالرائے کہتے تو بجاتھا۔''

"مولانا! خاتمیت زمانی کی میں نے تو توجیه کی ہے تغلیط

نې فېرست «نې





نہیں کی، گر ہاں آپ گوشہ عنایت و توجہ سے دیکھتے ہی نہیں تو میں کیا کروں۔ اخبار بالعلۃ مکذب اخبار بالمعلول نہیں ہوتا، بلکہ اس کا مصداق اور مؤید ہوتا ہے، اوروں نے فقط خاتمیت زمانی اگر بیان کی تھی تو میں نے اس کی علت لیعنی خاتمیت مرتبی کوذکر اور شروع تحذیر ہی میں ابتدائے مرتبی کا بنسبت خاتمیت زمانی ذکر کر دیا۔'' (ص:۵۳) الک جگہ کھتے ہیں:

''مولانا!معنى مقبول خدام والامقام .....

مخاراحقر سے باطل نہیں ہوتے، ثابت ہوتے ہیں۔اس صورت میں بمقابلہ ''قصابا قیاساتھا معھا''اگرمن جملہ ''قیاسات قضایا ھا معھا'' معنی مخاراحقر کو کہئے تو بجاہے، بلکہاس سے بڑھ کر لیجئے، صفح نہم کی سطر دہم سے لے کرصفحہ یاز دہم کی سطر ہفتم تک وہ تقریر لکھی ہے جس سے خاتمیت زمانی اور خاتمیت مکانی اور خاتمیت مرتبی تینوں بدلالت مطابقی ثابت ہوجا کیں،اوراسی تقریر کو اپنا مختار قرار دیا ہے، چنانچ شروع تقریر سے واضح ہے۔

سو پہلی صورت میں تو تاخر زمانی بدلالت التزامی ثابت ہوتا ہے اور دلالت التزامی اگر دربارہ توجہ الی المطلوب، مطابقی سے کمتر ہو گر دلالت ثبوت اور دل نشینی میں مدلول التزامی مدلول مطابقی سے زیادہ ہوتا ہے۔ اس لئے کہ کسی چیز کی خبر تحقق اس کے برابر نہیں ہوسکتی کہ اس کی وجہ اور علت بھی بیان کی جائے ......'

''حاصل مطلب یہ کہ خاتمیت زمانی سے مجھ کوا نکار نہیں، بلکہ یوں کہئے کہ منکروں کے لئے گنجائش انکار نہ چھوڑی،افضلیت کا اقرار ہے بلکہ اقرار کرنے والوں کے پاؤں جمادیئے .....'(ص:۱۷) ایک اور حکہ لکھتے ہیں:





جلداول



''اپنادین وایمان ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی اور نبی کے ہونے کا احتمال نہیں، جواس میں تامل کرےاس کو کا فرسمجھتا ہوں۔''
کا فرسمجھتا ہوں۔''

حضرت نانوتو گ کی بیتمام تصریحات اس تخدیرالناس اوراس کے تمہ میں موجود ہیں، لیکن قادیا نیوں کی عقل وانصاف اور دیانت وامانت کی داد د بیجئے کہ وہ حضرت نانوتو گ کی طرف بیمنسوب کرتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی نہیں، بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی نبی آسکتے ہیں۔ جبکہ حضرت نانوتو گ اس احتمال کو بھی کفر قرار دیتے ہیں اور جو شخص ختم نبوت میں ذرا بھی تامل کرے اسے کا فرسمجھتے ہیں۔

اس نا کارہ نے جب مرزاصاحب کی کتابوں مطالعہ شروع کیا تو شروع میں خیال تھا کہ ان کے عقائد خواہ کیسے ہی کیوں نہ ہوں مگر کسی کا حوالہ دیں گے تو وہ توضیح ہی دیں گے، لیکن یہ حسن ظن زیادہ دریا قائم نہیں رہا، حوالوں میں غلط بیانی اور کتر بیونت سے کام لینا مرزا صاحب کی خاص عادت تھی، اور یہی وراثت ان کی اُمت کو پیچی ہے۔ اس عریضہ میں، میں نے صرف حضرت نا نوتو گی کے بارے میں ان کی غلط بیانی ذکر کی ہے، ورنہ وہ جتنے اکابر کے حوالے دیتے ہیں سب میں ان کا یہی حال ہے، اور ہونا بھی چاہئے، جھوٹی نبوت جھوٹ ہی کے سہارے چل سکتی ہے، حق تعالی شانہ عقل وایمان سے کسی کوم وم نفر مائیں۔

ایک قادیانی کے پُر فریب سوالات کے جوابات

ہمارے ایک دوست سے کسی قادیا نی نے حضرت مفتی محمد شفیع صاحب ؓ کے رسالہ ''مسیح موعود کی بیجیان'' پر پچھ سوالات کئے اور راقم الحروف سے ان کے جوابات کا مطالبہ کیا، ذیل میں بیسوال وجواب قارئین کی خدمت میں پیش کئے جارہے ہیں۔

تمهيد:

رسالہ' جمسے موعود کی پہچان' میں قر آن کریم اورارشاداتِ نبویہ ہے حضرت مسے علیہ السلام کی علامات جمع کردی گئی ہیں، جواہل ایمان کے لئے تواضا فدایمان میں مدددیت



ا۲۲

چه فهرست «خ

www.shaheedeislam.com







ہیں، کیکن افسوں ہے کہ سوال کنندہ کے لئے ان کا اثر الٹا ہوا، قر آن کریم نے صحیح فر مایا!''ان کے دلوں میں روگ ہے، پس بڑھا دیاان کو اللّٰہ نے روگ میں '' بقول سعدیؓ:

> بارال که در لطافت طبعش خلاف نیست در باغ لاله روید و در شوره بوم خس

سائل نے ارشاداتِ نبوت پراس انداز میں اعتراض کے ہیں جوان کے پیشرو پند تد یا تندسرسوتی نے ''ستیارتھ پرکاش'' میں اختیار کیا تھا، اس لئے کہ ارشاداتِ نبویہ نے مسیح علیہ السلام کی صفات وعلامات اوران کے کارناموں کا ایسا آئینہ پیش کر دیا ہے جس میں قادیانی مسیحیت کا چہرہ بھیا نگ نظر آتا ہے، اس لئے انہوں نے روایتی جبثی کی طرح اس آئینے کو قصور وارسجھ کر اسی کوزمین پر پٹنے دینا ضرور کی سمجھا تا کہ اس میں اپنا سیاہ چہرہ نظر نہ آئے، کیکن کاش! وہ جانے کہ:

نورِ خدا ہے کفر کی حرکت پر خندہ زن پھونکوں سے یہ چراغ بجھایا نہ جائے گا!

رسالہ ''مسے موعود کی بیجان' پرسائل نے جتنے اعتراضات کئے ہیںان کا مخضر سا اصولی جواب تو ہیہ ہے کہ مصنف ؓ نے ہر بات میں احادیث صحح کا حوالہ دیا ہے، اپنی طرف سے بچھ نہیں لکھا، اس لئے سائل کے اعتراضات مصنف ؓ پنہیں بلکہ خاکش بدہ ن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ہیں۔ اگر وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت ورسالت کے منکر ہیں، اور یا مسٹر پرویز کے ہم مسلک ہیں تو بصد شوق پنڈت دیا نند کی طرح اعتراضات فرما ئیں، اور اگرانہیں ایمان کا دعوی ہے تو ہم ان سے گزارش کریں گے کہ قیامت کے دن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھ لیجئے، مگر جولوگ ارشاداتِ نبویہ کو سرمہ چشم بصیرت سجھتے ہیں ان کا اللہ علیہ وسلم سے بوچھ لیجئے، مگر جولوگ ارشاداتِ نبویہ کو سرمہ چشم بصیرت سجھتے ہیں ان کا ایمان پر باد نہ بیجئے! اس کے بعد اب تفصیل سے ایک ایک سوال کا جواب گوش گزار کرتا ہوں، ذرا توجہ سے سنئے!

س....."امت محمریہ کے آخری دور میں ....... دجال اکبر کا خروج مقدر ومقرر تھا۔''



(242)

چې فېرست «ې



(ص:۵سطر: پہلی و دوسری) اگریہ د جال اکبرتھا تو لاز ماً کوئی ایک یا بہت سارے د جال اصغر بھی ہوں گے۔ان کے بارے میں ذراوضاحت فرمائی جائے، کب اور کہاں ظاہر ہوں گے، شاخت کیا ہوگی اوران کے ذمہ کیا کام ہول گے اوران کی شاخت کے بغیر کسی دوسر بے کو یک دم'' دجال اکبر' کیسے شلیم کرلیا جائے گا۔

ح..... جی ہاں!'' دجالِ اکبر'' سے پہلے چھوٹے حجوٹے دجال کئی ہوئے اور ہوں گے۔ مسلمہ کذاب سے لے کرغلام احمد قادیانی تک جن لوگوں نے دجل وفریب سے نبوت یا خدائی کے جھوٹے وعوے کئے ،ان سب کو انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے "د جسالون کندابون " فرمایا ہے،ان کی علامت یہی دجل وفریب،غلط تاویلیں کرنا، چودہ سوسال کے تطعی عقائد کا انکار کرنا، ارشاداتِ نبویه کا **نداق اڑانا،سلف صالحین کی تحقیر کرنا اورغلام احم**ه قادياني كى طرح صاف اورسفيد جموت بولنا، مثلاً:

💨 :....اناانزلناه قريباً من القاديان \_

💨 :....قرآن میں قادیانی کاذکرہے۔

ﷺ:....مسیح موعود چود ہویں صدی کے سریرآئے گا، اور پنجاب میں آئے گا،

وغيره وغيره \_

س....اس رسالہ کے مطالعہ سے ابتداء ہی میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ بن باپ کی پیدائش ہے لے کروا قعہ صلیب کے انجام تک جس قدر بھی علامات یا دوسری متعلقہ ظاہری نشانیاں اور با تیں بیان کی گئی ہیں وہ اس وجود کے متعلق ہیں جسے سیح علیہ السلام بیسی بن مریم اور سیح ناصری کے نام سے جانا اور پیچانا جاتا ہے، اور اب بھی جبکہ رسالہ مذکورہ کے مصنف کے خیال کے مطابق میں موعود یا مہدی موعود وغیرہ کا نزول نہیں ہوا (بلکدا تظار ہی ہے) تب بھی پوری دنیااس مسیح کے نام اور کام اور واقعات سے بخو بی واقف ہے۔ یہ نشانیاں تواس قوم نے آج کے لوگوں سے زیادہ دیکھی تھیں، (محض سنی اور پڑھی ہی نہیں تھیں) جن کی <mark>طرف وہ نازل ہوا تھا، تب بھی اس قوم نے جوسلوک اس کےساتھ کیا، کیاوہ دنیا سے چھیا</mark> ہواہے،اس وقت بھی اس قوم نے اسے اللہ تعالیٰ کا نبی ماننے سے انکار کردیا تھااب اگروہ









(یا کوئی) آکر کہنے گئے کہ میں وہی ہوں جوہن باپ پیدا ہوا تھا، میری ماں مریم تھی اور میں پنگوڑے میں باتیں کیا کرتا تھا اور مرد نے زندہ کیا کرتا تھا، چڑیاں بنا کران میں روح پھونکا کرتا تھا، اندھوں کو بینائی بخشا تھا اور جذام کے مریض تندرست کردیا کرتا تھا وغیرہ وغیرہ تو ابھی موجودہ تمام اقوام کو کیونکر یقین آسکے گا کہ واقعی پہلے بھی بیا ایسا کرتا رہا ہوگا اور یہ یقینا وہی شخص ہے اور جب پہلی بارنازل ہوا تو محض بنی اسرائیل کی ہدایت کے لئے آیا تھا اور جب مقامی لوگوں نے دل و جان سے قبول نہ کیا تو گمشدہ بھیڑوں کی تلاش میں استے سفر اختیار کئے کہ 'مسی 'کافر بو جان کے لئے آیا گا کین اب جبکہ وہ دوسری بارنازل ہوگا تو ایک سرایا قیامت بن کرآئے گا جیسا کہ رسالہ ہذا سے ظاہر ہے، مثلاً ملاحظ فرما ئیں: ایک سرایا قیامت بن کرآئے گا جیسا کہ رسالہ ہذا سے ظاہر ہے، مثلاً ملاحظ فرما ئیں: 'دجس کسی کافر پر آپ کے سائس کی ہوا پہنچ جائے گی وہ مرجائے گا۔''

(ص:۱۸ملامت:۹۴)\_

''سانس کی ہوااتن دورتک پہنچ گی جہاں تک آپ کی نظر جائے گی۔''(ص: ۱۸،

علامت: ۲۵)

ج ....اس سوال کا جواب کئی طرح دیا جاسکتا ہے۔

ا:.....مرزا قادیانی پرسیج موعود کی ایک علامت بھی صادق نہیں آئی، مگر قادیا نیوں کو دعویٰ ہے کہ انہوں کے دعویٰ ہے کہ انہوں نے مسیح موعود کو پہچان لیا، تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام جن پرقر آن و حدیث کی دوصدعلامات صادق آئیں گی ان کی پہچان اہل حق کو کیوں نہ ہو سکے گی؟

۲:..... یہود نے بہچانے کے باوجو ذہیں مانا تھااور یہوداوران کے بھائی (مرزائی)

آئندہ بھی نہیں مانیں گے، نہ ماننے کے لئے آ مادہ ہیں، اہل حق نے اس وقت بھی ان کو

پیچان اور مان لیا تھا اور آئندہ بھی ان کو پیچانے اور مانے میں کوئی دفت پیش نہیں آئے گی۔ ۳:....سیدناعیسی علیہ السلام کے نزول کا جوخا کہ ارشادات نبویہ میں بیان کیا گیا

ہے اگر وہ معترض کے پیش نظر ہوتا تو اسے بیسوال کرنے کی جرائت ہی نہ ہوتی۔فر مایا گیا

ہے کہ مسلمان د جال کی فوج کے محاصر ہے میں ہوں گے، نماز فجر کے وقت یکا کیے عیسیٰ علیہ السلام کا نزول ہوگا ، اس وقت آ ہے کا پورا حلیہ اور نقشہ بھی آ ہے سلی اللہ علیہ وسلم نے بیان



چە**ن**ېرىت «خ

















فرمادیا ہے، ایسے وقت میں جبٹھیک آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے بیان فرمودہ نقشہ کے مطابق وہ نازل ہوں گے توان کو بالبداہت اسی طرح پہچان لیا جائے گا جس طرح اپنا جانا پیچانا آ دمی سفر سے واپس آئے تو اس کے پیچانے میں دفت نہیں ہوتی۔ یہی وجہ ہے کہ کسی حدیث میں یہ بہیں آتا کہوہ نازل ہونے کے بعدا پنی مسحیت کے اشتہار چھیوائیں گے، یا لوگوں سے اس موضوع پر مباحث اور مبابلے کرتے پھریں گے۔

س..... لگے ہاتھوں مولوی صاحب اس رسالہ میں پیجھی بتادیتے تو مسلمانوں پراحسان ہوتا ہے کہان کی (لیعنی سیح موعود کی ) سانس مومن اور کا فرمیں کیونکر امتیاز کرے گی ۔ کیونکہ بقول مولوی صاحب ان کی سانس نے صرف کا فروں کو ڈھیر کرنا ہے، نظر ہر انسان کی بشرطیکہ سی خاص بیاری کا شکار نہ ہوتو لامحدوداور نا قابل پیائش فاصلوں تک جاسکتی ہےاور جاتی ہےتو کیامسے موعودا پن نظروں سے ہی اتن تباہی محادے گا؟

ح .....جس طرح مقناطیس لوہے اور سونے میں امتیا ذکر تا ہے، اسی طرح اگر حضرت مسیح علیہ السلام کی نظر بھی مؤمن وکا فر میں امتیاز کرے تواس میں تعجب ہی کیا ہے؟ اور حضرت مسیح علیہ السلام کی نظر( کافرکش) کا ذکر مرزا قادیانی نے بھی کیا ہے۔

س .....اورا گرییسب ممکن ہوگا تو پھر د جال سے لڑنے کے لئے آٹھ سومر داور جارسوعورتیں کیوں جمع ہوں گی (ملاحظہ ہو ص:۱۹،علامت نمبر:۷۱)۔

ج ..... د جال کالشکر پہلے سے جمع ہوگا اور دم عیسوی سے ہلاک ہوگا ، جو کا فرکسی چیز کی اوٹ میں پناہ لیں گےوہ مسلمانوں کے ہاتھوں قبل ہوں گے۔

س .....اور یاجوج ماجوج کو ہلاک کرنے کے لئے بددعا کی ضرورت کیوں پیش آئے گی (ملاحظه ہو ص:۳۱ ،علامت نمبر:۱۶۲)، کیامسیح موعود کی ہلاکت خیز نظریا جوج ماجوج کو کا فر نہ جان کر چھوڑ دے گی کیونکہ جیسا پہلے بتایا جاچکا ہے کہ کا فرتونہیں نیج سکے گا، شایداس لئے

آخری حربہ کے طور پر بددعا کی جائے گی۔

ح ..... یہ کہیں نہیں فرمایا گیا کہ دم عیسوی کی بیتا ثیر ہمیشہ رہے گی، بوقت نزول بیتا ثیر ہوگی اوریاجوج ماجوج کا قصہ بعد کا ہے،اس لئے دم عیسوی سے ان کا ہلاک ہونا ضروری نہیں۔



س .....ا گرمیج ابن مریم اورسیج موعودایک ہی وجود کا نام ہے (اور محض دوبارہ نزول کے بعد سیج بن مریم نے ہی مسیح موعود کہلا ناہے) اوراس نے نازل ہوکر خود بھی قرآن وحدیث برعمل کرنا ہے اور دوسرول کو بھی اسی راہ پر چلانا ہے (ملاحظہ ہو ص۲۲: علامت نمبر: ۹۹) تو بقول مولوی صاحب جب عیسی کا آسان پرزنده اٹھایا جاناوه اس آیت سے ثابت کرتے ہیں:"انسی متوفيك ورافعك السيّ" (آلعران:۵۵) (ص:۱۷،علامت نمبر:۴۹) تو كيامولوي صاحب بتائیں گے کہ کیا پیقر آن مجید میں قیامت تک نہیں رہے گی اوراس کا مطلب ومفہوم عربی زبان اورالہی منشا کے مطابق وہی نہیں رہے گا جواب تک مولوی صاحب کی سمجھ میں آیا ہے اورا گرابیا ہی ہے تو نزول کے وقت بھی توبیآیت یہی اعلان کررہی ہوگی کے عیسیٰ بن مریم کوآ سان پراٹھالیا، اٹھالیا تو پھرواپسی کے لئے کیا بیآیت منسوخ ہوجائے گی، یاعیسی اسےخود ہی منسوخ قرار دے کراینے لئے راستہ صاف کرلیں گے، کیونکہ قرآن مجید میں تو کہیں ذکر نہیں کہ کوئی بھی آیت بھی بھی منسوخ ہوگی۔لہذا بیآ بت عیسیٰ کی واپسی کا راستہ قیامت تک رو کے رکھے گی اور بیوعدہ تو اللہ تعالی نے خود کیا ہے اور مولوی صاحب خود بھی جانتے ہیں کہ الله تعالی نے فرمایا ہے کہ بیذ کرہم نے اتاراہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کریں گے لہذا کے حق حاصل ہے کہ اس میں یعنی اس کے متن میں ردّوبدل کر سکے۔

ح ..... يه آيت تو ايك واقعه كى حكايت ہے اور اسى حكايت كى حيثيت سے اب بھى غير منسوخ رہے گى، غير منسوخ ہے اور حضرت عيسى عليه السلام كى تشريف آورى كے بعد بھى غير منسوخ رہے گى، جيساكه: "انسى جاعل فى الارض خليفة. واذ قلنا للملئكة اسجدوا لادم." وغيره

آیت امرونہی کے باب سے نہیں بلکہ خبر ہے اور خبر منسوخ نہیں ہوا کرتی۔ نہیں کہ

س.....مولوی صاحب نے کہیں بھی یہ بات وضاحت سے نہیں بیان فرمائی کہ قرآن مجید میں اگر عیسیٰ کے آسان پر جانے کا جیسے ذکر موجود ہے تو کہیں اسی وجود کے واپس آنے کا ذکر بھی واضح اور غیرمبہم طور پر موجود ہے۔

ج ..... وضاحت کی ہے،مگراس کے سبحفے کے لئے علم وعقل اور بصیرت وایمان در کار ہے۔



777

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



و یکھئے علامت نمبر: ۵۷ جس میں حدیث نمبر: اکا حوالہ دیا گیا ہے اوراس میں قرآن مجید کی آیت موجود ہے۔مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے اصل کتاب میں حدیث نمبر:۷۷ تا ۸۵۔ س ....سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر کسی طور پر یہ منوا بھی لیا جائے کہ سے موعود کا نام عیسیٰ بن مريم بھی ہوگا تو بھی پہ کیسے منوایا جائے کہ اس وقت پینام صفاتی نہیں ہوگا بلکہ عیسیٰ بن مریم ہونے کی وجہ سے بقینی طور پر بیرو جود وہی ہوگا جو بھی مریم کے گھر بغیر باپ کے پیدا ہوا تھا ..... وغیرہ وغیرہ، بلکہ مولوی صاحب اپنے رسالہ میں خود ہی تشلیم کرتے ہیں کہ بھی بھی معروف نام استعال تو ہوجا تا ہے کیکن ذات وہ مرادنہیں ہوتی جس کی وجہ سے وہ نام شہور ہوا ہو، مثلاً ملاحظہ فرما ئیں ص:۱۱، علامت نمبر:۱۰ جہاں مولوی صاحب مسیح موعود کے خاندان کی تفصیل بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: '' آپ کے ماموں ہارون ہیں'' (یا اخت ہارون )لیکن مولوی صاحب فوراً چونک اٹھتے ہیں اور''ہارون'' پر حاشیہ جماتے ہیں (ملاحظه موحاشيهزىرص:١١) ' ' ہارون سےاس جگه ہارون نبی مرادنہیں كيونكه وہ تو مريم سے بہت پہلے گزر چکے تھے بلکہ ان کے نام پر حضرت مریم کے بھائی کا نام ہارون رکھا گیا تھا ..... 'توجیسے یہاں مولوی صاحب کو' ہارون ' کی فوراً تاویل کرنایا ی تا کہ الجھن دور ہوتو کیوں نہ جب مسیح موعود کوعیسیٰ بن مریم بھی کہا جائے تواسے بھی صفاتی نام سمجھ کرتاویل کرلی جائے اور جسمانی طور پر پہلے والاعیسیٰ بن مریم مراد نہ لیا جائے کیونکہ ابھی ابھی تایا جاچکا ہے کہ مولوی صاحب کے اپنے حوالہ کے مطابق بھی مسے بن مریم کے اٹھائے جانے کے بعد اس كاواپس آناممكن نهيس كيونكه كوئى آيت منسوخ نهيس موگى اور "و دافعك التى" والى آيت اویر ہی اٹھائے رکھے گی ،لوٹ آنے کی اجازت نہیں دے گی۔

ج ....عیسیٰ بن مریم ذاتی نام ہے،اس کود نیا کے کسی عقلمند نے بھی''صفاتی نام''نہیں کہا، یہ بات وہی مراقی شخص کہ سکتا ہے جو باریش و بروت اس بات کا مدعی ہو کہ''وہ عورت بن گیا، خدا نے اس پر قوت ِ رجولیت کا مظاہرہ کیا''،''وہ مریمی صفت میں نشو ونما پاتا رہا، پھروہ یکا یک حاملہ ہوگیا،اسے در دزہ ہوا، وضع حمل کے آثار نمودار ہوئے،اس نے میسیٰ کو جنا،اس طرح وہ عیسیٰ بن مریم بن گیا۔'' انبیاء علیہم السلام کے علوم میں اس''مراق'' اور'' ذیا بیطس طرح وہ عیسیٰ بن مریم بن گیا۔'' انبیاء علیہم السلام کے علوم میں اس''مراق'' اور'' ذیا بیطس



**ۼ؞ؗڣ**ڔٮؾ؞ۼ





کے اثر'' کی کوئی گنجائش نہیں۔

ہارون،حضرت مریم کے بھائی کا ذاتی نام تھا، یکس احمق نے کہا کہ وہ صفاتی نام تھا؟ اور خاندان کے بڑے بزرگ کے نام پرکسی بچے کا نام رکھ دیا جائے تو کیا دنیا کے عقلاء اس کو''صفاتی نام'' کہا کرتے ہیں؟ غالبًا سائل کو یہی علم نہیں کہ ذاتی نام کیا ہوتا ہے اور صفاتی نام'' کہہ کراپی فہم و نام کسے کہتے ہیں؟ ورنہ وہ حضرت مریم کے بھائی کے نام کو''صفاتی نام'' کہہ کراپی فہم و ذکاوت کا نمونہ پیش نہ کرتا، ہارون اگر''صفاتی نام'' ہے تو کیا معترض یہ بتا سکے گا کہ ان کا ذاتی نام کیا تھا؟

س....اس رسالہ میں جابجا تناقض ہے، مثلاً ملاحظہ فرما کیں ص:۱۸ اورص:۱۹ علامت نمبر: ۱۹ کا ۲۵۔ "بوقت نزول عیسیؓ بیلوگ نماز کے لئے صفیں درست کرتے ہوئے ہوں گے۔ اس جماعت کے امام اس وقت حضرت مہدی ہوں گے، حضرت مہدی ہی گوامامت کے لئے بلا کیں گے اوروہ انکار کریں گے، جب حضرت مہدی ہی چھے ہٹے لگیں گوعیسیؓ ان کی پشت پر ہاتھ رکھ کر انہیں امام بنا کیں گے، چب حضرت مہدی نماز پڑھا کیں گے۔" ان سب باتوں سے واضح ہوجا تا ہے کہ مولوی صاحب یہ منوانا چاہتے ہیں کہ امام، مہدی ہوں گے۔ چلو یہ بات مولوی صاحب کی تسلیم کرلی جائے تو پھر مولوی صاحب خود ہی بعد میں ص: ۲۲، علامت نمبر: ۹۳ میں فرماتے ہیں کہ: "حضرت عیسیؓ لوگوں کی امامت کریں گے۔" لیعنی اب امام حضرت عیسیؓ کو بنایا اور بتایا گیا ہے۔ اب مولوی صاحب ہی بتا کیں کہ ان کے رسالہ میں ضح اورغلط کی بیجان کیسے ہوسکتی ہے یا بیج کوجھوٹ سے علیحدہ کیسے کیا جائے؟

ج..... پہلی نماز میں امام مہدیؓ امامت کریں گے، اور بعد کی نماز وں میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام... تناقض کیسے ہوا؟

س..... یا پھراکی خمنی سوال بول پیدا ہوتا ہے کہ جیسے میسی اور میں موبود مولوی صاحب کی تحقیق کے مطابق ایک ہی جسمانی وجود کا نام ہے تو کیا کہیں مولوی صاحب میسی موبود اور مہدی کو بھی ایک ہی تو نہیں سیجھتے اور اب بات بول بنے گی کہ وہی میسی ہیں، وہی مسیح موبود ہیں اور دہی مہدی ہیں یا کم از کم مولوی صاحب کی تحقیق اور منطق تو یہی پکار رہی ہے۔









ج..... جی نہیں! عیسیٰ علیہ السلام اور مہدی رضی اللہ عنہ کوا یک ہی شخصیت ماناا یہ شخص کا کام ہے جس کوآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کی الگ الگ علامات اورا لگ الگ کا رنا ہے ذکر فرمائے ہیں۔

اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کی الگ الگ علامات اورا لگ الگ کا رنا ہے ذکر فرمائے ہیں۔

س....اور مزیدا یک ضمنی لیکن مصحکہ خیز سوال مولوی صاحب کی اپنی تحریہ سے یوں اٹھتا ہے کہ وہ فرماتے ہیں: ''پھر حضرت مہدیؓ نماز پڑھائیں گے۔'' ملاحظہ ہو ص: ۱۹، علامت نمبر: ۲۷۔ یہاں مولوی صاحب نے مہدیؓ لکھا ہے اور ایساہی کئی جگہوں پر مہدیؓ لکھا ہے۔

سب صاحب علم جانتے ہیں کہ '' دخشار ہے رضی اللہ تعالی عنہ کا۔مطلب آسان ہو تا ہے اور عملی اللہ تعالی ہوتا ہے جو فوت ہوں ، دنیا ہے گزر چکے ہوں اور حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ میں شامل ہوتا ہے جو فوت ہوں یا ویسا روحانی درجہ رکھتے ہوں اور حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ میں شامل مولوی عادب مہدی رضی اللہ عنہ بھی ہو چکے، تو کیا نماز پڑھانے کے لئے یہ مہدی صاحب بھی صاحب مہدی رضی اللہ عنہ بھی ہو چکے، تو کیا نماز پڑھانے کے لئے یہ مہدی صاحب بھی دوبارہ زندہ ہوکرد نیا میں واپس آئیں گے۔

ج.... بیسوال جیسا که سائل نے بے اختیار اعتراف کیا ہے، واقعی مضحکہ خیز ہے، قرآن کریم نے: ''السابقون الاولون من المهاجرین والانصاد. '' (التوبہ:۱۰۰) اوران کے تمام بعین کو' رضی الله نتم ' کہا ہے جو قیامت تک آئیں گے۔ شاید سائل، پنڈت دیا نند کی طرح خدا پر بھی یہ مضحکہ خیز سوال جڑ دے گا۔ امام ربانی مجدد الف ثائی نے بھی مکتوبات شریفہ میں حضرت مہدی کو' رضی اللہ عنہ ' کہا ہے۔ معترض نے یہ مسکلہ کس کتاب میں پڑھا ہے کہ صرف فوت شدہ حضرات ہی کو' رضی اللہ عنہ' کہہ سکتے ہیں؟ حضرت مہدی، حضرت مہدی، حضرت عسیٰ علیہ السلام کے صحابی ہوں گے، اس لئے ان کو' رضی اللہ عنہ' کہا گیا۔

س.....یا وہ بھی بقول مولوی صاحب حضرت عیسیٰ کی طرح کہیں زندہ موجود ہیں ( آسان پر یا کہیں اور )اورمسیح موعود کے آتے ہی آ موجود ہوں گےاورا مامت سنجال لیں گے۔

ج .....ارشاداتِ نبوی صلی الله علیه وسلم کے مطابق حضرت مہدی رضی الله عنه بیدا ہوں گے۔ س....کیااس کی بھی کوئی سندقر آن مجید میں موجود ہے اور کیا ہے؟



749

چه الهرس**ت** درې



ج.....جی ہاں! ارشاد نبوت یہی ہے، اور قرآنی سند ہے: ''ماا تاکم الرسول فخذ وہ۔''

(الحشر: ٤) جس كوغلام احمد قادياني نے بھی قرآنی سند کے طور پر پیش كيا ہے۔

س....مزید سوال به پیدا ہوتا ہے کہ مہدی نماز پڑھاتے ہی کہاں چلے جائیں گے کیونکہ بعد میں تو جو کچھ بھی کرنا کرانا ہے وہ سے موعود ہی کی ذمہ داری مولوی صاحب نے پورے رسالہ میں خود ہی بیان فرمائی اور قرار دی ہے۔ محض ایک نماز کی امامت اور وہ بھی ایک جماعت کی جو ۲۰۰۸ (آٹھ سو) مردول اور ۲۰۰۰ (چارسو) عور توں پر مشتمل ہوگی (ملاحظہ ہو

ص:١٩،علامت نمبر:٧٤)\_

ح .....حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تشریف آوری کے بعد (جب حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کہاں نماز کی امامت کرچکیں گے ) حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کا امام کی حیثیت سے مشن بورا ہو چکا ہوگا اورامامت وقیادت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ہاتھ میں آجائے گی، تب حضرت مہدی کی حیثیت آپ کے اعوان وانصار کی ہوگی۔ اور پچھ ہی عرصہ بعدان کی وفات بھی ہوجائے گی (مشکوۃ ص: 21)۔ پس جس طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دیگر اعوان و انصار اور مخصوص رفقاء کے تذکرہ کی ضرورت نہ تھی، اسی طرح حضرت مہدی رضی اللہ عنہ انصار اور محضوص رفقاء کے تذکرہ کی ضرورت نہ تھی، اسی طرح حضرت مہدی رضی اللہ عنہ

کے تذکر ہے کی بھی حاجت نہ رہی ، کیا آتی موٹی بات بھی کسی عاقل کے لئے نا قابل فہم ہے؟ س..... بیدکوئی بہت بڑا کارنامہ نہیں ، کیونکہ اس سے زیادہ مسلمانوں کی امامت تو مولوی صاحب نے خود بھی کئی بار کی ہوگی ۔

ج.....حضرت مہدی اس سے قبل بڑے بڑے کارنامے انجام دے چکے ہوں گے جو احادیث طیبہ میں مذکور ہیں، مگروہ اس رسالہ کا موضوع نہیں اور نماز میں حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کا امام بننا اور حضرت عیسی علیہ السلام کا ان کی اقتدا کرنا بجائے خود ایک عظیم الشان

واقعہ ہے،اس کئے حدیث پاک میںاس کوبطُورِخاص ذکرفر مایا گیا۔

س.....مولوی صاحب نے اپنے رسالہ ہی میں خود تاویل کا راستہ کھول دیا ہے اور اس کا سہارا بھی لیا ہے۔ ملاحظہ ہو ص: ۲۰ ،علامت نمبر: ۸۰۔

. ا:...... '' آپ صلیب تو ڑیں گے ..... یعنی صلیب پرستی کواٹھادیں گے۔'' بیالفاظ

**174** 

*ڿ؋۬ٚؠڔ*ٮؾ؞ڿ





جومولوی صاحب نے خود لکھے ہیں، یہ محض تا ویل ہے اس حدیث شریف کی جس میں صرف صلیب کو توڑنے کا ذکر ہے۔ صلیب پرستی اٹھادینے کی کوئی بات حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان نہیں فرمائی کیا مولوی صاحب ایسی کوئی حدیث شریف کا حوالہ دے سکتے ہیں؟ پھر ملاحظہ ہو ص:۲۰، علامت نمبر:۸۱۔

انست ومٹائیں گے۔" یہ الفاظ بھی اسلوں کے ۔۔۔۔۔۔ یعنی نصرانیت کومٹائیں گے۔" یہ الفاظ بھی مولوی صاحب کی اپنی تاویل ہے۔ کیونکہ حدیث مذکور میں صرف خزیر کوقل کرنے کا ارشاد ہوا ہے۔ باقی مولوی صاحب حدیث شریف ہوا ہے۔ باقی مولوی صاحب حدیث شریف میں یہ دکھا سکیں گے؟ ہرگز نہیں، کیونکہ یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے الفاظ نہیں بلکہ مولوی صاحب ہی کا دوسرے علاء کرام کی بیان فرمودہ تاویل ہے، اب یہ قق مولوی صاحب ہی کا کیوں ہے کہ جب چاہیں اور جہاں چاہیں تاویل کرلیں۔

m:....."ورافعک الیّ"کی بھی تاویل ہوسکتی ہے۔

ح .....تاویل کاراسته...تاویل اگر علم و دانش کے مطابق اور قواعد شرعیه کے خلاف نه ہوتواس کا مضا کقه نہیں، وہ لائق قبول ہے، لیکن اہل حق کی سیجے تاویل کو دیم کر اہل باطل الٹی سیدھی تاویلیں کرنے گئیں تو وہی بات ہوگی کہ:''ہر چہ مردم می کند بوزنہ ہم می کند' بندر نے آدمی کو دیکھ کرا پنے گلے پراسترا پھیرلیا تھا۔ مثلاً عیسی بن مریم بننے کے لئے پہلے عورت بننا، پھر عالمہ ہونا، پھر بچہ جننا، پھر بچے کا نام عیسیٰ بن مریم رکھ کرخود ہی بچہ بن جانا، کیا بیتاویل ہے یا ماقی سوداُ؟

ا:.....''صلیب کوتوڑ دیں گے .....لینی صلیب پرتنی کومٹادیں گے۔'' بالکل صحیح تاویل ہے۔مطلب میہ ہے کہ ایک آ دھ صلیب کے توڑنے پراکتفانہیں فرما ئیں گے بلکہ دنیا سے صلیب اور صلیب پرستی کا بالکل صفا یا کر دیں گے۔

۲:......'' خزریر کوتل کریں گے ......یعنی نصرا نیت کومٹادیں گے۔''یہ تاویل بھی بالکل صحیح ہے،اور عقل وشرع کے عین مطابق ۔ کیونکہ خزیر خوری آج کل نصار کی کا خصوصی شعار ہے، حضرت عیسلی علیہ السلام نصرانیت کے اس خصوصی شعار کومٹا 'میں گے،اور خزیر کو



نه فرست «نې







قتل کریں گے،جس طرح آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے اہل جاہلیت کے کتوں کے ساتھ اختلاط کومٹانے کے لئے کتوں کو مارنے کا حکم دیا تھا۔

۳:..... "ورافعک التی" کی تاویل ... بیناویل جوقادیانی کرتے ہیں،قرآن کریم اورارشادات نبوی اورسلف صالحین کے عقیدے کے خلاف ہے،اس لئے مردود ہے، اوراس پر بندر کے اپنا گلاکاٹنے کی حکایت صادق آتی ہے۔

س..... "ورافعك التي "مين زنده آسان پراٹھاياجانا كيون مرادلياجائ؟

ح..... "ورافعك التي" مين 'زنده آسان پراشاياجانا" مرادي، كيونكه "وما قتلوه يقينا بـل رفعه الله اليه" ميس"رفع المي الله "قبل كـمقا بله ميس واقع مواب، جهال رفع قبل کے مقابلے میں ہووہاں'' زندہ آسان پر اٹھایا جانا''ہی مراد ہوسکتا ہے۔اس کےعلاوہ کوئی معنی قر آن کریم ، حدیث نبوی صلی الله علیه وسلم اور بزرگانِ دین کے ارشاد میں کہیں آیا ہوتو اس کا حوالہ دیجئے! قیامت تک ساری مرزائی امت مل کربھی ایک آیت پیش نہیں کرسکتی۔ س.....الله تعالیٰ نے تو حضرت نبی کریم صلی الله علیه وسلم کو بھی قر آن مجید میں یہی حکم دیا تھا كه: "بلغ ما انزل اليك" (المائده: ٦٤) "جوتيري طرف اتارا گيا ہے اس كى تبليغ كر" اور ساتھ ہی بی توجہ بھی دلائی تھی کہ: "لست علیہ م بمصیطر" (الغاشیہ:۲۲)' دمیں نے تھے ان پر داروغهٔ ہیں مقرر کیا بلکہ کھول کھول کرنشانیاں بیان کرنے والا بنا کر بھیجاہے''اور بیسب قرآن مجید میں بتفصیل موجود ہے۔مولوی صاحب نےخود ہی فرمایا ہے کمسیح موعودخود بھی قرآن برعمل کریں گےاور دوسروں ہے بھی کروائیں گے۔ (ملاحظہ ہو ص:۲۲،علامت نمبر:٩٩) تو حضرت نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے تو یوں خود عمل کر کے نہیں دکھایا کہ اپنی نظروں سےلوگوں کوکھا گئے ہوں،خواہ وہ کا فرہی کیوں نہ ہوں، یہودیوں کوچن چن کرقتل کردیتے رہے ہوں۔ (ملاحظہ فرمائیں ص:۲۱،علامت نمبر:۸۸ اورنمبر:۸۸) توبیکس قرآن مجيد پرمسج موعود كاعمل ہوگا؟ اور كس انداز كاعمل ہوگا؟ كيااس ہے مسج موعود كى شان بلند ہوگی یا سے دوبارہ نازل کرنے والے رحیم وکریم اللہ تعالیٰ کی؟ (نعوذ باللہ من ذالک!) **ج.....آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے قیصر وکسر کی کے تخت نہیں الٹے ،خلفائے راشدین ؓ** 







نے کیوں الٹے؟ انتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کو جزیرہ عرب سے نہیں نکالاتھا، حضرت عمر رضی الله عنه نے کیوں نکالا؟ آپ صلی الله علیه وسلم نے بنوتغلب سے دوگنا زکو ۃ وصول نہیں کی،حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کیوں کی؟ اگر بیساری چیزیں قرآن کریم اور منشائے نبوی (صلی اللہ علیہ وسلم) کے مطابق ہیں تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہی سے کیوں ''یہودیانہ''ضدہے؟ وہ بھی تو جو کچھ کریں گے فرموداتِ نبویہ کے مطابق ہی کریں گے اور آ مخضرت صلى الله عليه وسلم ان امور كي تفصيلات بھي بيان فر ما ڪيڪه ہيں۔

س.....اور پھر بوقت نزول حضرت مسيح موعود دونوں ہاتھ دوفر شتوں کے کندھوں پر رکھے ہوئے اتریں گے (ملاحظہ ہو ص: ۱۷ء علامت نمبر: ۹۲) اس کی بھی تاویل ہی کرنی پڑے گی، ورنہ فر شتے کون دیکھے گا اورا گر وہ انسانی شکل اختیار کر کے اتریں گے تو پھر یہ جھگڑا قیامت تک ختم نہیں ہوگا کہ وہ واقعی فرشتے تھے یامحض انسان تھے اور اس تھینچ تان سے مولوی صاحب خوب واقف ہوں گے۔

ج ..... کیوں تاویل کرنایڑے گی؟ اس لئے کہ غلام احمد قادیانی اس سے محروم رہے؟ رہاوہ جھگڑا جوآ پ کے د ماغ نے گھڑا ہے، یہ بتائے کہ جب جبریل علیہ السلام پہلی بارآنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے پاس وحی کے لے کرآئے تھے،آپ صلی الله علیہ وسلم نے ان کوئس طرح پیجانا تھا؟ حضرت ابراہیم اورحضرت لوط علیہاالسلام کوئس طرح یقین آگیا تھا کہ بیہ واقعی فرشتے ہیں؟

آپ کا بیاعتراض ایمامهمل ہے کہ اس سے سلسلۂ وحی مشکوک ہوجا تا ہے، ایک وہر بہآ ہے، ہی کی دلیل لے کریہ کہے گا کہ: ''انبیاء کے پاس جوفر شتے آتے تھے وہ انسانی شکل میں ہی آتے ہوں گےاور یہ جھگڑا قیامت تک ختم نہیں ہوسکتا کہ وہ واقعی فرشتے تھے یا انسان تھے،اور جب تک یہ جھگڑا طے نہ ہوسلسلۂ وحی پر کیسے یقین کرلیا جائے گا؟'' تعجب ہے کہ قادیانی تعلیم نے دین تو ساب کیا ہی تھاعقل وقہم کو بھی سلب کرلیا ہے ...! س..... ج تک کتنی ہی باتیں مسلمانوں کے مختلف فرقے ابھی تک طےنہیں کر سکے ،اورا گر تاویلات نہیں کی جائیں گی تو مولوی صاحب خود ہی اپنی بیان کردہ علامات کی طرف توجہ









جلداول



فرمائیں، سنجیدہ طبقہ کے سامنے کیونکر منداٹھا سکیں گے۔

ح ..... بہت سے جھگڑ ہے تو واقعی طے نہیں ہوئے ، مگر قادیا نیوں کی بدشمتی دیکھئے کہ جن مسائل پر مسلمانوں کے تمام فرقوں کا چودہ صدیوں سے اتفاق رہا ہدان سے بھی مشکر ہو بیٹھے ، اور یوں دائر ہ اسلام ہی سے خارج ہوگئے ۔ مثلاً : ختم نبوت کا انکار ، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے مجوزات کا انکار ، ان کی دوبارہ تشریف آوری کا انکار ، وغیرہ وغیرہ ۔ س .... 'مال و زرلوگوں میں اتنا عام کردیں گے کہ کوئی قبول نہ کرے گا۔'' (ص: ۲۲ ، علامت نمبر: ۳۳ )۔

''ہرشم کی دینی ودنیوی برکات نازل ہوں گی۔'' (ص:۲۲،علامت نمبر:۱۰۰)۔ ''ساری زمین مسلمانوں سے اس طرح بھرجائے گی جیسے برتن پانی سے بھرجا تا ہے۔'' (ص: علامت نمبر:۱۰۹)۔

''صدقات کاوصول کرنا حچوڑ دیا جائے گا۔'' (ص:۲۴،علامت نمبر:۱۱)۔ کیونکہ سے موعود مال وزرا تناعام کر دیں گے کہکوئی قبول نہ کرےگا۔ (مذکورہ بالا ص:۲۲،علامت نمبر:۹۳)۔

''اس وقت مسلمان سخت فقر و فاقه میں مبتلا ہوں گے، یہاں تک کہ بعض اپنی کمان کا چلہ جلا کرکھاجا ئیں گے۔'' (ص:۲۲،علامت نمبر:۱۲۴)۔

ملاحظہ فرمایا کہ ابھی ابھی تو مسلمان صدقہ دینا چاہتے تھے اور لینے والا کوئی نہیں تھا، مال وزرا تناعام تھا کہ کوئی قبول کرنے والانہیں تھا اور ابھی مسلمانوں ہی کی بیرحالت بتائی جارہی ہے کہ وہ کمان کا چلے بھی جلا کر کھا ئیں گے تا کہ پیٹ کی آگ سی طور ٹھنڈی ہو۔

کیا یہی وہ محقیق ہے جس پر مولوی صاحب کوفخر ہے!

ج .....ان احادیث میں تعارض نہیں ،سلبِ ایمان کی وجہ سے سائل کو تیجے غور وفکر کی تو فیق نہیں ہوئی ،مسلمانوں پر تنگی اوران کے کمان کے چلے جلا کر کھانے کا واقعہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے نزول سے ذرا پہلے کا واقعہ ہے ، جبکہ مسلمان دجال کی فوج کے محاصرے میں ہوں گے ،

اورخوشحالی وفراخی کا زمانهاس کے بعد کا ہے۔



چې فېرست «ې



كيا قاديانيون كوجراً قومي المبلى نے غيرمسلم بناياہے؟

س..... "لاا کراہ فی الدین "لینی دین میں کوئی جرنہیں، نہ تو آپ جبراً کسی کومسلمان بناسکتے ہیں اور نہ ہی جبراً کسی مسلمان کوآپ غیر مسلم بناسکتے ہیں۔اگریہ مطلب ٹھیک ہے تو پھرآپ نے ہم (جماعت احمدید) کو کیوں جبراً قومی اسمبلی اور حکومت کے ذریعہ غیر مسلم کہلوایا ؟ ج..... آیت کا مطلب بیدہے کہ سی کو جبراً مسلمان نہیں بنایا جاسکتا، یہ مطلب نہیں کہ جو شخص

اپنے غلط عقائد کی وجہ سے مسلمان ندر ہااس کوغیر مسلم بھی نہیں کہا جاسکتا، دونوں باتوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ آپ کی جماعت کوقومی اسمبلی نے غیر مسلم نہیں بنایا، غیر مسلم تو آپ اپنے عقائد کی وجہ سے خود ہی ہوئے ہیں، البتہ مسلمانوں نے غیر مسلم کوغیر مسلم کہنے کا ''جرم'' ضرور کیا ہے۔

قرآن پاک میں احمد کا مصداق کون ہے؟

س....قرآن پاک میں ۲۸ ویں پارے میں سورہ صف میں موجود ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا کہ میرے بعدا یک رسول آئے گا اور اس کا نام احمد ہوگا۔اس سے مراد کون ہیں؟ جبکہ قادیانی،مرز اقادیانی مراد لیتے ہیں۔

ح....اس سے آنخضرت صلی الله علیه وسلم مراد ہیں۔ یونکہ سیح بخاری اور سیح مسلم کی حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فر مایا: میرے کئی نام ہیں، میں مجمد ہوں اور میں احمد موں۔ (مشکوق ص: ۵۱۵) قادیانی چونکہ حضور صلی الله علیه وسلم پر ایمان نہیں رکھتے اس لئے وہ اس کو بھی نہیں مانیں گے۔

قادیانیوں کے ساتھ اشتراک تجارت اور میل ملاپ حرام ہے

س....كيافر ماتے ہيں علاء كرام مندرجہ ذيل مسكه ميں!

قادیانی اپنی آمدنی کا دسوال حصد اپنی جماعت کے مرکزی فنڈ میں جمع کراتے ہیں جومسلمانوں کےخلاف تبلیغ اور ارتدادی مہم پرخرچ ہوتا ہے، چونکہ قادیانی مرتد کا فراور دائرہ اسلام سے متفقہ طور پرخارج ہیں، تو کیا ایسے میں ان کے اشتراک سے مسلمانوں کا





تجارت کرنایاان کی دکانوں سے خرید و فروخت کرنایاان سے کسی قتم کے تعلقات یا راہ ورسم رکھناازروئے اسلام جائز ہے؟

ج....صورت مسئولہ میں اس وقت چونکہ قادیانی کا فرمحارب اور زندیق ہیں اور اپنے آپ
کوغیر مسلم اقلیت نہیں سمجھتے بلکہ عالم اسلام کے مسلمانوں کو کا فرکھتے ہیں۔ اس لئے ان کے
ساتھ تجارت کرنا، خرید وفروخت کرنا ناجائز وحرام ہے، کیونکہ قادیانی اپنی آمدنی کا دسوال
حصہ لوگوں کو قادیانی بنانے میں خرچ کرتے ہیں، گویا اس صورت میں مسلمان بھی سادہ لوح
مسلمانوں کو مرتد بنانے میں ان کی مدد کر رہے ہیں، الہذائسی بھی حیثیت سے ان کے ساتھ
معاملات ہرگز جائز نہیں۔ اس طرح شادی، غمی، کھانے پینے میں ان کو شریک کرنا، عام
مسلمانوں کا اختلاط ، ان کی باتیں سننا، جلسوں میں ان کو شریک کرنا، ملازم رکھنا ، ان کے ہاں
ملازمت کرنا ہے سب کچھ حرام بلکہ دینی حیث کے خلاف ہے۔ فقط واللہ اعلم!

قادیانیوں ہے میل جول رکھنا

س....میراایک سگا بھائی جومیرےایک اور سگے بھائی کے ساتھ مجھے سے الگ اپنے آبائی مکان میں رہتا ہے،محلّہ کے ایک قادیانی کے گھر والوں سے شادی تمی میں شریک ہوتا ہے۔ منع نہ نہ کے ایک میں میں سے ساتھ کا دیا ہے۔

میرے منع کرنے کے باوجود وہ اس قادیانی خاندان سے تعلق چھوڑنے پر آمادہ

نہیں ہوتا، میں اپنے بھائیوں میں سب سے بڑا ہوں اور الگ کرائے کے مکان میں رہتا ہوں، والدصاحب انقال کر چکے ہیں، والدہ اور بہنیں میرے اس بھائی کے ساتھ رہتی ہیں۔

اب میرے سب سے چھوٹے بھائی کی شادی ہونے والی ہے،میر ااصرار ہے کہوہ

شادی میں اس قادیانی گھر کو مدعونہ کریں کیکن ایسامعلوم ہوتا ہے کہ وہ ایسانہیں کریں گے۔

اب سوال ہے کہ میرے لئے شریعت اور اسلامی احکامات کے روسے بھائیوں

اور والده کوچھوڑ نا ہوگا یا میں شادی میں شرکت کروں تو بہتر ہوگا۔اس صورت حال میں جو

بات صائب ہو،اس سے براہ کرم شریعت کامنشاواضح کریں۔

ج.....قادیانی مرتد اورزندیق ہیں، اوران کواپنی تقریبات میں شریک کرنادین غیرت کے خلاف ہے، اگر آپ کے بھائی صاحبان اس قادیانی کو مدعوکریں تو آپ اس تقریب میں



چە**ن**ېرىت «ج







ہرگز نثریک نہ ہوں، ورنہ آپ بھی قیامت کے دن محمد رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے مجرم ہوں گے، واللہ اعلم!

مرزائيوں كے ساتھ تعلقات ركھنے والامسلمان

س.....ایک خص مرزائیوں (جو بالاجماع کافر ہیں) کے پاس آتا جاتا ہے اوران کے لئر پیرکا مطالعہ بھی کرتا ہے، اور بعض مرزائیوں سے بیٹی سنا گیا ہے کہ یہ بھارا آدمی ہے، لیٹنی مرزائی ہے، مگر جب خوداس سے بوچھا جاتا ہے تو وہ کہتا ہے کہ ہرگر نہیں بلکہ میں مسلمان ہوں اور ختم نبوت اور حیات عیسی ابن مریم علیماالسلام ونز ول حضرت عیسی علیہ السلام مسلمان ہوں اور ختم نبوت اور حیات عیسی ابن مریم علیماالسلام کا قائل ہوں اور مرزائیوں اور حضرت مہدی علیہ الرحمة وفرضیت جہادو غیرہ تمام عقائد اسلام کا قائل ہوں اور مرزائیوں کے دونوں گروہوں کو کافر، کذاب، دجال، خارج از اسلام ہجھتا ہوں ۔ تو کیا وجوہ بالا کی بنا پر اس شخص پر کفر کا فتو کی لگا جائے گا؟ اگر از روئے شریعت وہ کافر نہیں ہے تو اس پر فتو کی لگا نے کے بارے میں کیا تھی کہتا ہوں کے عقائد مذکورہ معلوم ہوجانے پر بھی تکفیر کرتا ہو اور کفار والا ان کے ساتھ سلوک کرتا ہواور اس کی نشر واشاعت کرتا ہو۔

ح .....ایشے خص سے اس کے مسلمان رشتہ دار بائیکاٹ کریں، سلام و کلام ختم کریں، اس کو علیحدہ کردیں اس کو علیحدہ ہوجائے تا کہ بیٹ خص اپنی حرکات سے باز آ جائے، اگر باز آ گیا تو ٹھیک ہے، ورنہ اس کو کا فرسمجھ کر کا فروں جیسامعاملہ کیا جائے۔

قادیانی کی دعوت اوراسلامی غیرت

س....ایک ادارہ جس میں تقریباً بچیس افراد ملازم ہیں، اوران میں ایک قادیانی بھی شامل ہے، اوراس قادیانی بھی شامل ہے، اوراس قادیانی نے اپنے احمدی (قادیانی) ہونے کا برملاا ظہار بھی کیا ہوا ہے، اب وہی قادیانی ملازم اپنے ہاں بچے کی پیدائش کی خوشی میں تمام اسٹاف کو دعوت دینا چاہتا ہے اور اسٹاف کے کئی ممبران اس کی دعوت میں شریک ہونے کو تیار ہیں۔ جبکہ چندا یک ملاز مین اس کی دعوت قبول کرنے پر تیار نہیں کیونکہ ان کے خیال میں چونکہ جملہ قسم کے مرزائی مرتد، دائرہ اسلام سے خارج اور واجب القتل ہیں اور اسلام کے غدار ہیں توایسے مذہب سے تعلق رکھنے والوں کی دعوت قبول کرنا درست نہیں ہے۔ آپ برائے مہربانی قرآن وسنت کی روشنی رکھنے والوں کی دعوت قبول کرنا درست نہیں ہے۔ آپ برائے مہربانی قرآن وسنت کی روشنی









میں اس کی وضاحت کردیں کہ کسی بھی قادیانی کی دعوت قبول کرناایک مسلمان کے لئے کیا حیثیت رکھتا ہے؟ تا کہآئندہ کے لئے اسی کےمطابق لائحمل تیار ہو سکے۔ ج.....مرزائی کافر ہونے کے باوجودخود کومسلمان اور دنیا بھر کےمسلمانوں کو کافر اور حرامزادے کہتے ہیں۔مرزا قادیانی کا کہناہے کہ:''میرے دشمن جنگلوں کے سور ہیں اوران کی عورتیں ان سے بدر کتیاں ہیں۔'' جو تخص آپ کو کتا، خزیر، حرامزادہ اور کافریبودی کہتا ہو، اس کی تقریب میں شامل ہونا چاہئے یانہیں؟ بیافتویٰ آپ مجھ سے نہیں بلکہ خودا پی اسلامی غیرت سے پوچھئے!

قادیانیوں کی تقریب میں شریک ہونا

س.....اگریرٌوں میں زیادہ اہل سنت جماعت رہتے ہوں، چندگھر قادیانی فرقہ کے ہوں ان لوگوں سے بوجہ بڑوتی ہونے کے شادی بیاہ میں کھا ناپینایا ویسے راہ ورسم رکھنا جائز ہے یانہیں؟ ح.....قادیا نیوں کا تھم مرتدین کا ہے،ان کواپنی کسی تقریب میں شریک کرنایاان کی تقریب میں شریک ہونا جائز نہیں ، قیامت کے دن خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اس کی جوابدہی کرنی ہوگی۔

قادیانیوں سےرشتہ کرنایاان کی دعوت کھانا جائز نہیں

س.....قادیا نیوں کی دعوت کھالینے سے نکاح ٹوٹتا ہے یانہیں؟ نیز ایسے انسان کے لئے حضور صلی الله علیه وسلم کی شفاعت نصیب ہوسکتی ہے یانہیں؟

ح .....ا گر کوئی قادیانی کوکا فرسمجھ کراس کی دعوت کھا تا ہے تو گناہ بھی ہے اور بے غیرتی بھی ، مگر کفرنہیں، جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمنوں سے دوئتی رکھے اس کوسو چنا جا ہے کہ حضورصلی الله علیه وسلم کوکیا منه دکھائے گا؟

قادياني نواز وكلاء كاحشر

س.....کیا فرماتے ہیں علماء دین ومفتیان دین متین اس مسئے میں کہ گزشتہ دنوں مردان میں قادیا نیوں نے ربوہ کی ہدایت پرکلمہ طیبہ کے نیج بنوائے ، پوسٹر بنوائے اور نیج اپنے بچوں کے





سینوں پرلگائے اور پوسٹر دکانوں پرلگا کرکلمہ طیبہ کی تو ہین کی ،اس حرکت پر وہاں کے علاء کرام اور غیرت مندمسلمانوں نے عدالت میں ان پر مقد مہ دائر کر دیا ،اور فاضل جج نے ضانت کومستر دکرتے ہوئے ان کو جیل بھیج دیا ،اب عرض ہیہ ہے کہ وہاں کے مسلمان وکلاء صاحبان ان قادیا نیوں کی پیروی کررہے ہیں اور چند پیسوں کی خاطران کے ناجائز عقائد کو جائز کرنے کے لئے جدوجہد کررہے ہیں ،ان وکلاء صاحبان میں ایک سید ہے۔ برائے کرم قرآن اوراحادیث نبوی کی روشنی میں تفصیل سے تحریر فرمادیں کہ شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کی روسے ان وکلاء صاحبان کا کیا تھم ہے؟

ج۔... قیامت کے دن ایک طرف محد رسول اللہ علیہ وسلم کا کیمپ ہوگا اور دوسری طرف مرزاغلام احمد قادیانی کا، یہ وکلاء جنہوں نے دین محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف قادیانیوں کی وکالت کی ہے، قیامت کے دن غلام احمد کے کیمپ میں ہوں گے اور قادیانی ان کواپنے ساتھ دوزخ میں لے کر جائیں گے۔ واضح رہے کہ کسی عام مقدم میں کسی قادیانی کی وکالت کرنااور بات ہے، کیکن شعائر اسلامی کے مسئلہ پرقادیانیوں کی وکالت کے معنی آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا دین ہے اور دوسری طرف قادیانی جماعت ہے، جوشض دین محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کا دین ہے اور دوسری طرف قادیانی جماعت ہے، جوشض دین محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلہ میں قادیانیوں کی جماعت ہے، جوشض دین محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلہ میں قادیانیوں کی جماعت ہے، جوشض دین محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلہ میں قادیانیوں کی جماعت و وکالت کرتا ہے وہ قیامت کے دن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی امت میں شامل نہیں ہوگا خواہ وہ وکیل ہویا کوئی سیاسی لیڈر، یا حاکم وقت۔

اگر کوئی جانتے ہوئے قادیانی عورت سے نکاح کرلے تواس کا شرعی حکم سے اگر کوئی شخص کسی قادیانی عورت سے جانز کراہ حدد کے عورت قادیانی سے قاد

س.....اگرکوئی شخص کسی قادیانی عورت سے بیرجاننے کے باوجود کہ بیعورت قادیانی ہے عقد کر لیتا ہے تو اس کا نکاح ہوا کنہیں؟اوراس شخص کاایمان باقی رہایانہیں؟

ج..... قادیانی عورت سے نکاح باطل ہے، رہا یہ کہ قادیانی عورت سے نکاح کرنے والا مسلمان بھی رہایانہیں؟اس میں بیفصیل ہے کہ:

الف:.....اگراس کوقا دیا نیول کے کفریہ عقا کدمعلوم نہیں ۔یا...



129

چه فهرست «خ

www.shaheedeislam.com



ب:....اس کو بیمسئله معلوم نہیں کہ قادیانی مرتدوں کے ساتھ نکاح نہیں ہوسکتا...

توان دونوں صورتوں میں اس تخص کوخارج از ایمان نہیں کہا جائے گا، البتہ اس تخص پر لازم ہے کہ مسئلہ معلوم ہونے پراس قادیانی مرتدعورت کوفوراً علیحدہ کر دے اور آئندہ کے لئے اس سے از دواجی تعلقات نہ رکھے، اور اس فعل پر توبہ کرے اور اگریشخص قادیا نیوں کے عقائد معلوم ہونے کے باوجودان کومسلمان سمجھتا ہے تو پیشخص بھی کا فراور خارج از ایمان ہے، کیونکہ

قادیانیوں کومسجد بنانے سے جبراً روکنا کیسائے؟

س.....احمدیوں کومسجدیں بنانے سے جبراً روکا جارہا ہے، کیا یہ جبراسلام میں آپ کے نزدیک جائز ہے؟

عقا ئد کفریپکواسلام سمجھنا خود کفرہے،اس شخص پرلازم ہے کہا پنے ایمان کی تجدید کرے۔

ج ...... بخضرت صلی الله علیه وسلم نے مسجد ضرار کے ساتھ کیا کیا تھا؟ اور قر آن کریم نے اس کے بارے میں کیا ارشاد فر مایا ہے؟ شاید جناب کے علم میں ہوگا، اس کے بارے میں کیا ارشاد ہے؟

آپ حضرات دراصل معقول بات پر بھی اعتراض فرماتے ہیں۔ دیکھئے! اس بات پر تو غور ہوسکتا تھا (اور ہوتا بھی رہاہے) کہ آپ کی جماعت کے عقا کد مسلمانوں کے سے ہیں یانہیں؟ اور یہ کہ اسلام میں ان عقا کد کی گنجائش ہے یانہیں؟ لیکن جب بیہ طے ہوگیا کہ آپ کی جماعت کے زد کید مسلمان نہیں اور مسلمانوں کے زد کید آپ کی جماعت مسلمان نہیں، تو خود انصاف فرمائے کہ آپ مسلمانوں کو ادر مسلمان آپ کو اسلامی حقوق کیسے عطا کر سکتے ہیں؟ اور از روئے عقل وانصاف کسی غیر مسلم کو اسلامی حقوق دیناظلم ہے؟ یااس کے برعکس نددیناظلم ہے؟

میرے محترم! بحث جمروا کراہ کی نہیں، بلکہ بحث میہ ہے کہ آپ نے جوعقا کداپنے اختیار واراد ہے سے اپنائے ہیں ان پر اسلام کا اطلاق ہوتا ہے یا نہیں؟ اگر ان پر اسلام کا اطلاق ہوتا ہے تا نہیں؟ اگر ان پر اسلام کا اطلاق ہوتا ہے تو آپ کی شکایت بجاہے، نہیں ہوتا تو یقیناً بے جاہے، اس اصول پر تو آپ کھی اتفاق کریں گے اور آپ کو کرنا چاہئے۔









اب آپ خود ہی فرمائے کہ آپ کے خیال میں اسلام کس چیز کا نام ہے؟ اور کن چیزوں کے انکار کردینے سے اسلام جاتار ہتا ہے؟ اس تنقیح کے بعد آپ اصل حقیقت کو سمجھ سکیں گے جوغصہ کی وجہ سے اب نہیں سمجھ رہے۔

'' دین دارانجمن''اور''میزان انجنن' والے قادیا نیوں کی بگڑی ہوئی جماعت ہیں، کافرومرتد ہیں، ان سے سی مسلمان کا نکاح حرام ہے س.....اللّٰہ کے فضل سے ہمارے گھرانے میں بڑے چھوٹے سب نماز کے پابند ہیں اور ہمارا گھرانہ مذہبی گھرانہ ہے۔''میزان انجمن'' کراچی میں قائم ہے،اس انجمن کے بانی اور اراکین "صدیق دین دار چن بسویشور" کے مانے والے پیروکار ہیں، یہ لوگ لمبی داڑھیاں،سر کے لمبے عورتوں جیسے بال رکھے ہوئے ہیں،ان کاعقیدہ ہے کہ قادیانی مرزا غلام احداورموجوده مرزاطا ہراحد' امور من اللهٰ ' بیں ، ان کے اپنے ایک آ دمی شیخ محمد ہیں ، شیخ محد کومظہر خدامان کران کونماز کی طرح سجدہ کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ شیخ محمد پرالہام ہوتا ہے، جوالہام ہوئے ہیں اب تک وہ • • • • صفحات پر مشتل ہے۔ ان کی تبلیغ کرا چی کورنگی میں زوروشور سے جاری ہے،ان کاعقیدہ ہے کہان کی جماعت کےارا کین میں ہرایک کامقام بلند ہے،ایک صاحب جن کی عمر ۸ مسال ہے،خود کو'' نرسیواوتار''اورروح مختار محمدی کہتے ہیں۔ایک بدلیج الزمان قریشی ہیں جونائب صدر ہیں خود کوخلیفہ الارض کہتے ہیں، کراچی کے ابل سنت سرمایددار چندایسے ہیں جوان کی صورت اور حلیہ سے متاثر ہوکر ماہانہ اشاعت اسلام کے نام پر چندہ معقول رقم بھی دیتے ہیں ، یہ پورا گروہ خود کومبلغ اسلام کہتا ہے۔

ہمارے چندرشتہ داروں کوان لوگوں نے اپنا ہم عقیدہ بنالیا ہے، ہر جمعہ ہمارے رشتہ دار ماموں ممانی ان کے بچے ہمارے گھر آتے ہیں اور ہمیں کہتے ہیں کہ میزان انجمن کے رکن بن جاؤ، دنیا اور آخرت سنور جائے گی، ہندوؤں کا اوتار چن بسویشور مرگیا، اس کی روح صدیق دین دارصا حب میں آگئ، صدیق دین دارصا حب مرے نہیں اور وہ خداکی اصلی صورت میں نہیں بلکہ اور روپ میں آئے تھے، اب لطیف آباد سندھ میں جدید دنیا کا آدم اور خداشت محمد ہے، ان کی ذہبی انجمن میزان کے رکن بن جاؤ۔ شکر کرش، نرسیو،



المرست ﴿





ہنومان، کالی دیوی، رام بیسب پیغیبر تھے اور شکر کی قوت زبر دست تھی، رسول مقبول محمد رسول اللّٰد کوا پنی تمام طاقت شکر نے دی تھی مجمد رسول اللّٰد میں شکر کی روح منتقل ہوگئی، سورۃ اخلاص صدیق دین دار چن بسویشور نے خود نازل کی تھی اور انہوں نے تفسیر بھی کا سے۔

آپ یہ بتا ئیں کہ قر آن کریم اوراحادیث سے کیا بیتمام باتیں درست ہیں؟ ہندواو تاروں کی یامسلمان پنجمبروں کی روح کا ایک دوسرے میں یا جس میں چاہے منتقل ہوناصیح ہے؟

صدیق دین دارچن بسویشور کی اصلیت وحقیقت کیا ہے کیاتھی؟ ضرور کی بات

یہ ہے کہ یہ جماعت نماز بھی پڑھتی ہے، اور نام مسلمانوں ہندووں کے ملے ہوئے رکھے
ہیں، جیسے سید سراح الدین نرسیواوتاریا صدیق دین دارچن بسویشوران کے نام ہیں،
امید ہے کہ ہمارے لئے زحمت کریں گے ہمارے گھر والے ماموں، ممانی ان کے بچوں
کے ہر جمعہ آکر تبلغ کرنے سے جیران ہیں، کیا ہم ان کی باتوں کو مانیں یانہ مانیں گھر میں
آنے سے منع کردیں؟ اپنے بیٹوں کے لئے رشتہ مانگتے ہیں کیا ہم اپنی بہنوں کو جو کنوار کی
ہیں اپنے صدیق دین دارچن بسویشور کے پیرو ماموں کے بیٹوں کو دے سکتے ہیں؟ شرعی
حیثیت سے جوابات عنایت فرما کر ہمارے ایمان کو محفوظ رکھنے میں معاون بنیں، ہمارے
والد صاحب کا انتقال ہو چکا ہے، والدہ شی ہیں ہم سب سنی ہیں اور بڑے چھوٹے سب
فرہی ہیں، مذہبی گھرانہ ہے۔

ح.....''میزان انجمن' قادیا نیول کی بگڑی ہوئی جماعت ہے، بیلوگ مرزا قادیانی کو''مسیح موعود' مانتے ہیں، حیدرآ بادد کن میں مرزا قادیانی کا ایک مرید بابوصدیق تھا، اس کو مامور من اللہ، نبی، رسول، یوسف موعوداور ہندوؤں کا چن بسویشوراوتار مانتے ہیں۔ بابوصدیق









کے بعد شخ محر کو مظہر خدا اور تمام رسولوں کا اوتار مانتے ہیں ،اس لئے ''دین دارانجمن' اور ''میزان انجمن' کے تمام افراد مرزائیوں کے دوسر نے فرقوں کی طرح کا فرومر تدہیں ، یہ لوگ قادیانی عقائد کے ساتھ ساتھ ہندوؤں کے تناسخ کا عقیدہ بھی رکھتے ہیں ،اس انجمن کے افراد کوان کے عقائد جاننے کے باوجود مسلمان شجھنا بھی گفر ہے ۔ کسی مسلمان لڑکی کا ''میزان انجمن' کے کسی مرتد سے نکاح نہیں ہوسکتا ،اگرلڑکی ایسے مرتد کے حوالے کر دی گئی تو ساری عمر زنا اور بدکاری کا وبال ہوگا۔ اس انجمن کو چندہ دینا اور ان کے ساتھ ساجی و معاشرتی تعلقات رکھنا حرام ہے۔ الغرض میے مرتد وں کا ایک ٹولہ ہے جو مسلمانوں کو دھوکا دینے کے لئے اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کرتا ہے ، حالا نکہ ان کے عقائد خالص گفریہ ہیں۔

دین دارانجمن کاامام کا فرومر تدہےاس کے پیچھے نماز نہیں ہوتی

س..... نیوکرا چی میں قادیا نیوں کی عبادت گاہ مجد فلاح دارین میں ''دین دار جماعت'
کا قادیانی یاسین پیش امام ہے، جو بہت چالاک، جھوٹا مکار اور غاصب ہے، اس نے مکاری سے کئی کوارٹر حاصل کر رکھے ہیں، کئی غریب اور کمزورلوگوں کے کوارٹروں پرخود بین مکی غریب اور کمزورلوگوں کے کوارٹروں پرخود بین بیا تو بید معاشوں کا قبضہ کر دار کھا ہے، اور کئی مسلمانوں کو دھوکا دے کر مسجد کے نام سے رقم وصول بدمعاشوں کا اور مسجد میں لگانے کے بجائے اپنے گھر میں خرج کی ۔ اور اپنے پالتو بدمعاشوں کی اور مسجد میں لگانے کے بجائے اپنے گھر میں خرج کی ۔ اور اپنے پالتو بدمعاشوں کی سر پرستی اور عیاشی پرخرج کی ۔ براہ کرم آپ یہ بیا کمیں جن لوگوں نے لاعلمی میں مسجد کے سر پرستی اور عیاشی پرخرج کی ۔ براہ کرم آپ یہ بیا کئیں جن لوگوں نے لاعلمی میں مسجد کے بام پر اس کورقم دی اس کا ثواب ان کو ملے گایا وہ رقم بر باد ہوگئی؟ اور ہمارے محلّہ کے بچھ لوگ لاعلمی میں اس کے پیچھے نماز پڑھتے تھے جب ان کواس کے قادیانی ہونے کاعلم ہوا تو

قضا کرنا پڑے گی یا کوئی اور طریقہ ہے؟ ج.....' وین دارا نجمن' قادیا نیوں کی جماعت ہے اور بیلوگ کا فرومرتد ہیں، کسی غیرمسلم

نماز جھوڑ دی،ابلوگ قریبی بلال مسجد میں نماز پڑھتے ہیں۔آپ پیر بتائیں جونمازیں ہم

لوگ اب تک قادیانی یاسین کے چیچے لاعلمی میں پڑھ چکے ہیں وہ نمازیں ہوگئیں یاان کی







کے پیچھے پڑھی گئی نماز ادانہیں ہوتی، جن لوگوں نے غلط نہی کی بنا پریاسین مرتد کے پیچھے نماز یں پڑھی نماز ادانہیں ہوتی ، جن لوگوں نے غلط نہی کی بنا پریاسین مرتد کے پیچھے نماز یں نوارانجمن' کے افراد جہاں جہاں مسلمانوں کو دھوکا دے کرامامت کررہے ہوں ان کومبجد سے نکال دیں، ان کی تنظیم کو چندہ دینااوران کے ساتھ معاشرتی تعلقات رکھنا حرام ہے۔ دین دارانجمن کے پیروکار مرتد ہیں ان کا مردہ مسلمانوں کے قبرستان میں فن نہ کیا جائے

س.....ہمارے محلے میں دین دارا نجمن کے نام سے ایک تنظیم کام کررہی ہے، جس کے نگران اعلیٰ سعید بن وحید صاحب ہیں جو کہ ہمارے علاقے میں ہی رہائش رکھتے ہیں، ان کے صاحب زادے کا حال ہی میں حادثہ کی وجہ سے انتقال ہو گیا، علاقے کے مسلمانوں کے ردمل کی وجہ سے اسلمانوں کے قبرستان میں نماز جنازہ پڑھانے کے بعد اسی قبرستان میں نہ ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کے قبرستان میں نماز جنازہ پڑھانے کے بعد اسی قبرستان میں تدفین کردی گئی، اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ جہ سے دین دارا نجمن کے حالات وعقائد پر وفیسرالیاس برنی مرحوم نے اپنی شہرہ آفاق کی سے سے دین دارا نجمن کے حالات وعقائد پر میں اور جناب مفتی رشید احمد لدھیانوی نے اس فرقہ کے عقائد پر مستقل رسالہ ' بھیٹر کی صورت میں بھیٹر یا' کے نام سے لکھا ہے۔

یہ جماعت، قادیانیوں کی ایک شاخ ہے، اور اس جماعت کا بانی بابوصدیق دین دار ''چن بسویشو'' خود بھی نبوت بلکہ خدائی کا مدعی تھا، بہر حال یہ جماعت مرتد اور خارج از اسلام ہے، ان سے مسلمانوں کا سامعالمہ جائز نہیں، ان کا جنازہ نہ پڑھا جائے، نہ ان کو مسلمانوں کے قبرستان میں مسلمانوں کے قبرستان میں وفن کیا جائے۔ ان مرتدین کا جومردہ مسلمانوں کے قبرستان میں وفن کردیا گیا ہے اس کوا کھاڑنا ضروری ہے، اس کے خلاف احتجاج کیا جائے اور ان سے کہا جائے کہ مسلمانوں کے قبرستان کواس مردار سے پاکریں۔







## عقيره ختم نبوت نزول حضرت عيسى عليهالسلام

س.....حضرت عیسلی علیه السلام کب آسمان سے نازل ہوں گے؟

ح....قرآن كريم اورا حاديث طيبه مين حضرت عيسي عليه السلام كي تشريف آ وري كو قيامت کی بڑی نشانیوں میں شار کیا گیا ہے اور قیامت سے ذرا پہلے ان کے تشریف لانے کی خبر دی ہے۔لیکن جس طرح قیامت کامعین وفت نہیں بتایا گیا کہ فلاں صدی میں آئے گی ،اسی طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے نزول کا وقت بھی معین نہیں کیا گیا کہ وہ فلا ںصدی میں تشریف لائیں گے۔

قرآن کریم میں حضرت عیسی علیہ السلام کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے: ''اور بے شک وہ نشانی ہے قیامت کی ، پستم اس میں ذرا بھی شک مت کرو۔'' (سور ہُ زخرف)۔ بہت سے اکابر صحابةٌ و تابعینؓ نے اس آیت کی تفسیر میں فر مایا ہے کہ حضرت عيسى عليه السلام كانازل مونا قربِ قيامت كى نشانى ہے، حافظ ابن كثير كھتے ہيں:

'' يه تفيير حضرت ابو هربره، ابن عباسٌ، ابوالعاليهُ، ابوما لک مکرمیہ، حسن بھری ، قادہ، ضحاک اور دیگر حضرات سے مروی ہے، اور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم ہے اس مضمون کی متواتر احادیث وارد ہیں کہآ ہے سلی اللہ علیہ وسلم نے عیسیٰ علیہ السلام کے قیامت ہے بل تشریف لانے کی خبر دی ہے۔''

(تفسیرابن کثیرج:۴ ص:۱۳۲)

حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه، آنخضرت صلى الله عليه وسلم كا ارشاد نقل

كرتے ہيں كه:



چې فېرست «ې





''شب معراج میں میری ملاقات حضرت ابراہیم، حضرت موی اور حضرت عیسیٰ
(علیہم الصلوت والتسلیمات) ہے ہوئی تو آپس میں قیامت کا تذکرہ ہونے لگا کہ کب آئے
گی؟ پہلے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے دریافت کیا گیا، انہوں نے فرمایا کہ: مجھے اس کاعلم
نہیں۔ پھرموسیٰ علیہ السلام سے پوچھا گیا، انہوں نے بھی لاعلمی کا اظہار کیا۔ پھر حضرت عیسیٰ
علیہ السلام کی باری آئی تو انہوں نے فرمایا کہ: قیامت کے وقوع کا ٹھیک وقت تو خدا تعالیٰ کے
سواکسی کو معلوم نہیں، البتہ میر سے رب کا مجھے سے ایک عہد ہے کہ قیامت سے پہلے جب دجال
نکلے گاتو میں اس کوئل کرنے کے لئے نازل ہوں گا، وہ مجھے دیکھ کراس طرح کی میاں تک شجر و چر
سیسہ بھاتا ہے، پس اللہ تعالیٰ اس کو میرے ہاتھ سے ہلاک کردیں گے، یہاں تک شجر و چر
بھی پکاراٹھیں گے کہا ہے مسلم! میرے پیچھے کا فرچھیا ہوا ہے، اس کوئل کردے۔

قتل دجال کے بعدلوگ اپنے البخ علاقے اور ملک کولوٹ جائیں گے۔اس
کے پچھ عرصہ بعدیا جوج ما جوج نکلیں گے، وہ جس چیز پرسے گزریں گے اسے تباہ کردیں
گے، تب لوگ میرے پاس ان کی شکایت کریں گے، پس میں اللہ تعالیٰ سے ان کے قت میں بدد عاکروں گا، پس اللہ تعالیٰ ان پر یکبارگی موت طاری کردیں گے، یہاں تک کہ زمین ان کی بدد عاکروں گا، پس اللہ تعالیٰ ان پر یکبارگی موت طاری کردیں گے، یہاں تک کہ زمین ان کی بد بوسے متعفن ہوجائے گی، پس اللہ تعالیٰ بارش نازل فرما ئیں گے جو ان کے اجسام کو بہا کرسمندر میں ڈال دے گی، پس میرے رب کا مجھ سے میے عہد ہے کہ جب ایسا ہوگا تو قیامت کی مثال پورے دنوں کی حاملہ کی ہی ہوگی، جس کے بارے میں اس کے مالک نہیں جانتے کہ اچپا تک دن میں یارات میں کسی وقت اس کا وضع حمل ہوجائے۔'' (منداحمہ ابن جربر)

حضرت عیسی علیہ السلام کے اس ارشاد سے جوآنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قل کیا ہے،معلوم ہوا کہ ان کی تشریف آوری بالکل قربِ قیامت میں ہوگی۔ سے نہ دہرے کی سائن دور نہ دور نہاں سے گاہ

س.....نيزآپ كى كيا كيانشانيان دنيا پرظا هر مول گى؟

ح .....آپ کے زمانہ کے جو واقعات، احادیث طیبہ میں ذکر کئے گئے ہیں ان کی فہرست خاصی طویل ہے مختصراً:



نه فهرست «ن<u>خ</u>











جلداول



:.....آپ سے پہلے حضرت مہدی کا آنا۔

💨:.....آپ کاعین نماز فجر کے وقت اتر نا۔

انکارنا ورآپ کا آپ کونماز کے لئے آگے کرنا ورآپ کا انکار فرمانا۔

الله الدجال." عن الله الدجال. " عنه الله الدجال. "

💨:.....نماز سے فارغ ہوکرآ پی اقتل د جال کے لئے نکلنا۔

💨 :..... د جال کا آپ کود کی کرسیسے کی طرح گیصلنے لگنا۔

السائد ''نامی جگه پر (جوفلطین شام میں ہے) آپ کا دجال کونل

كرنا،اورايينے نيزے پراگا ہوا د جال كاخون مسلمانوں كودكھانا۔

ﷺ:....قتل دجال کے بعد تمام دنیا کامسلمان ہوجانا،صلیب کے توڑنے اور

خنز بر کوتل کرنے کاعام حکم دینا۔

، .....آپ کے زمانہ میں امن وامان کا یہاں تک پھیل جانا کہ بھیڑیئے، بکریوں کے ساتھ اور چیتے گائے بیلوں کے ساتھ چرنے لگیں اور بچے سانپوں کے ساتھ

ﷺ:...... کچھ عرصه بعد یا جوج ماجوج کا نکلنا اور چار سوفساد پھیلا نا۔

ﷺ:....ان دنول میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا اپنے رفقاء سمیت کوہ طور پر

تشریف لے جانااور وہاں خوراک کی تنگی پیش آنا۔

🯶:..... بالآخرآپ کی بددعا سے یا جوج ماجوج کا یکدم ہلاک ہوجانا اور بڑے

بڑے برندوں کاان کی لاشوں کواٹھا کرسمندر میں پھینکنا۔

🟶:.....اور پھر زور کی بارش ہونا اور یاجوج ماجوج کے بقیہ اجسام اور تعفٰ کو

بها کرسمندر میں ڈال دینا۔

💨:....حضرت عیسی علیه السلام کا عرب کے ایک قبیلیہ بنوکلب میں نکاح کرنا اور

<u>اس سے آ</u>پ کی اولا دہونا۔

💸 :.....'' في الروحا''نا مي جكه ﷺ كر في وعمره كااحرام باندهنا ـ

www.shaheedeislam.com







:.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے روضهٔ اطهر پر حاضری دینا اور آپ صلی الله علیه وسلم کاروضهٔ اطهر کے اندر سے جواب دینا۔

🚓 :.....وفات کے بعدروضهٔ اطهر میں آپ کا دفن ہوناوغیرہ وغیرہ۔

:.....آپ کے بعد''مقعد''نا می شخص کوآپ کے حکم سے خلیفہ بنایا جانا اور مقعد کی وفات کے بعد قر آن کریم کاسینوں اور صحیفوں سے اٹھ جانا۔

مؤمن و کا فر کے درمیان امتیازی نشان لگا ناوغیرہ وغیرہ۔

س ..... يكس طرح ظاهر موكاكه آپ بى حضرت عيسىٰ عليه السلام بين؟

ج .....آپ کا بیسوال عجیب دلچیپ سوال ہے،اس کو سمجھنے کے لئے آپ صرف دو باتیں پیش نظر رکھیں:

اول: ..... کتب سابقہ میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں پیش گوئی گئی تھی، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات وعلامات ذکر کی گئی تھیں، جولوگ ان علامات سے واقف شخان کے بارے میں قرآن کریم کا بیان ہے کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسا پہچانتے ہیں۔ اگر کوئی آپ سے دریافت کرے کہ انہوں ہے آن تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کیسے پہچانا تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی نبی آخرالز مان صلی اللہ علیہ وسلم ہیں؟ تو اس کے جواب میں آپ کیا فرما ئیس گے؟ یہی نا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات جو کتب سابقہ میں فرکور تھیں وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس پر منظبق کرنے کے بعد ہر شخص کوفوراً یقین آجاتا تھا کہ آپ وہی نبی آخرالز مان ہیں (صلی منظبق کرنے کے بعد ہر شخص کوفوراً یقین آجاتا تھا کہ آپ وہی نبی آخرالز مان ہیں (صلی اللہ علیہ وسلم )۔ اسی طرح حضرت عیسی علیہ السلام کی جوصفات آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر کی ہیں ان کوسا منے رکھ کر حضرت عیسی علیہ السلام کی شخصیت کی تعیین میں کسی کواد فی ساشہ بھی نہیں ہوسکتا۔ ہاں! کوئی شخص ان ارشادات نبویہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ناواقف ہویا کے فرطری کی بنایران کے چیاں کرنے کی صلاحیت سے محروم ہو، یا محض ہے دھرمی کی وجہ سام کے فطری کی بنایران کے چیاں کرنے کی صلاحیت سے محروم ہو، یا محض ہے دھرمی کی وجہ سام کے فطری کی بنایران کے چیاں کرنے کی صلاحیت سے محروم ہو، یا محض ہے دھرمی کی وجہ سام کی فرم



TAA

المرسف والم

ہے اس سے بہلوتھی کرے تواس کا مرض لاعلاج ہے۔



دوم: .....بعض قرائن ایسے ہوا کرتے ہیں کہ ان کی موجودگی میں آ دمی یقین لانے پرمجبور ہوجاتا ہے اور اسے مزید دلیل کی احتیاج نہیں رہ جاتی، مثلاً آپ دیکھتے ہیں کہ کسی مکان کے سامنے محلے جرکے لوگ جمع ہیں، پورا مجمع افسر دہ ہے، گھر کے اندر کہرام مجا ہوا ہے، درزی گفن می رہا ہے، کچھلوگ پانی گرم کررہے ہیں، پچھ قبر کھودنے جارہے ہیں، اس منظر کود یکھنے کے بعد آپ کوید پوچھنے کی ضرورت نہیں رہے گی کہ کیا یہاں کسی کا انتقال ہوگیا ہے؟ اورا گرآپ کوید بھی معلوم ہو کہ فلال صاحب کا فی مدت سے صاحبِ فراش تھے اوران کی حالت نازک ترجی تو آپ کوید منظر دیکھ کرفوراً یقین آجائے گا کہ ان صاحب کا انتقال ہوگیا ہے۔

سیدناعیسی علیه السلام کی تشریف آوری کی خاص کیفیت، خاص وقت، خاص ماحول اورخاص حالات میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے بیان فرمائی ہے، جب وہ پورا نقشه اورسارا منظر سامنے آئے گا تو کسی کو یہ بحث کرنے کی ضرورت نہیں ہوگی کہ یہ واقعی عیسی علیہ السلام ہیں یانہیں؟

تصور سیجے! حضرت مہدی عیسائیوں کے خلاف مصروف جہاد ہیں، اسے میں اطلاع آتی ہے کہ دجال نکل آیا ہے، آپ اپ لشکر سمیت بہ عجلت بیت المقدس کی طرف لوٹے ہیں، اور دجال کے مقابلے میں صف آراء ہوجاتے ہیں، دجال کی فوجیس اسلامی لشکر کا محاصرہ کر لیتی ہیں، مسلمان انتہائی علی اور سراسیم کی کی حالت میں محصور ہیں، اسے میں سحر کے وقت ایک آواز آتی ہے: "قلد اتعاہم الغوث!" (تمہارے پاس مددگار آپہنچ!)، اپنی زبوں حالی کود کھے کرایک شخص کے منہ سے بساختہ نکل جاتا ہے کہ: "یکسی پیٹ جرے کی آواز معلوم ہوتی ہے۔ "پھراچا نک حضرت عیسیٰ علیہ السلام دوفر شتوں کے کا ندھوں پر ہاتھ رکھے سفید منارہ کے پاس نزول فرماتے ہیں اور عین اس وقت لشکر میں پہنچتے ہیں جبہ مسے کی اقامت ہوچکی ہے اور امام صلی پر جاچکا ہے، وغیرہ وغیرہ و

یہ تمام کوائف جورسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بیان فرمائے ہیں جب وہ ایک ایک کر کے لوگوں کی آنکھوں کے سامنے آئیں گے تو کون ہوگا جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی



جه فهرست «خ





شناخت سے محروم رہ جائے گا؟ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدناعیسی علیہ السلام کی صفات وعلامات، ان کا حلیہ اور ناک نقشہ، ان کے زمانۂ نزول کے سیاسی حالات اور ان کے کارناموں کی جزئیات اس قد رتفصیل سے بیان فرمائی ہیں کہ عقل حیران رہ جاتی ہے۔ جب یہ پورانقشہ لوگوں کے سامنے آئے گا توا کیے لمجہ کے لئے کسی کوان کی شناخت میں تر دو نہیں ہوگا۔ چنا نچے کسی کمزور سے کمزور روایت میں بھی یہ نہیں آتا کہ ان کی تشریف آوری پر لوگوں کوان کے بہجاننے میں دفت پیش آئے گی، یا یہ کہ ان کے بارے میں لوگوں میں اختلاف ہوجائے گا، کوئی ان کو مانے گا اور کوئی نہیں مانے گا، اس کے برعس بی آتا ہے کہ مسلمان تو مسلمان، دجال کے لئکر سے خمٹنے کے بعد غیر مذاہب کے لوگ بھی سب کے مسلمان ہوجائیں گے اور دنیا پرصرف اسلام کی حکمرانی ہوگی۔

یہ بھی عرض کردینا مناسب ہوگا کہ گزشتہ صدیوں سے لے کراس رواں صدی تک بہت سے لوگوں نے مسیحیت کے دعوے کئے اور بہت سے لوگ اصل وقل کے درمیان تمیز نہ کرسکے، اور نباو اقفی کی بناپران کے گرویدہ ہو گئے، لیکن چونکہ وہ واقعتاً ''دمسیح'' نہیں سخے، اس لئے وہ دنیا کو اسلام پر جمع کرنے کے بجائے مسلمانوں کو کا فربنا کر اور ان کے درمیان اختلاف و تفرقہ ڈال کر چلتے ہے ۔ ان کے آنے سے نہ فتنہ وفساد میں کی ہوئی، نہ کفر وفتی کی ترقی رکسکی، آج زمانے کے حالات ببا نگ دہل اعلان کر رہے ہیں کہ وہ اس تاریک ماحول میں اتنی روشنی بھی نہ کر سکے جنتی کہ دات کی تاریکی میں جگنوروشنی کرتا ہے۔ وہ سامیحے کہ ان کی میں اتنی روشنی کہ تا ویلات کے ذریعہ ان کی مسیحیت کا سکہ چل نظے گا، لیکن افسوس کہ سیمجھے کہ ان کی میں مانی تاویلات کے ذریعہ ان کی مسیحیت کا سکہ چل نظے گا، لیکن افسوس کہ جنتی کہ ماش کے وانے پر سفیدی، سی کو اس میں شک ہوتو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ارشاد فرمودہ ایک اللہ علیہ وسلم کی ارشاد فرمودہ ایک ایک علامت کو اس میں شک ہوتو آنخوشرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ارشاد فرمودہ ایک ایک علامت کو حضرت عیسی علیہ السلام کی صفات و علامات منظبی نہیں ہوسکتیں۔ کاش! ان لوگوں نے دعرت عیسی علیہ السلام کی صفات و علامات منظبی نہیں ہوسکتیں۔ کاش! ان لوگوں نے بررگوں کی بی فیصے سیادر کھی ہوتی:











بصاحب نظرے بنما گوہر خود را عیسیٰ نتواں گشت بہ تصدیق خرے چند

خاتم النبتين کاضچے مفہوم وہ ہے جوقر آن وحدیث سے ثابت ہے

س ....ایک بزرگ نے خاتم النبیین یالفظ خاتمیت کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے:

''اسلام کوخاتم الا دیان کا اور پیغمبراسلام کوخاتم الانبیاء کا خطاب دیا گیا ہے۔ خاتمیت کے دومعنے ہوسکتے ہیں ،ایک بیر کہ کوئی چیز ناقص اور غیر کممل ہواوروہ رفتہ رفتہ کامل ہوجائے ، دوسرے بید کہ وہ چیز نہا فراط کی مدیر ہونہ تفریط کی مدیر بلکہ دونوں کے درمیان ہو

جس کا نام اعتدال ہے۔اسلام دونوں پہلوؤں سے خاتم الا دیان ہے،اس میں کمال اور اعتدال دونوں پائے جاتے ہیں۔رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں اس

عالیشان عمارت کی آخری این مول جس کو گزشته انبیا تعمیر کر نئے آئے ہیں، بیاسلام کے

کمال کی طرف اشارہ ہے، اسی طرح قرآن مجید میں ہے کہ مذہب اسلام ایک معتدل اور متوسط طریقہ کا نام ہے اور مسلمانوں کی قوم ایک معتدل قوم پیدا کی گئی ہے اس سے اسلام

ت و حظ سریفیدہ کا ہے اور مہما وں و ہایک تعدن و ہیدا ک کہا ہے۔ کے اعتدال کا ثبوت ملتا ہے۔'' کیا خاتم النہین کا بیرمفہوم صحیح ہے اور سبھی فرقوں کا اس پر

ا تفاق ہے؟ راہنمائی فر ما کرممنون فر ماویں۔

ج..... ' خاتم الانبیاء' کا وہی مفہوم ہے جوقر آن وحدیث کے قطعی نصوص سے ثابت اور امت کا متواتر اوراجماعی عقیدہ ہے کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم ' آخری نبی' ہیں۔ آپ

امت کا موامر اورا برما کی تقلیدہ ہے کہ استعمالی کا اللہ علیہ و سم اسری بی میں۔اپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی کو نبوت عطانہیں کی جائے گی ،اس مفہوم کو باقی رکھ کراس لفظ

میں جو نکات بیان کئے جائیں وہ سرآ تکھوں پر ،اپنی عقل ونہم کے مطابق ہرصا حبِ علم نکات

بیان کرسکتا ہے، کیکن اگر ان نکات سے متواتر مفہوم اور متواتر عقیدہ کی نفی کی جائے، تو یہ ضلالت وگمراہی ہوگی اورا یسے نکات مردود ہول گے۔

خاتم النبتين اورحضرت عيسى عليه السلام

ں .....خاتم النبین کے کیامعنی ہیں؟ آخری نبی یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی کو



جه فهرست «خ





نبوت نہیں عطا کی جائے گی۔مولا ناصاحب!اگرخاتم النبیین کے بیمعنی ہیں کہآ پے صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا تو حضرت عا کنٹٹے کے قول کی وضاحت کر دیں۔حضرت عا نَشَرُّم ما تي مِين: ''اےلوگو! بيتو کهو که آپ صلى الله عليه وسلم خاتم النهيين تھے،مگريه نه کهو که آ ہے سلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی نہ ہوگا۔'' (حضرت عا کشٹہ، تکملہ مجمع البحار )۔ ح ....اسی تکمله مجمع البحار میں لکھا ہے کہ حضرت عائشہ رضی الله عنہانے بیار شاد، حضرت عیسی علیہ السلام کی تشریف آوری کے پیش نظر فرمایا ہے۔ چونکہ حضرت عیسی علیہ السلام کو نبوت آپ صلی الله علیه وسلم سے پہلے ملی تھی اس لئے حضرت عائشہ رضی الله عنها کا منشابیہ ہے کہ کوئی بددین خاتم انبیین کے لفظ سے حضرت عیسی علیہ السلام کے نہ آنے پر استدلال نہ کرے، جبیا کہ مرزا قادیانی نے کہا ہے کہ آیت خاتم النہین حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے آنے کوروکتی ہے۔ پس حضرت عائشەرضی الله عنها کابدارشادمرزا قادیانی کی تر دیدو تکذیب کے لئے ہے۔ س.....مهدی اس دنیامیں کب تشریف لائیں گے؟ اور کیامهدی اورعیسی ایک ہی وجود ہیں؟ ج .....حضرت مهدی رضوان الله علیه، آخری زمانه میں قرب قیامت میں ظاہر ہوں گے، ان کے ظہور کے تقریباً سات سال بعد د جال نکلے گا اوراس کولل کرنے کے لئے عیسیٰ علیہ السلام آسان سے نازل ہوں گے۔اسی سے پیجھی معلوم ہو گیا کہ حضرت مہدیؓ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام دوالگ الگ شخصیتیں ہیں۔مرزا قادیانی نے خودغرضی کے لئے عیسیٰ اور مهدی کوایک ہی وجود فرض کرلیا، حالا نکه تمام اہل حق اس پرمتفق ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اورحضرت مهدى عليه الرضوان دونو ل الگ الگ شخصيتيں ہيں ۔

نبوت تشريعی اورغيرتشريعی ميں فرق

ن .....أمّ المؤمنين حضرت عا كشةٌ فرماتي بين:

"قولوا انه خاتم النبيين ولا تقولوا لا نبي بعده"

ج .... تكمله مجمع البحار مين علامه محمد طاهر بنني نے بيقول نقل كرك ككھا ہے:

"وهذا ناظر الى نزول عيسىٰ."

www.

191

چه الهرس**ت** درې

www.shaheedeislam.com



یعنی بیارشاد حضرت عیسی علیه السلام کے نزول کے پیش نظر فر مایا۔

س....اما م عبدالو ہاب شعرائی فرماتے ہیں: ' مطلق نبوت نہیں اٹھائی گئی محض تشریعی نبوت ختم ہوئی ہے۔ جس کی تائید حدیث میں حفظ القرآن ....الخے ہے بھی ہوتی ہے (جس کے معنی بیر بیر کہ جس نے قرآن حفظ کرلیا اس کے دونوں پہلوؤں سے نبوت بلاشبہ داخل ہوگئی) اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قول مبارک ''لا نبی بعدی و لا رسول'' سے مراد صرف بیر ہے کہ میر بے بعد کوئی ایسا نبی نہیں جو شریعت لے کرآئے کی الدین ابن عربی فرماتے ہیں: ''جو نبوت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے آنے سے منقطع ہوئی ہے وہ صرف فرماتے ہیں: ''جو نبوت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے آنے سے منقطع ہوئی ہے وہ صرف غیر تشریعی نبوت ہے نہ کہ مقام نبوت ۔' اللہ تعالی اپنے بندوں پر مہر بان ہے اس لئے اس نے ان کی خاطر تشریعی نبوت باقی رکھی۔ فدکورہ بالا دواقوال واضح فرمادیں۔ تشریعی اور غیر تشریعی بھی واضح فرمادیں، کیا اس کواسینے لئے دلیل بنا سکتے ہیں؟

ج.... شخ ابن عربی اولیاء الله کے کشف والہام کو''نبوت'' کہتے ہیں اور حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو جومنصب عطا کیا جاتا ہے اسے''نبوت تشریعی'' کہتے ہیں۔ بیان کی اپنی اصطلاح ہے۔ چونکہ انبیاء کرام کی نبوت ان کے نزد یک تشریع کے بغیر نہیں ہوتی اس لئے ولایت والی نبوت واقعتاً نبوت ہی نہیں۔ علامہ شعرائی اور شخ ابن عربی گر بھی انبیاء کرام والی نبوت (جو ان کی اصطلاح میں نبوت تشریعی کہلاتی ہے) کوختم مانتے ہیں اور ولایت کو جاری۔اور یہی عقیدہ اہل سنت والجماعت کا ہے،فرق صرف اصطلاح کا ہے۔واللہ اعلم!

کیا پاکستانی آئین کےمطابق کسی کوصلے یا مجدد ماننا کفرہے؟

س.....آپ کے اور میر نے ملم کے مطابق حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت مہدی علیہ السلام دنیا میں تشریف لائیں گے، کیکن پاکستانی آئین کے مطابق ، جو بھٹو دور میں بناتھا، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی مصلح ، کوئی مجد دیا کوئی نبی نبیس آسکتا۔ اگر کوئی شخص اس بات پریقین رکھتا ہے تو وہ غیر مسلم ہے۔ اس لحاظ سے تو میں اور آپ بھی غیر مسلم ہوئے ، کیونکہ آپ نے بعض سوالات کے جوابات میں کہا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت مہدی تشریف لائیں گے، براہ مہر بانی اس مسئلہ برروشیٰ ڈالیں۔







ج..... جناب نے آئین پاکستان کی جس دفعہ کا حوالہ دیا ہے اس کے بیچھنے میں آپ کوغلط نہی ہوئی ہے، اور آپ نے اس کوفل بھی غلط کیا ہے۔ آئین کی دفعہ ۲۲ (۳) کا پورامتن سے ہے:

د'ج شخص میں صلی اللہ عالم سلم (جریم خربی نبی میں) کے ناتم

''جو خص محرصلی الله علیہ وسلم (جوآخری نبی ہیں) کے خاتم النبیین ہونے برقطعی اور غیر مشر وططور پرایمان نہیں رکھتا یا جو شخص محمد صلی الله علیہ وسلم کے بعد کسی بھی مفہوم میں یا کسی بھی قتم کا نبی ہونے کا دعویٰ کرتا ہے یا جو شخص کسی ایسے مدعی کو نبی یادپی مصلح تسلیم کرتا ہے وہ آئین یا قانون کی اغراض کے لئے مسلمان نہیں ہے۔''

آئین کی اس دفعہ میں ایک ایسے تخص کوغیر مسلم کہا گیا ہے جوآنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کے علیہ وسلم کے بعد نبوت کے حصول کا مدعی ہویا ایسے مدعی نبوت کو اپنادینی پیشواتسلیم کرتا ہو۔

حضرت مہدی رضی اللہ عنہ نبی نہیں ہول گے، نہوت کا دعویٰ کریں گے، اور نہ کوئی ان کو نبی مانتا ہے۔ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام بلاشیہ نبی ہیں، مگران کو نبوت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے چھسوسال پہلے مل چکی ہے۔ مسلمان ان کی تشریف آوری کے بعد ان کی نبوت پر ایمان نہیں لا ئیں گے بلکہ مسلمانوں کا ان کی نبوت پر پہلے سے ایمان ہے، جس طرح حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ ان کی نبوت پر پہلے سے ایمان ہے، جس طرح حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ اور دیگرا نبیاء کرام کی نبوت پر ایمان ہے (علی نبینا و عشرت اللہ عنہ پر ہوتا ہے، کیونکہ وہ آئین پاکستان کی اس دفعہ کا اطلاق نہ تو حضرت مہدی رضی اللہ عنہ پر ہوتا ہے، کیونکہ وہ مدی نبوت نہیں ہوں گے، نہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر ہوتا ہے، کیونکہ ان کی نبوت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے کی ہے نہ کہ بعد کی ، اور نہ ان مسلمانوں پر اس کا اطلاق ہوتا ہے جو اس حضرات کی تشریف آوری کے قائل ہیں۔

اس دفعہ کا اطلاق ان لوگوں پر ہوتا ہے جنہوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حاصل ہونے والی نبوت کا دعویٰ کیا۔"یا ایھا النساس انسی رسول الله الیکم جسمیعا." (الاعراف:۱۵۸) کا نعرہ لگایا، اورلوگوں کواس نئی نبوت پر ایمان لانے کی دعوت



نه فهرست «نه خ





دی، نیز اس کا اطلاق ان لوگوں پر ہوتا ہے جنہوں نے ایسے لوگوں کو اپنا دینی مصلح اور پیشوا تشلیم کیااوران کی جماعت میں داخل ہوئے۔

امیدہے مخضری وضاحت آپ کی غلطہ ہی رفع کرنے کے لئے کافی ہوگی۔

ختم نبوت کی تحریک کی ابتداء کب ہوئی؟

س....ختم نبوت کی تحریک کی ابتداء کب ہوئی؟ آیارسول الله صلی الله علیه وسلم کی وفات کے بعد جب جھوٹے مدعیانِ نبوت نے دعویٰ کیا تھایا کسی اور دور میں؟

ح....ختم نبوت کی تحریک آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ارشاد: "انا محاتم النبیین لا نبی بعدی" سے ہوئی ۔ حضرت صدیق اکبر رضی الله عنه نے مدعیانِ نبوت کے خلاف جہاد کرکے اس تحریک ویروان چڑھایا۔

حضرت عیسی علیہ السلام کس عمر میں نازل ہوں گے؟

س.....ہم سب مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام دنیا میں دوبارہ تشریف لائیں گے۔حدیث کی روشیٰ میں بیان کریں کہ وہ دوبارہ اس دنیا میں پیدا ہوں گے یا پھر اس عمر میں تشریف لائیں گے جس عمر میں آپ کو آسان پر اللہ تعالیٰ نے اٹھالیا۔ میں ایک مرتبہ پھر آپ سے گزارش کروں گا کہ جواب ضرور دیں اس طرح ہوسکتا ہے کہ آپ کی اس کاوش سے چند قادیانی اپناعقیدہ درست کرلیں ، یہ ایک قتم کا جہاد ہے، آپ کی تحریر ہمارے لئے سند کا درجہ رکھتی ہے۔

ج .....حضرت عیسی علیه السلام جس عمر میں آسان پراٹھائے گئے اسی عمر میں نازل ہوں گے، ان کا آسان پر قیام ان کی صحت اور عمر پراثر انداز نہیں، جس طرح اہل جنت، جنت میں سدا جوان رہیں گے اور وہاں کی آب وہواان کی صحت اور عمر کومتاً ثر نہیں کرے گی۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام جہاں اس وقت قیام فرما ہیں، وہاں زمین کے نہیں آسمان کے قوانین جاری ہیں، قرآن کریم میں فرمایا گیا ہے کہ:'' تیرے رب کا ایک دن تمہاری گنتی کے حساب سے ایک ہزار برس کے برابر ہے۔''



190

چه فهرست «خ

www.shaheedeislam.com





اس قانونِ آسانی کے مطابق ابھی حضرت عیسی علیہ السلام کو یہاں سے گئے ہوئے دودن بھی نہیں گزرے۔آ پغورفر ماسکتے ہیں کہ صرف دودن کےانسان کی صحت وعمر میں کیا کوئی نمایاں تبدیلی رونما ہوجاتی ہے؟

مشكل بدہے كہ ہم معاملاتِ الہيكو بھى اپنى عقل وفہم اورمشامدہ وتجربہ كے تراز و میں تو لنا چاہتے ہیں، ورنہ ایک مؤمن کے لئے فرمود ہُ خدا اور رسول سے بڑھ کریقین و ایمان کی کون سی بات ہوسکتی ہے؟

حضرت عیسلی علیه السلام کے دوبارہ پیدا ہونے کا سوال تو جب پیدا ہوتا کہ وہ مر چکے ہوتے ، زندہ تو دوبارہ پیدانہیں ہوا کرتا، اور پھرکسی مرے ہوئے شخص کا کسی اور قالب میں دوبارہ جنم لینا تو'' آوا گون''ہے جس کے ہندو قائل ہیں کسی مدعیُ اسلام کا بیدعویٰ ہی غلط ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی روحانیت نے اس کے قالب میں دوبارہ جنم لیا ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہالسلام بحثیت نبی کے تشریف لائیں گے

یا بحثیت اُمتی کے؟

س.....حضورصلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام تشریف لائیں گے۔کیا حضرت عیسی علیه السلام بحثیت نبی تشریف لائیں گے یا حضور صلی الله علیه وسلم کے امتی ہونے کی حیثیت سے؟ اگرآپ بحیثیت نبی تشریف لائیں گے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبيين كيسے ہوئے؟

ح .....حضرت عيسلي عليه السلام جب تشريف لائيس كي تو بدستور نبي هول كي اليكن آ مخضرت صلی الله علیه وسلم کی تشریف آوری سے ان کی شریعت منسوخ ہوگئی اوران کی نبوت كادورختم ہوگیا۔اس لئے جب وہ تشریف لائیں گے تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم كی شریعت کی پیروی کریں گےاور آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کےامتی کی حیثیت ہے آئیں گے۔ان کی تشریف آوری ختم نبوت کےخلاف نہیں کیونکہ نبی آخرالز مان آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہیں، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو نبوت آنخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم سے پہلے مل چکی تھی۔



797

چه فهرست «خ





## کیا حضرت عیسی علیه السلام کے رفع جسمانی کے متعلق قرآن خاموش ہے؟

س ..... زید بیا عقاد رکھے اور بیان کرے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زندہ آسان پر اٹھائے جانے یا وفات دیئے جانے کے بارے میں قرآن پاک خاموش ہے، جبیبا کہ زید کی بیعبارت ہے: ''قرآن نہ اس کی تصری کرتا ہے کہ اللہ ان کوجسم وروح کے ساتھ کرہ زمین سے اٹھا کر آسان پر کہیں لے گیا اور نہ یہی صاف کہتا ہے کہ انہوں نے زمین پر طبعی موت پائی اور صرف ان کی روح اٹھائی گئی، اس لئے قرآن کی بنیاد پر نہ تو ان میں سے سی ایک پہلو کی قطعی نفی کی جاسکتی ہے اور نہ اثبات نہ تو زید جو یہ بیان کرتا ہے، آیا اس بیان کی بنایر مسلمان کہلائے گیا یا کافر ؟ وضاحت فرمائیں۔

ج ..... جوعبارت سوال میں نقل کی گئی ہے، بیمودودی صاحب کی تفہیم القرآن کی ہے، بعد کے ایڈ یشنوں میں اس کی اصلاح کردی گئی ہے۔اس لئے اس پر کفر کا فتو کی نہیں دیا جاسکتا البتہ گمراہ کن غلطی قرار دیا جاسکتا ہے۔

قرآن کریم میں حضرت عیسی علیہ السلام کے رفع جسمانی کی تصریح "بل دفعہ الله الله "اور" انی متوفیک و دافعک الی " میں موجود ہے۔ چنانچیتمام ائر تفسیراس پر شفق بین کہ ان آیات میں حضرت عیسی علیہ السلام کے رفع جسمانی کوذکر فر مایا ہے اور رفع جسمانی پراحادیث متواتر ہموجود ہیں۔ قرآن کریم کی آیات کواحادیث متواتر ہاورامت کے اجماعی عقیدہ کی روشنی میں دیکھا جائے تو یہ آیات رفع جسمانی میں قطعی دلالت کرتی ہیں اور یہ کہنا غلط ہے کہ قرآن کریم حضرت عیسی علیہ السلام کے رفع جسمانی کی تصریح نہیں کرتا۔

حضرت عيسى عليه السلام كوكس طرح بيجيانا جائے گا؟

س.....اگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسان پرجسم کے ساتھ موجود ہیں تو جب وہ اتریں گے تو لازم ہے کہ ہرشخص ان کواتر تے ہوئے دیکھ لے گا ،اس طرح تو پھرا نکار کی گنجاکش ہی نہیں ، اورسب لوگ ان پرایمان لے آئیں گے۔



(r92)

چه فهرست «بې

www.shaheedeislam.com

حِلداوَل آن کریم مد اس کی مور (النساء



ج..... جی ہاں! یہی ہوگا اور قرآن وحدیث نبوی میں یہی خبر دی گئی ہے، قرآن کریم میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے تذکرہ میں ہے:

'' اورنہیں کوئی اہل کتاب میں ہے، مگر ضرورا یمان لائے گا اس پراس کی موت سے پہلے اور قیامت کے دن وہ ہوگا ان پر گواہ۔'' اور حدیث شریف میں ہے:

''اور میں سب لوگوں سے زیادہ قریب ہوں عیسیٰ بن مریم کے کیونکہ میر ہا اس کے درمیان کوئی نبیس ہوا، پس جب تم اس کو دیکھوتو اس کو پیچان لینا۔ قد میا نہ، رنگ سرخ وسفید، بال سید ہے، بوقت نزول ان کے سرسے گویا قطرے ٹیک رہے ہوں گے، خواہ ان کوتری نہ بھی پیچی ہو، ہلکے رنگ کی دوزرد چادریں زیب تن ہوں گی، پس صلیب کوتو ڑ ڈالیس گے، خزیر کوئل کریں گے، جزیہ کو بند کردیں گے اور تمام فدا ہب کو معطل کردیں گے، واراللہ تعالی ان کے پہاں تک کہ اللہ تعالی اسلام کے سواتمام ماتوں کو ہلاک کردیں گے، اور اللہ تعالی ان کے بوجائے گا، یہاں تک کہ اونٹ شیروں کے ساتھ ، چیتے گائے کے ساتھ اور بھیڑ ہے بکریوں ہوجائے گا، یہاں تک کہ اونٹ شیروں کے ساتھ کھیلیں گے، ایک دوسرے کو نقصان نہیں کے ساتھ چریں گے اور بی جناع صہ اللہ تعالی کو منظور ہوگا زمین پر رہیں گے پھران کی وفات ہوگی، پس مسلمان ان کی نماز جنازہ پڑھیں گے اور انہیں وفن کریں گے۔ (مند احمد جنک سے ساتھ سے سے کہا تو انفیز کریں گے۔ (مند احمد جنک صرے سے سے کے ساتھ الدام کامشن کیا ہوگا ؟

س .....حضرت عیسی علیہ السلام کے تشریف لانے کا مقصد کیا ہے اور ان کامشن کیا ہوگا؟ جبکہ دین اسلام اللہ تعالی کا مکمل اور پہندیدہ ہے۔ ظاہر ہے کہ ان کی آمد عیسائیوں کی اصلاح کے لئے ہوسکتی ہے۔

اگراسلام کے لئے تتلیم کرلیا جائے تو ہمارے آخرالز مان نبی سلی اللہ علیہ وسلم کے درجہ میں کمی ہوگی، برائے نوازش اخبار کے ذریعہ میرے سوال کا جواب دے کرایسے ذہنوں



**19**1

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



كومطمئن سيحيح كه حضرت عيسى عليه السلام كامشن كيا هوگا؟

ج.....حضرت عیسیٰ علیه السلام کی تشریف آوری کامشن آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے خود پوری تفصیل و وضاحت سے ارشاد فرمادیا ہے، اس سلسلے میں متعدد احادیث میں پہلے قل کرچکا ہوں، یہاں صرف ایک حدیث یاک کا حوالہ دینا کافی ہے۔

'' حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: انبیاءعلاّتی ہیں، ان کی مائیں الگ ہیں مگران کا دین ایک ہے، اور میں عیسیٰ بن مریم علیہ السلام سے سب سے زیادہ تعلق رکھنے والا ہوں کیونکہ ان کے اور میرے درمیان کوئی نبی نہیں ہوا اور وہ نازل ہونے والے ہیں، پس جب ان کودیکھوتو پہچان لو۔

قامت میانہ، رنگ سرخ وسفیدی ملا ہوا، ملکے زردرنگ کی دوچادریں زیب تن المت میانہ، رنگ سرخ وسفیدی ملا ہوا، ملکے زردرنگ کی دوچادریں زیب تن کئے نازل ہوں گے۔ سرمبارک سے گویا قطر سے ٹیک رہے ہیں، گواس کوتری نہ پنجئی ہو، پس وہ نازل ہوکرصلیب کوتوڑ دیں گے، خزیر کوتل کریں گے، جزیہ موقوف کردیں گے اور تمام لوگوں کو اسلام کی دعوت دیں گے، پس اللہ تعالی ان کے زمانے میں اسلام کے سواتمام ملتوں کو ہلاک کردیں گے۔ ملتوں کو ہلاک کردیں گے۔ ملتوں کو ہلاک کردیں گے۔ میں تھا کہ شیر اونٹوں کے ساتھ، چیتے گائے بیلوں کے ساتھ اور بھیڑ سے کے بریوں کے ساتھ چرتے پھریں گے۔ بیچسانپوں کے ساتھ کھیلیں کے اور وہ ان کو نقصان نہ دیں گے۔ حضرت عسلی بن مریم علیہ السلام زمین میں چالیس برس گے اور ان کو وفن کے میان کی نماز جنازہ پڑھیں گے اور ان کو وفن کے میان کو فن

کریں گے۔''
اس ارشاد پاک سے ظاہر ہوا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا اصل مشن یہودونصاریٰ اس ارشاد پاک سے ظاہر ہوا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا اصل مشن یہودونصاریٰ کی اصلاح اور یہودیت ونصرانیت کے آثار سے روئے زمین کو پاک کرنا ہے، مگر چونکہ یہ زمانہ خاتم الانبیاء علی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و بعثت کا ہے اس لئے وہ امت محمدیہ کے ایک فرد بن کر آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خادم اور خلیفہ کی حیثیت میں تشریف لائیں گے۔

چنانچایک اور حدیث میں ارشادہے:



199

چە**فىرىت** «

www.shaheedeislam.com





''سن رکھو کہ حضرت عیسیٰ بن مریم علیہ السلام کے اور میرے درمیان کوئی نبی اور رسول نہیں ہوا، سن رکھو کہ وہ میرے بعد میری امت میں میرے خلیفہ ہیں، سن رکھو کہ وہ د جال کوقل کریں گے، صلیب کو توڑ دیں گے، جزیہ بند کر دیں گے، لڑائی اپنے ہتھیار ڈال دے گی، سن رکھو جو شخص تم سے ان کو پائے ان سے میر اسلام کہے۔''

(مجمع الزوائدج:۲ ص:۲۰۵،در منثورج:۲ ص:۲۴۲)

اس لئے اسلام کی جوخدمت بھی وہ انجام دیں گے اور ان کا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خادم کی حیثیت سے امت محمد بید میں آکر شامل ہونا ہمارے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں کمی کا باعث نہیں بلکہ آپ کی سیادت وقیادت اور شرف ومنزلت کا شاہ کارہے، اس وقت دنیا دیکھ لے گی کہ واقعی تمام انبیاء گزشتہ (علی نبینا علیہم الصلوات والتسلیمات) اس وقت دنیا دیکھ لے گی کہ واقعی تمام انبیاء گزشتہ (علی نبینا علیہ ملصلوات والتسلیمات) اسخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

''الله کی قتم! موسیٰ علیه السلام زندہ ہوتے توان کو بھی میری اطاعت کے بغیر جپارہ وتا''

حضرت عيسلى عليه السلام آسان پرزنده بين

س.....جیسا کہ احادیث وقرآن کی روشی میں واضح ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسمان پر بیں اور ان زندہ ہیں، اب ہم آپ سے پوچھنا چاہتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ کون سے آسمان پر ہیں اور ان کے انسانی ضروریات کے تقاضے کیسے پورے ہوتے ہوں گے؟ مثلاً: کھانا پینا، سونا جاگنا اور انس والفت اوردیگر اشیاء ضرورت انسان کو کیسے ملتی ہوں گی؟ وضاحت کر کے مطمئن کریں۔ ج.....حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا آسمانوں پر زندہ اٹھایا جانا، اور قرب قیامت میں دوبارہ زمین پر نازل ہونا تو اسلام کا قطعی عقیدہ ہے، جس پرقرآن وسنت کے قطعی دلائل قائم ہیں اور جس پر امت کا اجماع ہے۔ حدیث معراج میں ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حضرت عیسیٰ ہے دوسرے آسمان پر ملاقات ہوئی تھی، آسمان پر مادی غذا اور بول و براز کی ضرورت پیش نہیں آتی جیسا کہ اہل جنت کوضرورت پیش نہیں آئے گی۔







حضرت عیسی علیه السلام کی حیات و نزول قرآن وحدیث کی روشنی میں س.....کیا قر آن مجید میں کہیں ذکر ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام دوبارہ دنیا میں تشریف لائیں گے؟ اور وہی آ کرا مام مہدی ہونے کا دعویٰ کریں گے؟ ح.....سیدناغیسی علیه السلام کی دوباره تشریف آوری کامضمون قر آن کریم کی کئی آیتول میں ارشاد ہوا ہے،اور بیرکہنا بالکل صحیح ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ متواتر احادیث جن میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے نزول کی اطلاع دی گئی ہے اور جن پر بقول مرز اصاحب كِ' امت كااعتقادى تعامل چلاآ ر ہاہے''وہسبانہی آیات كريمہ كي تفسير ہیں۔

تها به پهلی آیت:

سورة الصّف آیت: ۹ میں ارشاد ہے: ''وہی ہے جس نے بھیجا اپنارسول، مدایت اور دین حق دے کرتا کہا سے غالب کر دے تمام دینوں پر،اگر چہ کتنا ہی نا گوار ہومشر کوں کو۔''

> '' ہیآ یت جسمانی اور سیاست ملکی کے طور پر حضرت مسیح کے حق میں پیش گوئی ہے، اور جس غلبہ کا ملہ دین اسلام کا وعدہ دیا گیا ہے وہ غلبہ سی کے ذریعے سے ظہور میں آئے گا اور جب حضرت مسیح علیہالسلام دوبارہ اس دنیا میں تشریف لائیں گے توان کے ہاتھ سے دینِ اسلام جمیع آفاق اورا قطار میں پھیل جائے گا۔لیکن اس عاجز پر ظاہر کیا گیا ہے کہ بیخا کسارا پنی غربت اور انکسار اور تو کل اور ایثار اورآیات اورانوار کے رو ہے سے کی پہلی زندگی کانمونہ ہے .....سو چونکہاس عاجز کوحضرت مسیح سے مشابہت تامہ ہےاس لئے خداوند کریم نے مسیح کی پیش گوئی میں ابتداء سے اس عاجز کوبھی شریک کر رکھاہے۔ یعنی حضرت مسے پیش گوئی متذکرہ بالا کا ظاہری اور جسمانی طور پرمصداق ہےاور بیعا جزروحانی اور معقولی طور پر۔''

(برابین احمد به مصنفه مرزاغلام احمد صاحب ص:۴۹۸، ۹۹۹، روحانی خزائن ج:۱ ص:۵۹۳، ۵۹۳)





چە**فىرىت** «خ



'' لیعنی خدا وہ خدا ہے جس نے اپنے رسول کو ایک کامل ہدایت اور سے دین کے ساتھ بھیجا تا اس کو ہرایک قتم کے دین پر غالب کرد ہے بعنی ایک عالم گیرغلبہ اس کوعطا کرے اور چونکہ وہ عالم گیرغلبہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ظہور میں نہیں آیا اور ممکن نہیں کہ خدا کی بیش گوئی میں چھ تخلف ہواس گئے آیت کی نسبت ان سب متقد مین کا اتفاق ہے جو ہم سے پہلے گزر چکے ہیں نسبت ان سب متقد مین کا اتفاق ہے جو ہم سے پہلے گزر چکے ہیں کہ یہ عالمگیر غلبہ سے موعود کے وقت میں ظہور میں آئے گا۔'' کہ یہ عالمگیر غلبہ سے موعود کے وقت میں ظہور میں آئے گا۔'' (چشمہ معرفت مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب (چشمہ معرفت مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب صاحب معرفت مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب (چشمہ معرفت مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب صاحب سے سے سے سلے موجود کے وقت میں خرائن جے سام

جناب مرزاصا حب کی اس تفییر سے چند باتیں معلوم ہوئیں :

ا:.....اس آیت میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے جسمانی طور پر دوبارہ آنے کی پیش گوئی کی گئی ہے۔

۲:.....مرزاصاحب پربذر بعدالهام خدا تعالی کی طرف سے ظاہر کیا گیا ہے کہ حضرت عیسی علیہ السلام اس آیت کی پیش گوئی کا جسمانی اور ظاہری طور پرمصداق ہیں۔
۳:.....امت کے تمام مفسرین اس پرمنفق ہیں کہ اسلام کا غلبہ کا ملہ حضرت مسے علیہ السلام کے وقت میں ہوگا۔

جناب مرزاصاحب کی اس الہائی تغییر ہے جس پرتمام مفسرین کے اتفاق کی مہر بھی ثبت ہے، بیثا ہو کہ خدا تعالی کے اس قرآنی وعدہ کے مطابق سیدناعیسی علیہ السلام ضرور دوبارہ تشریف لائیں گے اور ان کے ہاتھ سے اسلام تمام ندا جب پرغالب آجائے گا۔ چنانچہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی ارشاد ہے کہ: ''اللہ تعالی عیسی علیہ السلام کے زمانے میں تمام مذا جب کومٹادیں گے۔'' (ابوداؤد، منداحہ، متدرک حاکم)

بعد میں جناب مرزاصاحب نے خودمیسجیت کا منصب سنجال لیالیکن بیتو فیصلہ آپ کرسکتے ہیں کہ کیاان کے زمانے میں اسلام کوغلبہ کا ملہ نصیب ہوا؟ نہیں! بلکہ اس کے









حِلداول



رعکس یہ ہوا کہ دنیا بھر کے مسلمان جناب مرزاصاحب کو خدماننے کی وجہ سے کا فر تھم ہے، ادھر مسلمانوں نے مرزاصاحب اوران کی جماعت کو اسلام سے الگ ایک فرقہ سمجھا، نتیجہ بیا کہ اسلام کا وہ غلبہ کا ملہ ظہور میں نہ آیا جو حضرت عیسی علیہ السلام کے ہاتھ سے مقدر تھا۔ اس لئے جناب مرزاصاحب کے دعوی مسیحیت کے باوجود زمانہ قر آن کے وعدے کا منتظر ہے اور یقین رکھنا چاہئے کہ سیدناعیسی علیہ السلام اس وعدے کے ایفاء کے لئے خود بنفس نفیس تشریف لائیں گے، کیونکہ بقول مرزاصاحب ... دممکن نہیں کہ خدا کی پیش گوئی میں چھ تخلف ہو۔ " لائیں گے، کیونکہ بقول مرزاصاحب ... دممکن نہیں کہ خدا کی پیش گوئی میں چھ تخلف ہو۔ " وسری آیت:

سورة النساء آیت: ۱۵۹ میں بھی اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دوبارہ تشریف لا نے اور تمام اہل کتاب کے ان پر ایمان لا نے کی خبر دی ہے، چنا نچہ ارشاد ہے:

''اور نہیں کوئی اہل کتاب سے مگر البتہ ایمان لاوے گا
ساتھاس کے موت اس کی کے پہلے اور دن قیامت کے ہوگا او پر ان

کے گواہ۔'' (فصل الحظاب ج:۲ ص:۸۰مؤلفہ کیم نور دین قادیانی)

حکیم صاحب کا ترجمہ بار ہویں صدی کے مجدد حضرت شاہ ولی اللہ صاحب یُّ کے فارسی ترجمہ کا گویا اردوتر جمہ ہے۔شاہ صاحب اس کے حاشیہ میں لکھتے ہیں:

''لینی بیہودی کہ حاضر شوندنز ول عیسی راالبتۃ ایمان آرند'' ترجمہ: ۔۔۔۔۔''لیعنی آیت کا مطلب بیہ ہے کہ جو بیہودی نزول عیسی علیہ السلام کے وقت موجود ہوں گے وہ ایمان لائیں گے۔'' اس آیت کے ترجمہ سے معلوم ہوا کہ:

ا: ....عیسی علیه السلام کا آخری زمانے میں دوبارہ تشریف لا نامقدرہے۔

۲:....تبسارے اہل کتاب ان پرایمان لائیں گے۔

س:....اوراس کے بعدان کی وفات ہوگی۔

پورے قرآن مجید میں صرف اس موقع پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی موت کا ذکر ہے۔ ہے جس سے پہلے تمام اہلِ کتاب کا ان پرائیمان لا ناشرط ہے۔



(m.m)

چې فېرس**ت** «ې



اباس آیت کی وہ تفسیر ملاحظہ فر مایئے جو کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اورا کا برصحابہؓ و تابعینؓ سے منقول ہے۔

صیح بخاری ج:۱ ص:۴۹۰ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے حالات میں امام بخاریؒ نے ایک باب باندھا ہے:'' باب نزول عیسیٰ بن مریم علیہ السلام'' اوراس کے تحت سیہ حدیث ذکر کی ہے۔

''حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ فرمایار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے:
فسم اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے! البتہ قریب ہے کہ نازل ہوں تم میں ابن
مریم جائم عادل کی حیثیت ہے، پس توڑ دیں گے صلیب کواور قل کریں گے خزیر کواور موقوف
کریں گے لڑائی اور بہ پڑے گامال، یہاں تک کہ نہیں قبول کرے گا اس کوکوئی شخص، یہاں
تک کہ ایک سجدہ بہتر ہوگا دنیا بھر کی دولت ہے۔ پھر فرماتے تھے ابو ہریر ٹا کہ پڑھوا گرچا ہو
قرآن کریم کی آیت: ''اور نہیں کوئی اہل کتاب میں سے مگر ضرور ایمان لائے گا حضرت عیسیٰ
یران کی موت سے پہلے اور ہوں گے میسیٰ علیہ السلام قیامت کے دن ان پر گواہ۔''

بیرحدیث بھی حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے جس سے واضح ہوجا تا ہے کہ دونوں حدیثوں سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک ہی مقصد ہے اوروہ ہے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا

أخرى زمانه مين حاكم عادل كي حيثيت سے اس امت ميں تشريف لانا۔

۲:....کنز العمال ج: ک ص: ۲۲۷ (حدیث نمبر: ۳۹۷۲۱ ص: ۲۵) میں بروایت ابن عباس تخضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:''میرے بھائی عیسیٰ بن مریم تسمان سے نازل ہوں گے ....الخ۔''



المرست ﴿





۳:.....امام بیبیق کی کتاب الاساء والصفات ص:۳۲۴ میں آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:''تم کیسے ہوگے جب عیسی بن مریم تم میں آسان سے نازل ہوں گے۔'' گاورتم میں شامل ہوکر تمہارے امام ہوں گے۔''

ہ:.....تفییر درمنثور ج'۲ ص:۲۴۲ میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے ۔ ہے کہ:''میرے اورعیسیٰ بن مریم کے درمیان کوئی نبی اور رسول نہیں ہوا، دیکھو! وہ میرے بعدمیری امت میں میرے خلیفہ ہول گے۔''

۵:....ابوداؤد ص: ۵۹۴ اورمنداحمہ بن ۲۰ ص: ۲۰ میں آنخضرت صلی الله علیہ سلم کاارشادہے کہ: ''انبیاء کرام باپ شریک بھائی ہیں۔ان کی مائیس (شریعتیں) الگ الگ ہیں اور دین سب کا ایک ہے، اور مجھے سب سے زیادہ تعلق عیسیٰ بن مریم سے ہے کوئکہ میر ےاوران کے درمیان کوئی نبی نہیں ہوا۔اور بے شک وہ تم میں نازل ہوں گے پس جب ان کو دیکھوتو پہچان لینا،ان کا حلیہ بہے قدمیا نہ، رنگ سرخ وسفید، دوزر درنگ کی چادریں زیب بدن ہوں گی، سرسے گویا قطرے ٹیک رہے ہوں گے،خواہ ان کوتری نہ پنچی ہو، پس لوگوں سے اسلام پر قال کریں گے، پس صلیب کوتو ڑ دیں گے،خزیر کوئل کریں گے، جزیہ موقوف کر دیں گے اور اللہ تعالی ان کے زمانے میں تمام ندا ہب کومٹادیں گے اور سے دچال کو ہلاک کر دیں گے، پس زمین میں چالیس برس مظہریں گے، پھران کی وفات ہوگی اور مسلمان ان کا جنازہ پڑھیں گے۔'

یہ تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات ہیں جن سے آیت زیر بحث کی تشریح ہوجاتی ہے۔

اب چند صحابةٌ وتا بعينٌ كي تفسير بھي ملاحظه فرمايئ:

ا:.....متدرک حاکم ج:۲ ص:۹۰، درمنثور ج:۲ ص:۲۰۱۰، اورتفسر ابن جریر ج:۲ ص:۲۴، اورتفسر ابن جریر ج:۲ ص:۲۱ میں حضرت ابن عباس رضی الله عنه نے اس آیت کی تفسیر فرمائی ہے که اس آیت میں حضرت عیسی علیه السلام کے دوبارہ تشریف لانے کی خبر دی گئی ہے اور رید کہ جب وہ تشریف لائیں گے توان کی موت سے پہلے سب اہل کتاب ان پرایمان لائیں گے۔









۲:.....ام المؤمنین حضرت ام سلمه رضی الله عنها اس آیت کی تفسیری فرما تی ہیں که ہرا ہل کتاب اپنی موت سے پہلے حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر ایمان لائے گا اور جب وہ قیامت سے پہلے آسان سے نازل ہوں گے تو اس وقت جتنے اہل کتاب ہوں گے آپ کی موت سے پہلے آپ پر ایمان لائیں گے۔

(تفییر درمنثور ج:۲ ص:۲۸۱)

سا:....در منثور کے مذکورہ صفحہ پر یہی تفییر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے استان ساتھ وجہہ کے استان کا کتاب ہوں کے اللہ وجہہ کے اللہ وجہ کے اللہ وجہہ کے اللہ وجہ کے اللہ وجہ کے اللہ وجہہ کے اللہ وجہ کے اللہ وج

اسدور سور حے مدورہ سحہ پر یہی سیر صرف می رم اللہ وجہہ کے سامبرادے حضرت محمد بن الحقیہ سے منقول ہے۔

ہم: .....اورتفیر ابن جریہ ج: ۲ ص بہا میں یہی تفیر اکابر تا بعین حضرت قادہ، حضرت محمد بن زید مدئی (امام مالک کے استاذ)، حضرت ابومالک غفاری اور حضرت حسن بھری سے منقول ہے۔ حضرت حسن بھری کے الفاظ یہ ہیں: '' آیت میں جس ایمان لانے کاذکر ہے یہ سی علیہ السلام کی موت سے پہلے ہوگا۔ اللہ کی قسم! وہ ابھی آسمان پر زندہ ہیں، کاذکر ہے یہ سی علیہ السلام کی موت سے پہلے ہوگا۔ اللہ کی قسم! وہ ابھی آسمان پر زندہ ہیں، کین آخری زمانے میں جب وہ فازل ہوں گے توان پر سب لوگ ایمان لائیں گے۔'' کین آخری زمانے میں جب وہ فازل ہوں گے توان پر سب لوگ ایمان لائیں گے۔'' کی ہے بعد کے تمام مفسرین نے اسے نقل کیا ہے اور اس کی صحت کو تسلیم کیا ہے، الہذا کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں حضرت عسلی علیہ السلام کی دوبارہ تشریف آوری کی خبردی ہے اور دور نبوی سے آج تک یہی عقیدہ مسلمانوں میں متواتر چلاآ رہا ہے۔

## تيسري آيت:

سورۂ زخرف آیت: ۲۱ میں حضرت عیسیٰ علیه السلام کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد ہے: ''اوروہ نشانی ہے قیامت کی ، پستم اس میں مت شک کرو۔''

اس آیت کی تفسیر میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم اور بہت سے صحابہ و تا بعین کا ارشاد ہے کہ:عیسیٰ علیه السلام کا آخری زمانہ میں نازل ہونا قرب قیامت کی نشانی ہوگی۔ ا: سیسیچے ابن حبان میں ابن عباس رضی الله عنہ ہے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا بیار شاد نقل کیا ہے کہ آپ صلی الله علیه وسلم نے اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا:



چەفىرىت «چە







'' قیامت سے پہلے عیسیٰ بن مریم علیہ السلام کا نازل ہونا قیامت کی نشانی ہے۔'' (مواردالظمائن ص:۳۳۵ حدیث:۱۷۵۸)

 ۲:....حضرت حذیفه بن اسیدالغفاری رضی الله عنه فرماتے میں که: ہم آپس میں <u>مٰدا کرہ کررہے تھے،اتنے میں آنخضرت صلی اللّٰہ علیہ وسلم تشریف لائے تو فرمایا کہ: کیا مٰدا کرہ ہو</u> رہاتھا؟ عرض کیا: قیامت کا تذکرہ کررہے تھا! فرمایا: قیامت نہیں آئے گی جب تک کہاس سے پہلے دس نشانیاں ندد کھ لوا دخان، دجال، دابة الارض، مغرب سے آفتاب كاطلوع مونا، عيسى بن مريم كانازل مونا، يا جوج وماجوج كانكلنا.....الخين (صحيح مسلم مفكلوة ص: ٢٥٢) ٣:.....اور حدیث معراج جے میں پہلے بھی کئی بارنقل کر چکا ہوں۔ آنخضرت صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں کہ: معراج کی رات میری ملاقات حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ علیہم السلام ہے ہوئی ، قیامت کا تذکرہ ہوا کہ کب آئے گی؟ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام سے دریافت کیا گیا تو انہوں نے لاعلمی کا اظہار کیا،موسیٰ علیہ السلام سے یو چھا گیا توانہوں نے بھی لاعلمی ظاہر کی ، پھرعیسیٰ علیہ السلام کی باری آئی توانہوں نے فرمایا: '' قیامت کا ٹھیک ٹھیک وفت تو اللہ تعالیٰ کے سواکسی کوبھی معلوم نہیں ، البتہ مجھ سے میرے رب کا ایک عہد ہے کہ قرب قیامت میں دجال نکلے گا تو میں اسے قل کرنے کے لئے نازل ہوں گا۔ ( آ گے قتل د جال اور یا جوج ما جوج کے نکلنے کی تفصیل ہے،اس کے بعد فرمایا) پس مجھ سے میرے رب کا عہدہے کہ جب بیسب کچھ ہوجائے گاتو قیامت کی مثال

(منداحد ج: اص: ۳۷۵، ۱۲۰ منداحد ص: ۳۰۹ تغییرا بن جریر ج: کا ص: ۷۲، متدرک حائم ج: ۳۰ منداحد کا باباری ج: ۳۰ منداحد حائم ج: ۳۰ من ۵۲۵، ۲۸۵، فتح الباری ج: ۱۱ من ۵۹۵، درمنثور ج: ۳۳ من ۳۳۹) ان ارشادات نبویه ملی الله علیه وسلم سے آیت کی تغییر اور حضرت عیسی علیه السلام کا ارشاد جوانهول نے انبیاء کرام علیهم السلام کے مجمع میں فر مایا اور جسے آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے صحابہ کرام کے سامنے قبل کیا، اس سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت عیسی علیه السلام کا قیامت کی نشانی کے طور پر دوبارہ تشریف لا نا اور آکر دجال لعین کوئل کرنا، اس پر الله تعالیٰ کا

یورے دنوں کی حاملہ جیسی ہوگی۔''



**M.**4

چه فهرست «خ



حِلداوَل



عہد، انبیاء کرام گاا تفاق اور صحابہ کرام گاا جماع ہے، اور گزشتہ صدیوں کے تمام مجددین اس کوشلیم کرتے چلے آئے ہیں، کیا اس کے بعد بھی کسی مؤمن کو حضرت عیسی علیہ السلام کے دوبارہ آنے میں شک رہ جاتا ہے...؟

ہ:.....اس آیت کی تفسیر بہت سے صحابہؓ و تابعینؓ سے یہی منقول ہے کہ آخری زمانہ میں سیدناعیسیٰ علیہ السلام کا نازل ہونا قربِ قیامت کی نشانی ہے، حافظ ابن کثیراس آیت کی تحت لکھتے ہیں:

'' یعنی قیامت سے پہلے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا تشریف لا نا قیامت کی نشانی ہے، یہی تفسیر حضرت ابوہری ہُ ، حضرت ابن عباس ابوالعالیہ ، عکر مہہ ، حسن بھری ، خعاک اور دوسرے بہت سے حضرات سے مروی ہے اور رسول الله علیہ وسلم سے اس مضمون کی احادیث متواتر ہیں کہ آپ سلی الله علیہ وسلم نے قیامت سے پہلے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے تشریف لانے کی خبر دی ہے۔'' (تفیرابن کیشر ج: ۲۳ ص: ۱۳۲) علیہ السلام کے تشریف لانے کی خبر دی ہے۔'' ویکھی آپیت:

سورۂ مائدہ کی آیت: ۱۸ میں ارشاد ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام قیامت کے دن بارگاہِ خداوندی میں اپنی صفائی پیش کرتے ہوئے عرض کریں گے:

''اے اللہ! اگر آپ ان کوعذاب دیں تو بی آپ کے بندے ہیں، اور اگر بخش دیں تو آپ عزیز دھیم ہیں۔''

سیدناابن عباس اس تیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

'' عیسیٰ علیہ السلام عرض کریں گے کہ: المی ! یہ تیرے بندے ہیں (گر انہوں نے میری غیر حاضری میں مجھے خدا بنایا اس لئے) واقعی انہوں نے اپنے اس عقیدے کی بنا پر اپنے آپ کو عذا ب کامستحق بنالیا ہے اور اگر آپ بخش دیں، یعنی ان لوگوں کو، جن کو صحح عقید ہے پر چھوڑ کر گیا تھا اور (اسی طرح ان لوگوں کو بھی بخش دیں جنہوں نے اپنے عقیدہ سے رجوع کرلیا، چنانچہ) حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی عمر کمبی کردی گئی ہے، یہاں تک کہ وہ آخری زمانے میں دجال کو قل کرنے کے لئے آسان سے زمین کی طرف اتارے جائیں



(m.V)

چه فهرست «خ





گ، تب عیسائی لوگ اپنے قول سے رجوع کرلیں گے، تو جن لوگوں نے اپنے قول سے رجوع کیا اور تیری تو حید کے قائل ہو گئے اور اقر ارکر لیا کہ ہم سب (بشمول عیسیٰ علیہ السلام کے )خدا کے بندے ہیں پس اگر آپ ان کو بخش دیں جبکہ انہوں نے اپنے قول سے رجوع کرلیا ہے تو آپ عزیز و کیم ہیں۔'

کرلیا ہے تو آپ عزیز و کیم ہیں۔'

(تفیر درمنثور ج:۲ ص:۳۵۰)

حضرت ابن عباس رضی الله عنه کی اس تفسیر سے واضح ہوا کہ میآ بیت بھی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی دوبارہ تشریف آوری کی دلیل ہے۔

آپ نے اپنے سوال میں یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نازل ہوکرامام مہدی ہونے کا دعویٰ کریں گے؟ اس کے جواب میں صرف اتنا عرض کردینا کافی ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لے کر تیر ہویں صدی کے آخر تک امتِ اسلامیہ کا یہی عقیدہ رہا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت مہدیؓ دوالگ الگ شخصیتیں ہیں، اور یہ کہ نازل ہوکر پہلی نماز حضرت عیسیٰ علیہ السلام حضرت مہدی کی اقتداء میں پڑھیں گے۔ جناب مرزا غلام احمد صاحب قادیانی پہلے شخص ہیں جنہوں نے عیسیٰ اور مہدی کے ایک ہونے کا عقیدہ ایجاد کیا ہے، اس کی دلیل نہ قرآن کریم میں ہے، نہ سی شیخے اور مقبول حدیث میں، اور نہ سلف صالحین میں سے کوئی اس کا قائل ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی متواتر میں، اور نہ سلف صالحین میں سے کوئی اس کا قائل ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی متواتر امادیث میں وارد ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے نزول کے وقت حضرت مہدیؓ اس امادیث میں وارد ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ امت کے امام ہوں گے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اعسیٰ میا میا ایان میں اس کے اس کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اس میں اس کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اس میں اس کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اس میں اس کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اس میں اس میں اسلام ان کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اسلام ان کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اس میں اسلام ان کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔ اس میں اسلام ان کی اقتداء میں نماز پڑھیں گے۔

حيات عيسى عليه السلام يرشبهات

جناب نے یہ بھی دریافت فرمایا ہے کہ کیا" کیل نفس ذائقة الموت" کی آیت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات پراثر انداز نہیں ہوتی ؟ جواباً گزارش ہے کہ بیآیت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی طرح آپ کو، مجھ کو، زمین کے تمام لوگوں کو، آسان کے تمام فرشتوں کو، بلکہ ہرذی روح مخلوق کو شامل ہے۔ آیت کا مطلب بیہ ہے کہ ہر شخف کو ایک ندایک دن مرنا ہے، چنا نچہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بھی موت آئے گی لیکن کب؟ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی موت کا وقت بھی بتادیا ہے کہ آخری زمانہ میں نازل ہوکر وسلم نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی موت کا وقت بھی بتادیا ہے کہ آخری زمانہ میں نازل ہوکر



نه فهرست «ن<u>خ</u>





وہ حیالیس برس زمین پررہیں گے، پھران کا انقال ہوگا،مسلمان ان کی نماز جنازہ پڑھیں (مشکوة شریف ص:۴۸۰) گےاورمیر بےروضہ میںان کودفن کیا جائے گا۔ اس کئے آپ نے جوآیت نقل فر مائی ہے وہ اسلامی عقیدہ پراٹر انداز نہیں ہوتی، البتہ پیعیسائیوں کے عقیدہ کو باطل کرتی ہے۔اسی بنایر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نجران کے یا در بوں کے وفد سے گفتگو کرتے ہوئے فرمایا تھا:'' کیاتم نہیں جانتے کہ ہمارا رب زندہ ہے، جھی نہیں مرے گا اورعیسیٰ علیہ السلام کوموت آئے گی۔'' پنہیں فر مایا کہ عیسیٰ علیہ (درمنثور ج:۲ ص:۳) السلام مرچکے ہیں۔

## آخری گزارش

جیسا کہ میں نے ابتدا می*ں عرض کیا تھا کہ حضرت عیسیٰ علیہ* السلام کی حیات و وفات کا مسکد آج پہلی بارمیرے آپ کے سامنے پیش نہیں آیا اور نہ قرآن کریم ہی پہلی مرتبہ میرے،آپ کےمطالعہ میں آیاہے،آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور سے قر آن مجید متواتر چلاآتا ہے اور حیات عیسیٰ علیہ السلام کا عقیدہ بھی۔اس امت میں اہل کشف،مہم و مجد دبھی گزرے ہیں اور بلندیا پیمفسرین وجہتدین بھی، گرہمیں جناب مرزا صاحب سے یہلے کوئی ملہم ، مجدد ، صحابی ، تابعی اور فقیہ ومحدث ایسا نظر نہیں آتا جو حضرت عیسی علیہ السلام کے آخری زمانه میں دوبارہ تشریف آوری کامنکر ہو۔قر آن کریم کی جن آیوں سے جناب مرزا غلام احمد صاحب وفات مسيح ثابت كرتے ہيں ،ايك لمحه كے لئے سوچے كه كيابي آيات قرآن كريم ميں پہلے موجود نہيں تھيں؟ كيا چود ہويں صدى ميں پہلى بار نازل ہوئى ہيں؟ يا گزشتہ صدیوں کے تمام اکابر.. نعوذ باللہ...قرآن کو شجھنے سے معذوراور عقل وہم سے عاری تھے؟ '' پس اگر اسلام میں بعد آنخضرت صلی الله علیه وسلم ایسے معلم نہیں آئے جن میں ظلی طور پرنور نبوت تھا تو گویا خدا تعالیٰ نے عمداً قرآن کوضائع کیا کہاس کے حقیقی اور واقعی طور پر سمجھنے والے بہت جلد دنیا سے اٹھالئے گئے۔ گرید بات اس کے وعدہ کے



چې **فېرست** د پې





برخلاف ہے جسیا کہ وہ فرما تا ہے انیا نصن نزلنا الذکر وانہ لہ
لحافظون ۔ لیعنی ہم نے قرآن کوا تارا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت
کرتے رہیں گے۔ اب میں نہیں سمجھ سکتا کہ اگر قرآن کے سمجھنے
والے ہی باقی نہ رہے اور اس پر یقینی اور حالی طور پر ایمان لانے
والے زاویۂ عدم میں ختی ہوگئے تو پھر قرآن کی حفاظت کیا ہوئی۔ اور
اس پرایک اورآیت بھی بین قرینہ ہے اور وہ یہ ہے بسل ھو ایسات
بین ایک اورآیت بھی بین قرینہ ہے اور وہ یہ ہے بسل ھو ایسات
بین جواہل علم کے سینوں میں ہیں۔ یہ آیت بلند آواز سے پکار کر کہہ
رہی ہے کہ کوئی حصہ تعلیم قرآن کا بربا داور ضائع نہیں ہوگا اور جس
طرح روز اول سے اس کا پودا دلوں میں جمایا گیا یہی سلسلہ قیامت
تک جاری رہے گا۔''

(شہادۃ القرآن ص:۵۵،۵۴، مؤلفہ جناب مرزاغلام احمدقادیانی) بلاشبہ جس شخص کوقر آن کریم پرایمان لانا ہوگا سے اس تعلیم پربھی ایمان لانا ہوگا جو گزشتہ صدیوں کے مجددین اور اکابر امت قرآن کریم سے متواتر سمجھتے چلے آئے ہیں، اور جو شخص قرآن کریم کی آئیتیں پڑھ پڑھ کرائمہ مجددین کے متواتر عقیدہ کے خلاف کوئی عقیدہ پیش کرتا ہے، سمجھنا چاہئے کہ وہ قرآن کریم کی حفاظت کا منکر ہے۔

سیدناعیسی علیہ السلام کی حیات پر میں نے جو آیات پیش کی ہیں، ان کی تفسیر صحابہ و تا بعین کی ہیں، ان کی تفسیر صحابہ و تا بعین کے علاوہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی نقل کی ہے۔ ان کے علاوہ جس صدی کے ائمہ دین اور صاحب کشف والہام مجددین کے بارے میں آپ چاہیں، میں حوالے پیش کردوں گا کہ انہوں نے قرآن کریم سے حضرت عیسی علیہ السلام کے زندہ ہونے اور آخری زمانے میں دوبارہ آنے کو ثابت کیا ہے۔

جن آتیوں کو آپ کی جماعت کے حضرات، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی و فات کی دلیل میں پیش کرتے ہیں ،من گھڑت تفسیر کے بجائے ان سے کہئے کہان میں ایک ہی آیت



چې فېرست «پ





کی تفسیر آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے، صحابہ کرام سے، تابعین سے یا بعد کے سی صدی کے مجدد کے حوالے سے بیش کردیں کہ حضرت عیسیٰ علیه السلام مرچکے ہیں، وہ آخری زمانہ میں نہیں آئیں گے، بلکہ ان کی جگہ ان کا کوئی مثیل آئے گا۔ کیا بیظلم وستم کی انتہا نہیں کہ جو مسلمان آنخضرت صلی الله علیه وسلم اور صحابہ و تابعین اور ائمہ مجددین کے عقیدے پر قائم ہیں ان کو تو ''فیج اعوج'' (یعنی گراہ اور مجرولوگ) کہا جائے، اور جولوگ آنخضرت صلی الله علیه وسلم اور تمام اکا ہر امت کے خلاف قرآن کی تفسیر کریں اور ان تمام ہزرگوں کو ''مشرک'' کھیرائیں، ان کوتن پر مانا جائے۔

میرے دل میں دوتین سوال آئے ہیں، جن کے جواب چاہتا ہوں، اور یہ جواب قرآن مجید کے ذریعہ دیۓ جا کیں، اور میں آپ کو یہ بتادینا چاہتا ہوں کہ میں''احمدی'' ہوں، اگر آپ نے میر سوالوں کے جواب سے دیئے تو ہوسکتا ہے کہ میں آپ کے قریب زیادہ آجاؤں۔

س: ا: .....کیا آپ قرآن مجید کے ذریعہ یہ بتا سکتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام زندہ آسان پرموجود ہیں اور اس جہان میں فوت نہیں ہوئے؟

س:۲:.....کیا قرآن مجید میں کہیں ذکر ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام دوبارہ دنیا میں تشریف لائیں گے؟اوروہ آکرامام مہدی کا دعویٰ کریں گے؟

س:٣:..... "كل نفس ذائقة الموت" كالفظى معنى كيا بي؟ اوركيا اس يآپ ك دوباره آن يركوكي اثر نبيس يرتا؟

ے ۔۔۔۔۔ جہاں تک آپ کے اس ارشاد کا تعلق ہے کہ: ''اگر آپ نے میر سوالات کے جواب حجے دیئے تو ہوسکتا ہے کہ میں آپ کے قریب آجاؤں'' یہ تو محض میں تعالیٰ کی توفیق و ہوایت پر شخصر ہے۔ تا ہم جناب نے جوسوالات کئے ہیں، میں ان کا جواب پیش کر رہا ہوں اور یہ فیصلہ کرنا آپ کا اور دیگر قارئین کا کام ہے کہ میں جواب حجے دے رہا ہوں یانہیں؟ اگر میرے جواب میں کسی جگہ لغزش ہوتو آپ اس پر گرفت کر سکتے ہیں، وباللہ التوفیق!







اصل سوالات پر بحث کرنے سے پہلے میں اجازت چاہوں گا کہ ایک اصولی بات پیش خدمت کروں۔ وہ یہ کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات اوران کی دوبارہ تشریف آوری کا مسکلہ آج پہلی بار میرے اور آپ کے سامنے نہیں آیا بلکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک دور سے لے کر آج تک بیامت اسلامیہ کا متواتر اور قطعی عقیدہ چلا آتا ہے، امت کا کوئی دوراییا نہیں گزراجس میں مسلمانوں کا یہ عقیدہ نہ رہا ہو، اورامت کے اکابر صحابہ کرام می تابعین اورائمہ مجددین میں سے ایک فرد بھی ایسانہیں جواس عقیدے کا قائل نہ ہو۔ جس طرح نمازوں کی تعدادر کعات قطعی ہے، اس طرح اسلام میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات اور آمد کا عقیدہ بھی قطعی ہے، خود جناب مرزاصا حب کو بھی اس کا اقرار ہے، جنود جناب مرزاصا حب کو بھی اس کا اقرار ہے، چنانچے کہتے ہیں:

'' مسیح ابن مریم کے آنے کی پیش گوئی ایک اول درج کی پیش گوئی ہے، جس کوسب نے بالا تفاق قبول کرلیا ہے اور جس قدر صحاح میں پیش گوئیاں کھی گئی ہیں کوئی پیش گوئی اس کے ہم پہلو اور ہم وزن ثابت نہیں ہوتی ، تواتر کا اول درجہ اس کو حاصل ہے۔'' (ازالہ اوہام، روحانی خزائن ج:۳ ص:۴۰۰)

دوسری جگه لکھتے ہیں:

''اس امر سے دنیا میں کسی کو بھی انکار نہیں کہ احادیث میں مسیح موعود کی تھی کھی پیش گوئی موجود ہے، بلکہ قریباً تمام مسلمانوں کا اس بات پر اتفاق ہے کہ احادیث کی روسے ضرورا کیٹ شخص آنے والا ہے جس کا نام عیسیٰ بن مریم ہوگا، اور بیاپیش گوئی بخاری اور مسلم اور ترندی وغیرہ کتب حدیث میں اس کثرت سے پائی جاتی ہے جوا یک مضف مزاج کی تسلی کے لئے کافی ہے۔''

'' پی خبرسیج موعود کے آنے کی اس قدر زور کے ساتھ ہر ایک زمانے میں پھیلی ہوئی معلوم ہوتی ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی



جى فهرست «ج







جہالت نہ ہوگی کہ اس کے تواتر سے انکار کیا جائے۔ میں سے کہ کہتا ہوں کہ اگر اسلام کی وہ کتا ہیں جن کی روسے بیخبر سلسلہ وارشائع ہوتی چلی آئی ہے صدی وار مرتب کر کے اکٹھی کی جائیں تو ایس کتابیں ہزار ہاسے کچھ کم نہ ہوں گی۔ ہاں یہ بات اس شخص کو سمجھانا مشکل ہے جواسلامی کتابوں سے بالکل بے خبر ہے۔''

(شهادة القرآن ص:٢،روحاني خزائن ج:٢ ص:٢٩٨)

مرزاصاحب، حضرت عیسیٰ علیه السلام کے آنے کی احادیث کو متواتر اور امت کے اعتقادی عقائد کا مظہر قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' پھرالی احادیث جو تعامل اعتقادی یاعملی میں آکر اسلام کے مختلف گروہوں کا ایک شعار ٹھہر گئی تھیں،ان کو قطعیت اور تواتر کی نسبت کلام کرنا تو در حقیقت جنون اور دیوانگی کا ایک شعبه ہے۔'' (شہادۃ القرآن ص:۵،روحانی خزائن ج:۲ص:۳۰۱) جناب ممزاصا جس کی ارشادار تا مزید تشت کے ووضاحہ ت کہتا ہے'

جناب مرزاصاحب کے بیار شادات مزید تشریح ووضاحت کے محتاج نہیں، تاہم

اس پراتنااضافه ضرور کروں گا که:

ا: .....احادیث نبویه میں (جن کومرزاصاحب قطعی متواتر تسلیم فرماتے ہیں) کسی گمنام ''مسیح موعود' کے آنے کی پیش گوئی نہیں کی گئی، بلکہ پوری وضاحت وصراحت کے ساتھ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے قربِ قیامت میں دوبارہ نازل ہونے کی خبر دی گئی ہے۔ پوری امتِ اسلامیہ کا ایک ایک فرد قرآن کریم اور احادیث کی روشنی میں صرف ایک ہی شخصیت کو ''عیسیٰ علیہ السلام'' کے نام سے جانتا پہچانتا ہے، جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے بنی اسرائیل میں آئے تھے، اس ایک شخصیت کے علاوہ کسی اور کے لئے ''عیسیٰ بن مریم علیہ السلام'' کا لفظ اسلامی ڈ کشنری میں بھی استعال نہیں ہوا۔

۲:.....آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے لے کر آج تک امت ِ اسلامیہ میں جس طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے آنے کاعقیدہ متواتر رہا ہے، اس طرح ان کی حیات اور



چەفىرىت «





رفع آسانی کاعقیدہ بھی متواتر رہا ہے، اور بیدونوں عقیدے ہمیشہ لازم وملز وم رہے ہیں۔
سا: ۔۔۔۔۔۔ جن ہزار ہا کتابوں میں صدی وار حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا آنا لکھا ہے،
ان ہی کتابوں میں بی بھی لکھا ہے کہ وہ آسمان پر زندہ ہیں اور قرب قیامت میں دوبارہ
تشریف لائیں گے۔ پس اگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے آنے کا انکار مرزا صاحب کے
بقول' دیوانگی اور جنون کا ایک شعبہ ہے' تو ان کی حیات کے انکار کا بھی یقیناً یہی حکم ہوگا۔
ان تمہیدی معروضات کے بعداب آپ کے سوالوں کا جواب پیش خدمت ہے۔

ا:....حياتِ عيسى عليه السلام:

آپ نے دریافت کیا تھا کہ کیا قر آن کریم سے بیثابت کیا جاسکتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام فوت نہیں بلکہ وہ زندہ ہیں؟ جواباً گزارش ہے کہ قر آن کریم کی متعدد آیوں سے بیا کر سے بیعقیدہ ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو یہود کی گرفت سے بچاکر آسان پر زندہ اٹھالیا۔

يهال جناب كو چند چيزول كي طرف توجه دلاتا مول:

ا:..... یہود کے دعویٰ کی تر دید کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے قبل اور صلب (سولی دیئے جانے ) کی تر دید فر مائی ، بعد از ان قبل اور رفع کے در میان مقابلہ کر کے قبل کی نفی کی اور اس کی جگہ رفع کو ثابت فر مایا۔

۲:..... جہاں قتل اور رفع کے درمیان اس طرح کا مقابلہ ہوجسیا کہ اس آیت میں ہے، وہاں رفع سے روح اورجسم دونوں کا رفع مراد ہوسکتا ہے، یعنی زندہ اٹھالینا صرف روح کا رفع مرادنہیں ہوسکتا اور نہ رفع درجات مراد ہوسکتا ہے۔ قرآن کریم ،حدیث نبوگ



چەفىرىت «خ







اورمحاورات عرب میں ایک مثال بھی الیی نہیں ملے گی کہ کسی جگفتل کی نفی کر کے اس کی جگہ <mark>رفع کوثابت کیا گیا ہو،اور وہاں صرف روح کا رفع یا درجات کا رفع مرادلیا گیا ہو،اور نہ ہی</mark>ہ عربیت کے لحاظ سے ہی سیجے ہے۔

سن سن تعالی شانہ جہت اور مکان سے یاک ہیں، مگر آسان چونکہ بلندی کی جانب ہے اور بلندی حق تعالی کی شان کے لائق ہے،اس لئے قرآن کریم کی زبان میں ''رفع الى اللهُ'' كے معنى ہن آسان كى طرف اٹھا يا جانا۔

ہ:.....حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا یہود کی دستبرد سے بیا کر سیج سالم آسان پر اٹھالیاجانا آپ کی قدرومنزلت کی دلیل ہے،اس لئے بدر فع جسمانی بھی ہےاورروحانی اور مرتبی بھی۔اس کو صرف رفع جسمانی کہہ کراس کورفع روحانی کے مقابل سمجھنا غلط ہے، ظاہر ہے کہ اگر صرف''روح کا رفع''عزت و کرامت ہے تو''روح اورجہم دونوں کا رفع''اس سے بڑھ کرموجب عزت وکرامت ہے۔

۵:..... چونکہ آپ کے آسمان پراٹھائے جانے کا واقعہ عام لوگوں کی عقل سے بالاتر تھااوراس بات کا اختال تھا کہ لوگ اس بارے میں چے میگوئیاں کریں گے کہ ان کوآ سان پر كيسے اٹھاليا؟ اس كى كيا ضرورت تھى؟ كيا الله تعالى زمين پران كى حفاظت نہيں كرسكتا تھا؟ حضرت عيسى عليه السلام كے علاوه كسى اور نبى كو كيول نہيں اٹھايا گيا؟ وغيره وغيره -

ان تمامشبهات كاجواب "وكان الله عزيزا حكيما" مين درويا كيا يعنى الله تعالى زبردست ہے، يورى كائنات اس كے قبضه قدرت ميں ہے،اس لئے حضرت عيسى علیہالسلام کو میچے سالم اٹھالینا اس کے لئے کچھے بھی مشکل نہیں اور ان کے ہاں زندہ رہنے کی استعداد پیدا کردینا بھی اس کی قدرت میں ہے، کا ئنات کی کوئی چیز اس کے ارادے کے درمیان حائل نہیں ہوسکتی اور پھر وہ حکیم مطلق بھی ہے، اگر تمہیں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے اٹھائے جانے کی حکمت سمجھ میں نہ آئے تو تمہیں اجمالی طور پر بیا بمان رکھنا چاہئے کہ اس تھیم مطلق کا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوآ سان پراٹھالینا بھی خالی از حکمت نہیں ہوگا ،اس لئے تهمیں چون و چرا کی بجائے اللہ تعالیٰ کی حکمت ِ بالغہ پریقین رکھنا چاہئے۔









۲:....اس آیت کی تفسیر میں پہلی صدی سے لے کر تیر ہویں صدی تک کے تمام مفسرین نے لکھا ہے کہ: حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو آسان پر زندہ اٹھایا گیا اور وہی قربِ قیامت میں آسان سے نزول اجلال فرمائیں گے۔ چونکہ تمام بزرگوں کے حوالے دیناممکن نہیں اس لئے میں صرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابن عباس کی تفسیر پر اکتفا کرتا ہوں۔''جوقر آن کریم کے جھنے میں اول نمبر والوں میں سے ہیں اور اس بارے میں ان کے حق میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک دعا بھی ہے۔''

(ازالهاوبام ص:۲۲۷،روحانی خزائن ج:۳ ص:۲۲۵)

(ادادادوم) ران نا ۱۰۰۰ (۱۰۱۰ (ج.۱۰ س.۱۳۱۰) تفییر ابن کثیر (ج:۱ س.۱۳۲۱) تفییر ابن جریر (ج:۱ س.۱۳۲۱) تفییر ابن جریر (ج:۳ س.۲۰۲۲) میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا بدار شاد قال کیا ہے کہ آپ نے یہود یوں سے فرمایا: '' بے شک علیه السلام مرے نہیں اور بے شک وہ تمہاری طرف دوبارہ آئیں گے۔''

تفیر در منثور (ج:۲ ص:۳) میں ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے عیسائیوں کے وفد سے مباحثہ کرتے ہوئے فرمایا: '' کیا تم نہیں جاننے کہ ہمارا رب زندہ ہے، کبھی نہیں مرےگا،اورعیسیٰ علیہ السلام پرموت آئے گی؟''

تفییر ابن کثیر (ج: اص: ۵۷۴)، تفییر درمنثور (ج: اص: ۲۳۸) میں حضرت ابن عباس سے بہند صحیح منقول ہے کہ:''جب یہود حضرت عبسیٰ علیہ السلام کو پکڑنے کے لئے آئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی شاہت ایک شخص پر ڈال دی، یہود نے اسی''مثیلِ مسیح'' کو مسیح سمجھ کر صلیب پر لئکا دیا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو مکان کے او پر سے زندہ آسان براٹھالیا۔''

جیسا کہ او پرعرض کر چکا ہوں امت کے تمام اکا برمفسرین و مجددین متفق اللفظ بیں کہ اس آیت کے مطابق حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو صحح سالم زندہ آسان پر اٹھالیا گیا، اور سوائے فلاسفہ اور زنادقہ کے سلف میں سے کوئی قابل ذکر شخص اس کا منکر نہیں ہوا، اور نہ کوئی شخص اس بات کا قائل ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام سولی چڑھنے اور پھر صلیبی زخموں سے







شفایاب ہونے کے بعد کشمیر چلے گئے اور وہاں ۲۷ برس بعدان کی وفات ہوئی۔

اب آپ خود ہی انصاف فرما سکتے ہیں کہ امت کے اس اعتقادی تعامل کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رفع آسمانی میں شک کرنا اور اس کی قطعیت اور تواتر میں کلام کرنا جناب مرزاصا حب کے بقول' در حقیقت جنون اور دیوائل کا ایک شعبہ' ہے بانہیں ...؟

حضرت عیسیٰ علیه السلام کاروح الله ہونا س.....ایک عیسائی نے بیسوال کیا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام روح اللہ ہیں اور حضرت محمر

رسول الله ہیں، اس طرح حضرت عیسیٰ رسول الله کے ساتھ روح اللہ بھی ہیں، لہذا حضرت

عیسلی کی شان بر*اه هگ*ی ـ

ج.... پیسوال محض مغالطہ ہے، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کوروح اللہ اس لئے کہا گیا ہے کہان کی روح بلاواسطہ باپ کے ان کی والدہ کے تکم میں ڈائی گئی، باپ کے واسطہ سے بغیر پیدا ہونا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی فضیلت ضرور ہے مگراس سے ان کارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل ہونا لازم نہیں آتا۔ ورنہ آدم علیہ السلام کا عیسیٰ علیہ السلام سے افضل ہونا لازم آئے گا، کہ وہاں ماں اور باپ دونوں کا واسطہ نہیں تھا۔ پس جس طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام بغیر واسطہ والدین محض حق تعالیٰ شانہ کے کلمہ''کن' سے پیدا ہوئے اسی طرح حضرت محضرت عیسیٰ علیہ السلام کا بغیر واسطہ والدی کے وجود میں آناان کی افضلیت کی دلیل نہیں، اسی طرح عسیٰ علیہ السلام کا بغیر واب کے پیدا ہوناان کی افضلیت کی دلیل نہیں، اسی طرح عسیٰ علیہ السلام کا بغیر واپ کے پیدا ہوناان کی افضلیت کی دلیل نہیں۔

حضرت عيسى عليه السلام كامرفن كهال هوگا؟

س ..... میں اس وقت آپ کی توجد اخبار جنگ میں ''کیا آپ جانتے ہیں؟'' کے عنوان سے سوال نمبر: ۲ ''جس جر ہے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم وفن ہیں وہاں مزید کتی قبروں کی سخبائش ہے؟ اور وہاں کس کے وفن ہون کی روایت ہے؟ لیعنی وہاں کون وفن ہوں گے؟'' اس کے جواب میں حضرت مہدیؓ لکھا ہوا ہے، جبکہ ہم آج تک علاء سے سنتے آئے ہیں کہ



MIA

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە



چه فهرست «خ

جلداول



ج<sub>رے</sub> میں حضرت عیسگی دفن ہوں گے۔

ج ..... هجره شريفه ميں چوشى قبر حضرت مهدئ كي نہيں بلكه حضرت عيسى عليه السلام كى ہوگى۔

حضرت مریم کے بارے میں عقیدہ

س....ملمانوں کوحفرت مریم کے بارے میں کیاعقیدہ رکھنا چاہئے اورہمیں آیا کے بارے میں کیا معلومات نصوص قطعیہ سے حاصل ہیں؟ کیا حضرت عیسی علیہ السلام کی ولادت کے وقت آ یے گی شادی ہوئی تھی ،اگر ہوئی تھی تو کس کے ساتھ؟ کیا حضرت مریم ط حضرت عیسلی کے ' رفع الی السماء' کے بعد زندہ تھیں؟ آپ نے کتنی عمر یائی اور کہاں وفن ہیں؟ کیا کسی مسلم عالم نے اس بارے میں کوئی متند کتاب کھی ہے؟ میری نظر سے قادیا نی جماعت کی ایک ضخیم کتاب گزری ہے جس میں کی حوالوں سے بیکہا گیا ہے کہ حضرت مریم <sup>ع</sup> یا کستان کے شہر مری میں وفن ہیں ،اور حضرت عیس<sup>ع</sup>ی مقبوضہ شمیر کے شہر سری نگر میں ۔ ج .....نصوص صححہ سے جو کچھ معلوم ہے وہ بیہ ہے کہ حضرت مریم کی شادی کسی ہے نہیں ہوئی، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رفع الی السماء کے وقت زندہ تھیں یانہیں؟ کتنی عمر ہوئی؟ کہاں وفات یائی؟اس بارے میں قرآن وحدیث میں کوئی تذکرہ نہیں۔مؤرخین نے اس سلسلہ میں جوتفصیلات بتائی ہیں،ان کا مأخذ بائبل یا اسرائیلی روایات ہیں۔قادیا نیوں نے حضرت عیسلی علیہ السلام اور ان کی والدہ ماجدہ کے بارے میں جو پچھ کھھا ہے، اس کی تائید قرآن وحدیث تو کجاکسی تاریخ ہے بھی نہیں ہوتی ، ان کی جھوٹی مسحیت کی طرح ان کی تاریخ بھی''خانہ ساز''ہے۔

## علامات قيامت

قيامت كى نشانياں

جرائیل علیه السلام نے یا نچوال سوال بیر کیا که پھرالیمی نشانیاں ہی بتادیجئے جن

سے بیمعلوم ہوسکے کہاب قیامت قریب ہے۔

المنخضرت صلى الله عليه وسلم نے اس كے جواب ميں قيامت كى دونشانياں بنا كيں۔





اول یہ کہ لونڈی کی اپنی ما لکہ کو جند۔۔۔۔اس کی تشری کا ہل مانے کی طرح کی ہے،
سب سے بہتر توجیہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس میں اولاد کی نافر مانی کی طرف اشارہ ہے،
مطلب یہ کہ قرب قیامت میں اولاد اپنے والدین سے اس قدر برگشتہ ہوجائے گی کہ
مطلب یہ کہ قرب قیامت میں اولاد اپنے والدین سے اس قدر برگشتہ ہوجائے گی کہ
لڑکیاں جن کی فطرت ہی والدین کی اطاعت، خصوصاً والدہ سے محبت اور پیار ہے، وہ بھی
ماں باپ کی بات اس طرح ٹھکرانے لگیں گی جس طرح ایک آقا اپنے زرخرید غلام لونڈی کی
بات کولائق توجہیں سمجھتا، گویا گھر میں ماں باپ کی حیثیت غلام لونڈی کی ہوکررہ جائے گی۔
بات کولائق توجہیں سمجھتا، گویا گھر میں ماں باپ کی حیثیت غلام لونڈی کی ہوکررہ جائے گی۔
دوسری نشانی یہ بیان فرمائی کہ وہ لوگ جن کی کل تک معاشر سے میں کوئی حیثیت
نہ تھی، جو نظے پاؤں اور بر ہنہ جسم جنگل میں بکریاں چرایا کرتے تھے وہ بڑی بڑی باڈنگوں
میں فخرکیا کریں گے۔ یعنی رذیل لوگ معزز ہوجا کیں گے۔ان دونشانیوں کے علاوہ قرب
قیامت کی اور بہت سی علامتیں حدیثوں میں بیان کی گئی ہیں۔گریہسب قیامت کی ''جھوڈی قیامت کی بڑی نشانیاں ' ہیں، اور قیامت کی بڑی نشانیاں جن کے ظاہر ہونے کے بعد قیامت کے نعد قیامت کے تنے میں زیادہ دیزنہیں ہوگی، یہ ہیں:

ا:.....حضرت مہدی علیہ الرضوان کا ظاہر ہونا اور بیت اللّٰہ شریف کے سامنے رکن اور مقام کے درمیان لوگول کا ان کے ہاتھ پر بیعت خلافت کرنا۔

۲:.....ان کے زمانے میں کانے دجال کا ٹکلنااور چالیس دن تک زمین میں فساد مجانا۔
 ۳:.....اس کولل کرنے کے لئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا آسان سے نازل ہونا۔
 ۳:..... باجوج ماجوج کا ٹکلنا۔

۵:....دابة الارض كاصفا يهار ي سے نكلنا ـ

۲:.....سورج کامغرب کی جانب سے طلوع ہونا اور یہ قیامت کی سب سے بڑی نشانی ہوگی، جس سے ہر مخص کو نظر آئے گا کہ اب زمین و آسان کا نظام درہم برہم ہوا چاہتا ہے اور اب اس نظام کے توڑد سے اور قیامت کے برپا ہونے میں زیادہ در پہیں ہے۔ اس نشانی کود کی کے کر لوگوں پر خوف و ہر اس طاری ہوجائے گا گریداس عالم کی نزع کا وقت ہوگا، جس طرح نزع کی حالت میں تو بہول نہیں ہوتی، اسی طرح جب سورج مغرب سے طلوع جس طرح نزع کی حالت میں تو بہول نہیں ہوتی، اسی طرح جب سورج مغرب سے طلوع









ہوگا تو تو بہ کا دروازہ بند ہوجائے گا۔اس قسم کی کچھ بڑی بڑی نشانیاں اور بھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمائی ہیں۔قیامت ایک بہت ہی خوفناک چیز ہے،اللہ تعالیٰ ہم سب کواس کے لئے تیاری کرنے کی توفیق عطا فرمائیں اور قیامت کے دن کی رسوائیوں اور ہولنا کیوں سے اپنی پناہ میں رکھیں۔

علامات قیامت کے بارے میں سوال

س....آپ نے روز نامہ جنگ کے جمعہ ایڈیشن میں علاماتِ قیامت میں ''جاہل عابداور فاسق قاری'' کے عنوان سے کھا ہے کہ:''آخری زمانہ میں بے علم عبادت گزاراور بے عمل قاری ہوں گے۔'' آپ ذراتفصیل سے سمجھائیں کہ ایسے عابد جو جاہل ہوں کس زمرے میں آئیں کہ ایسے عابد جو جاہل ہوں کس زمرے میں آئیں گیں آئیں گا ہے۔ کہ کی مسلمان کو جاہل نہ کہیں کیونکہ جاہل تو ہیں آئیں گیاں تھا یاس کی ذریات ہوں گی کیکن ایسے بے علم بھی نظر آجاتے ہیں جو بڑے عبادت گزار ہوتے ہیں اور شاید پُرخلوص بھی اور شایدا تناعلم بھی رکھتے ہوں کہ نماز کے الفاظ اور سور ہ اخلاص کے ساتھ نماز ادا کر سکیں ، وضواور غسل کا طریقہ انہیں آتا ہو، کیا ایسے لوگ ان جاہل عابدوں کے زمرے میں جاہل عابدوں کے زمرے میں شارنہ کئے جائیں عابدوں کے زمرے میں شارنہ کئے جائیں قواس سے کمتر درجہ میں یعنی جن کونماز پڑھنی بھی نہ آتی ہووہ عبادت گزار کیسے بن سکتا ہے؟

لہذا آپ تفصیل ہے مجھادیں کہ حدیث شریف کا مطلب کیا ہے؟ آیا''یہ ایسے عابد ہوں گے اور ناجی ہوں گے اور ایسے قاری ہوں گے جن کے پاس علم تو بڑا ہوگالیکن عمل نہیں کریں گے اور بے عمل عالم ہوں گے اور دونوں ہی گھاٹے میں رہیں گے کونکہ بے علم عمل نہیں اور بغیر عمل علم نہیں۔''

ج..... 'بعلم عبادت گزار' سے وہ لوگ مراد ہیں جنہوں نے دین کے ضروری مسائل، جن کی روز مر ه ضرورت پیش آتی ہے، نہ سیکھے ہوں۔ اگر کسی نے اتناعلم جو ہر مسلمان پر فرض ہے، سیکھ لیا ہوتو وہ ' بے علم' کے زمرے میں نہیں آتا۔ خواہ کتاب کے ذریعے سیکھا ہو، یا حضرات علماء کی خدمت میں بیٹھ کرزبانی سیکھا ہو، اور جو خض فرض علم سے بھی بے بہرہ ہواس





MLI





ے'' جاہل'' ہونے میں کیا شبہ ہے؟ اور'' فاسق قاری'' سے مرادوہ لوگ ہیں جودین کاعلم تو رکھتے ہیں، مگر عمل سے بے بہرہ ہیں۔

حضرت مہدی رضی اللّٰدعنہ کے بارے میں اہلِ سنت کاعقیدہ

س..... ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کی روسے ہمارے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) آخرالزمان ہیں۔ بیہم سب مسلمانوں کاعقیدہ ہے، کیکن پھرآ مخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ریجی بتایا کہان کی وفات کے بعداور قیامت سے پہلے ایک نبی آئیں گے،حضرت مهدی رضی الله عنه جن کی والده کا نام حضرت آمنه اور والد کا نام حضرت عبدالله ہوگا ، تو کیا پیہ حضرت مہدی رضی اللہ عنہ ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تو نہیں ہوں گے جو دوبارہ دنیا میں تشریف لائیں گے؟ میرے نا نامحتر م مولوی آزاوفر مایا کرتے تھے کہ ایک مرتبہ حضور صلی اللّٰدعليه وسلم خطبه ميں فر مارہے تھے کہ قیامت سے پہلے حضرت مہدی رضی اللّٰدعنہ دنیا میں تشریف لائیں گے،لوگوں نے نشانیاں س کو پوچھا: یارسول اللہ! کیاوہ آپٌتونہیں؟ آپ صلی الله علیه وسلم مسکرا کرخاموش رہے، آپ صلی الله علیه وسلم کی مسکراہٹ کہه رہی تھی میں اس دنیامیں دوبارہ آؤں گا،اس کا جواب تفصیل سے دے کرشکر پیکا موقع دیں۔ ح .....حضرت مهدی رضی الله عنه کے بارے میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے جو کچھ فر مایا ہےاورجس پراہل حق کا اتفاق ہےاس کا خلاصہ پیہے کہ وہ حضرت فاطمۃ الزہرارضی اللّٰہ عنہا کی نسل سے ہوں گے اور نجیب الطرفین سید ہوں گے۔ان کا نام نامی محمد اور والد کا نام عبدالله ہوگا۔جس طرح صورت وسیرت میں بیٹاباپ کے مشابہ ہوتا ہے اسی طرح وہ شکل و شباہت اور اخلاق و شائل میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے مشابہ ہوں گے، وہ نبی نہیں <del>ہوں گے، ن</del>ہان پر وحی نازل ہوگی، نہ وہ نبوت کا دعویٰ کریں گے، نہان کی نبوت پر کوئی ایمان لائے گا۔

ان کی کفارسے خوں ریز جنگیں ہوں گی،ان کے زمانے میں کانے دجال کا خروج ہوگا اور وہ لشکر دجال کے محاصرے میں گھر جائیں گے،ٹھیک نماز فجر کے وقت دجال کوتل کرنے کے لئے سیدناعیسی علیہ السلام آسان سے نازل ہوں گے اور فجر کی نماز حضرت مہدی







رضی اللّٰدعنہ کی اقتدامیں پڑھیں گے،نماز کے بعد د جال کارخ کریں گے، و لعین بھاگ کھڑا ہوگا، حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس کا تعاقب کریں گے اور اسے''بابِ لُدٌ''یرِقُل کردیں گے، دجال کالشکرتہ تی ہوگا اور یہودیت ونصرانیت کا ایک ایک نشان مٹادیا جائے گا۔

یہ ہے وہ عقیدہ جس کے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لے کرتمام سلف صالحین، صحابرٌ و تابعینٌ اورائمه مجددینٌ معتقدر ہے ہیں۔ آپ کے نانامحر م نے جس خطبہ کا ذکر کیا ہےاس کا حدیث کی کسی کتاب میں ذکرنہیں،اگرانہوں نے کسی کتاب میں یہ بات پڑھی ہے تو بالکل لغواورمہمل ہے،الیم بے سرویا باتوں پراعتقادر کھنا صرف خوش<sup>و</sup>نہی ہے، مسلمان پر لازم ہے کہ سلف صالحین کے مطابق عقیدہ رکھے اور ایسی باتوں پر اپنا ایمان ضائع نەكرے۔

حضرت مہدی رضی اللہ عنہ کا ظہور کب ہوگا ؟ اوروہ کتنے دن رہیں گے؟ س.....امام مهدی رضی الله عنه کاظهور کب ہوگا؟ اور آپ کہاں پیدا ہوں گے؟ اور کتنا عرصه د نیامیں رہیں گے؟

ح ..... امام مہدی علیہ الرضوان کے ظہور کا کوئی وقت متعین قرآن و حدیث میں نہیں بتايا گيا۔ يعني بير كهان كاظهور كس صدى ميں؟ كس سال ہوگا؟ البينة احاديث طيب ميں بتايا گيا ہے کہان کا ظہور قیامت کی ان بڑی علامتوں کی ابتدائی کڑی ہے جو بالکل قربِ قیامت میں ظاہر ہوں گی اوران کے ظہور کے بعد قیامت کے آنے میں زیادہ وقفہ نہیں ہوگا۔

امام مہدی رضی اللّٰدعنہ کہاں پیدا ہوں گے؟ اس سلسلہ میں حضرت علی کرم اللّٰہ وجہہ ہے ایک روایت منقول ہے کہ مدینہ طیبہ میں ان کی پیدائش وتربیت ہوگی۔ مکہ مکرمہ میں ان کی بیعت وخلافت ہوگی اور بیت المقدیں ان کی ہجرت گاہ ہوگی \_روایات وآثار کے مطابق ان کی عمر چالیس برس کی ہوگی جب ان سے بیعت ِخلافت ہوگی ،ان کی خلافت کے ساتویں سال کا نا د جال نکلے گا ،اس کوئل کرنے کے لئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسمان سے نازل ہوں گے۔حضرت مہدی علیہ الرضوان کے دوسال حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی معیت میں گزریں گےاور ۴۹ برس میں ان کا وصال ہوگا۔









حضرت مهدى رضى الله عنه كازمانه

س.....روزنامه جنگ میں آپ کامضمون علاماتِ قیامت پڑھا،اس میں کوئی شک نہیں کہ آپ ہرمسکلے کاحل اطمینان بخش طور پر اور حدیث وقر آن کے حوالے سے دیا کرتے ہیں۔ یہ مضمون بھی آپ کی علمیت اور شخقیق کا مظہر ہے۔لیکن ایک بات سمجھ میں نہیں آئی کہ پورا مضمون پڑھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضرت مہدی رضی اللّٰدعنہ اور حضرت عیسیؓ کے کفاراور عیسائیوں سے جومعرکے ہوں گے ان میں گھوڑ وں، تلواروں، تیر کمانوں وغیرہ کا استعال ہوگا، فوجیس قدیم زمانے کی طرح میدانِ جنگ میں آمنے سامنے ہو کرلڑیں گی۔آپ نے کھا ہے کہ حضرت مہدی رضی اللہ عنہ قسطنطنیہ سے نو گھڑ سواروں کو د جال کا پیتہ معلوم کرنے کے لئے شام بھیجیں گے، گویا اس زمانے میں ہوائی جہاز دستیاب نہ ہوں گے۔ پھریہ کہ حضرت عیسیؓ د جال کوایک نیزے سے ہلاک کریں گے،اور یا جوج ما جوج کی قوم بھی جب فساد ہریا کرنے آئے گی تواس کے پاس تیر کمان ہول گے۔ یعنی وہ اسٹین گن رائفل، پسٹل اور تباہ خیز بموں کا زمانہ نہ ہوگا۔ زمین پرانسان کے وجود میں آنے کے بعد سے سائنس برابر ترقی کررہی ہے اور قیامت کے آنے تک تواس میں قیامت خیز ترقی ہو چکی ہوگی۔ دوسری بات سے ہے کہ آپ نے لکھا ہے کہ حضرت عیسی، اللہ کے حکم سے چند خاص آ دمیوں کے ہمراہ یا جوج ماجوج کی قوم سے بچنے کے لئے کو وطور کے قلع میں پناہ گزیں ہوں گے، یعنی دنیا کے باقی اربوں انسانوں کو جوسب مسلمان ہو چکے ہوں گے، یاجوج ماجوج کے رحم وکرم پر چھوڑ جائیں گے۔اتنے انسان تو ظاہر ہے اس قلع میں بھی نہیں ساسکتے۔ میں نے کسی كتاب ميں بيد دعا يرهي تھي جو حضور صلى الله عليه وسلم نے فتنه دجال سے بيخے كے لئے مسلمانوں کو بتائی تھی، مجھے یا دنہیں رہی۔مندرجہ بالا وضاحتوں کے علاوہ وہ دعا بھی تحریر فر ماد س توعنایت ہوگی۔

ج ....انسانی تمدن کے ڈھانچ بدلتے رہتے ہیں، آج ذرائع مواصلات اور آلات جنگ کی جوتر تی یا فقۃ شکل ہمارے سامنے ہے، آج سے ڈیڑھ دوصدی پہلے اگر کوئی شخص اس کو بیان کرتا تو لوگوں کو اس پر'جنون'' کا شبہ ہوتا۔ اب خدا ہی بہتر جانتا ہے کہ یہ سائنسی ترقی



**؋؞ؗڣٚڔٮؾ**؞؋





اسی رفتار ہے آ گے بڑھتی رہے گی یا خودکشی کرکے انسانی تدن کو پھر تیر و کمان کی طرف لوٹادے گی؟ ظاہر ہے کہ اگر بیدوسری صورت پیش آئے جس کا خطرہ ہرونت موجود ہے اور جس ہے سائنس دان خود بھی لرز ہ براندام ہیں، توان احادیث ِطیبہ میں کوئی اشکال باقی نہیں رہ جاتا جن میں حضرت مہدی علیہ الرضوان اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے کا نقشہ بیش کیا گیاہے۔

فتنهٔ د جال سے حفاظت کے لئے سور ہ کہف جمعہ کے دن پڑھنے کا حکم ہے، کم از کم اس کی ٹیبلی اور پچیلی دس دس آیتیں تو ہرمسلمان کو پڑھتے رہنا چاہئے ، اورایک دعا حدیث شریف میں پہلقین کی گئی ہے:

> "ٱللُّهُمَّ اِنِّي ٱعُوْذُ بِكَ مِنْ عَذَابٍ جَهَنَّمَ وَٱعُوُذُ بِكَ مِنُ عَذَابِ الْقَبُرِ وَاعُوذُ بِكَ مِنُ فِتْنَةِ الْمَسِيْح اللَّجَّالِ. اَللَّهُمَّ إِنَّى اَعُودُ بِكَ مِنْ فِتُنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ. اَللَّهُمَّ اِنِّي اَعُوْذُ بِكَ مِنَ الْمَأْثَمِ وَالْمَغُرَمِ."

> ترجمہ:..... 'اے اللہ! میں تیری پناہ حیا ہتا ہوں جہنم کے عذاب سے اور تیری پناہ جا ہتا ہوں قبر کے عذاب سے اور تیری پناہ عابتا ہوں مسے دجال کے فتنے سے۔اےاللہ! میں تیری پناہ حابتا ہوں زندگی اورموت کے ہرفتنے سے۔اےاللہ! میں تیری پناہ جا ہتا ہوں گناہ سے اور قرض و تاوان سے ۔''

حضرت مهدي کے ظہور کی کیا نشانیاں ہیں؟

س.....آپ کے صفحہ' اقر اُ'' کے مطابق امام مہدیؓ آئیں گے، جب امام مہدیؓ آئیں گے تو ان کی نشانیاں کیا ہوں گی؟ اور اس وقت کیا نشان ظاہر ہوں گے جس سے ظاہر ہو کہ

حضرت امام مهديٌّ أَكَّ بين؟ قرآن وحديث كاحواله ضرور ديجيِّ ـ

ح ....اس نوعیت کے ایک سوال کا جواب'' اقر اُ'' میں پہلے دے چکا ہوں، مگر جناب کی رعایت خاطر کے لئے ایک حدیث لکھتا ہوں۔









حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتی ہیں کہ:
''ایک خلیفہ کی موت پر (ان کی جانتینی کے مسئلہ پر) اختلاف ہوگا، تو اہل مدینہ میں سے ایک شخص بھاگ کر مکہ تر مہ آ جائے گا (یہ مہدکی ہوں گے اور اس اندیشہ سے بھاگ کر مکہ آ جائیں گے کہ کہیں ان کو خلیفہ نہ بنا دیا جائے ) مگر لوگ ان کے انکار کے باوجودان کو خلافت کے لئے منتخب کریں گے، چنانچے جمرا سوداور مقام ابراہیم کے در میان (ہیت اللہ شریف کے سامنے) ان کے ہاتھ پرلوگ ہیعت کریں گے۔''

'' پھر ملک شام سے ایک لشکر ان کے مقابلے میں بھیجا جائے گا،کین پیشکر ''بیداء'' نامی جگہ میں جو کہ مکہ و مدینہ کے درمیان ہے، زمین میں دھنسادیا جائے گا، پس جب لوگ بید یکھیں گے تو (ہر خاص و عام کو دور دور تک معلوم ہوجائے گا کہ بیم مہدی ہیں) چنانچہ ملک شام کے ابدال اور اہل عراق کی جماعتیں آپ کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ سے بیعت کریں گی۔ پھر قریش کا ایک آ دمی جس کی نتھیال قبیلہ بنوکلب میں ہوگی آپ کے مقابلہ میں کھڑا ہوگا۔ آپ بنوکلب کے مقابلے میں ایک لشکر بھیجیں گے وہ ان برغالب آئے گااور بڑی محرومی ہے اس شخص کے لئے جو بنوکلب کے مال غنیمت کی تقسیم کے موقع پر حاضر نہ ہو۔ پس حضرت مہدیؓ خوب مال تقسیم کریں گےاورلوگوں میں ان کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کےموافق عمل کریں گے اور اسلام اپنی گردن زمین پر ڈال دے گا (لیعنی اسلام کو استقر ارنصیب ہوگا)۔حضرت مہدیؓ سات سال رہیں گے پھران کی وفات ہوگی اور مسلمان ان کی نماز جنازہ پڑھیں گے۔'' (پیحدیث مشکلوۃ شریف ص:۱۷۶ میں ابوداؤد ك حوالے سے درج ہے، اور امام سيوطي تے العرف الوردي في آثار المهدي ص : ٩ ٥ ميں اس کوابن ابی شیبہ، احمد ابوداؤد، ابویعلیٰ اور طبری کے حوالے سے نقل کیا ہے )۔ الامام المهدئ أيسى نظريه

محترم المقام جناب مولا نالدهیانوی صاحب السلام علیم ورحمة الله و برکانة!

'' جنگ'' جمعہ ایڈیشن میں کسی سوال کے جواب میں آپ نے مہدی منتظر کی



mry

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



''مفروضہ پیدائش'' پرروشی ڈالتے ہوئے''امام مہدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ''کے پُرشکوہ الفاظ استعال کئے ہیں جو صرف صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے لئے مخصوص ہیں۔ دوسرے، قرآن مقدس اور حدیث مطہرہ ہے''امامت''کاکوئی تصور نہیں ملتا، علاوہ ازیں اسلسلہ میں جوروایات ہیں وہ معتبر نہیں کیونکہ ہرسلسلۂ رواۃ میں قیس بن عامر شامل ہے، جومتفقہ طور پرکاذب اور من گھڑت احادیث کے لئے مشہور ہے۔

ابن خلدون نے اس بارے میں جن موافق و مخالف احادیث کو یکجا کرنے پراکتفا کیا ہےان میں کوئی بھی سلسلۂ تواتر کوئہیں پہنچتی،اوران کاانداز بھی بڑامشتبہ ہے۔

الہذا میں حق وصدافت کے نام پر درخواست کروں گا کہ مہدی منتظر کی شرعی حیثیت قرآن عظیم اور شیح احادیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی روشنی میں بذریعیہ'' جنگ''مطلع فرمائیں، تا کہ اصل حقیقت ابھر کرسامنے آجائے، اس سلسلہ میں مصلحت اندیش یا کسی قسم کا ابہام یقیناً قیامت میں قابل مؤاخذہ ہوگا۔

شیعہ عقیدہ کے مطابق مہدی منتظری ۲۵۵ھ میں جناب حسن عسکری کے یہاں نرجس خاتون کے بطن سے ولادت ہو چک ہے اور وہ حسن عسکری کی رحلت کے فوراً بعد ۵ میال کی عمر میں حکمت خداوندی سے غائب ہو گئے اور اس غیبت میں اپنے نائبین ،حاجزین ، سفر ااور وکلاء کے ذریعہ میں وصول کرتے ، لوگوں کے احوال دریا فت کر کے حسب ضرورت ہدایات ،احکامات دیتے رہتے ہیں ،اور انہیں کے ذریعہ اس دنیا میں اصلاح و خیر کا عمل جاری ہے ،اس کی تائید میں لٹریچ کا طویل سلسلہ موجود ہے۔

میرے خیال میں علمائے اہل سنت نے اس ضمن میں اپنے اردگر دیائی جانے والی مشہور روایات ہی کوفقل کر دیا ہے، مزید تاریخی یا شرعی حیثیت و تحقیق سے کامنہیں لیا، اور اغلبًا اسی ا تباع میں آپ نے بھی اس' مفروض' کو بیان کر ڈالا ہے، کیا بید درست ہے؟ جسسہ حضرت مہدی علیہ الرضوان کے لئے ' رضی اللہ عنہ' کے ' پُر شکوہ الفاظ' پہلی بار میں نے استعال نہیں کئے، بلکہ اگر آپ نے مکتوبات امام ربائی کا مطالعہ کیا ہے تو آپ کو معلوم ہوگا کہ مکتوبات شریفہ میں امام ربانی مجد دالف ٹائی نے حضرت مہدی گوانہیں الفاظ سے یا د



جه فهرست «خ





کیا ہے۔ پس اگریدآ پ کےنز دیکے غلطی ہے تو میں یہی عرض کرسکتا ہوں کہا کا برامت اور مجددین ملت کی پیروی میں غلطی :

> ایس خطا از صد صواب اولی تر است کی مصداق ہے۔غالباً کسی ایسے ہی موقع پرامام شافعیؓ نے فرمایاتھا: ان کان رفضاً حُب ال محمد فیلیشھ۔ دالشقلان انبی رافضیاً ترجمہ:......'اگرآل محمصلی الله علیہ وسلم سے محبت کا نام

رافضیت ہے،توجن وانس گواہ رہیں کہ میں پکارافضیٰ ہوں۔''

آپ نے حضرت مہدی کو''رضی اللہ عنہ'' کہنے پر جواعتراض کیا ہے، اگر آپ نے غور و تأمل سے کام لیا ہوتا تو آپ کے اعتراض کا جواب خود آپ کی عبارت میں موجود ہے۔ کیونکہ آپ نے تشلیم کیا ہے کہ''رضی اللہ عنہ'' کے الفاظ صرف صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے لئے مخصوص رہے ہیں، آپ کو معلوم ہوگا کہ حضرت مہدی علیہ الرضوان حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رفیق ومصاحب ہول گے، پس جب میں نے ایک

اعتراض ہے؟ عام طور پر حضرت مہدی کے لئے ''علیہ السلام'' کا لفظ استعال کئے ہیں تو آپ کو کیا اعتراض ہے؟ عام طور پر حضرت مہدی کے لئے ''علیہ السلام'' کا لفظ استعال کیا جاتا ہے،

جولغوی معنی کے لحاظ سے بالکل صحیح ہے، اور مسلمانوں میں ''السلام علیم، وعلیم السلام'' یا ''وعلیم وعلیہ السلام'' کے الفاظ روز مرہ استعمال ہوتے ہیں، مگر کسی کے نام کے ساتھ یہ الفاظ

چونکہ انبیاء کرام یا ملائکہ عظام کے لئے استعمال ہوتے ہیں ،اس لئے میں نے حضرت مہدیؓ سے اہمیں میں میں میں میں میں سے سے سے میں اور میں ا

۔ کے لئے تبھی بیالفاظ استعمال نہیں گئے ، کیونکہ حضرت مہدیؓ نبی نہیں ہوں گے۔

جناب کوحفرت مہدیؓ کے لئے ''امام'' کا لفظ استعال کرنے پر بھی اعتراض ہے، اور آپ تحریفر ماتے ہیں کہ: ''قرآن مقدس اور حدیث مطہرہ سے امامت کا کوئی تصور نہیں ماتا'' اگراس سے مرادایک خاص گروہ کا نظریدا مامت ہے تو آپ کی یہ بات صحیح ہے۔ گر جناب کو یہ برگمانی نہیں ہونی جا ہے تھی کہ میں نے بھی ''امام'' کا لفظ اسی اصطلاحی مفہوم میں استعال کیا برگمانی نہیں ہونی جا ہے تھی کہ میں نے بھی ''امام'' کا لفظ اسی اصطلاحی مفہوم میں استعال کیا



نه فهرست « إ





ہوگا، کم سے کم امام مہدیؓ کے ساتھ' رضی اللہ عنہ' کے الفاظ کا استعال ہی اس امر کی شہادت کے لئے کافی ہے کہ' امام' سے یہاں ایک خاص گروہ کا اصطلاحی' امام' مراز نہیں۔

کے لئے کائی ہے لہ آمام سے یہاں ایک خاص کروہ کا اصطلای آمام ہم ادبیں۔
اوراگرآپ کا مطلب ہے ہے کہ قرآن کریم اور حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں کسی شخص کوامام بمعنی مقترا، پیشوا، پیش رو کہنے کی بھی اجازت نہیں دی گئ تو آپ کا بیارشاد بجائے خود ایک بجو بہ ہے۔ قرآن کریم، حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اورا کا برامت کے ارشادات میں یہ لفظ اس کثرت سے واقع ہوا ہے کہ عورتیں اور بیج تک بھی اس سے نامانوس نہیں۔ آپ کو"و اجعلنا للمتقین اماما" کی آیت اور "من بایع اماما" کی حدیث تو یاد ہوگی اور پھر امت محدید (علی صاحبہا الصلوة والسلام) کے ہزاروں افراد ہیں جن کو ہم یاد ہوگی اور پھر امت محدید (علی صاحبہا الصلوة والسلام) کے ہزاروں افراد ہیں جن کو ہم سر براہ مملکت کو کہا جاتا ہے (جسیا کہ حدیث: "من بایع اماما" میں وارد ہوا ہے)۔
مر براہ مملکت کو کہا جاتا ہے (جسیا کہ حدیث: "من بایع اماما" میں وارد ہوا ہے)۔
حضرت مہدی گا ہدایت یافتہ اور مقتدا و پیشوا ہونا تو لفظ" مہدی "ہی سے واضح ہے حضرت مہدی گا ہدایت یافتہ اور مقتدا و پیشوا ہونا تو لفظ" مہدی "ہی سے واضح ہے

حضرت مہدی گا ہدایت یافتہ اور مقتدا و پیشوا ہونا تو لفظ ''مہدی''ہی سے واضح ہے اور وہ مسلمانوں کے سربراہ بھی ہول گے،اس لئے ان کے لئے ''امام'' کے لفظ کا استعمال قرآن وصدیث اور فقہ و کلام کے لحاظ سے کسی طرح بھی محل اعتراض نہیں۔

ظہورِمہدیؓ کے سلسلہ کی روایات کے بارے میں آپ کا بیار شاد کہ:

''اس سلسلہ میں جو روایات ہیں وہ معتر نہیں، کیونکہ ہر
سلسلۂ رواۃ میں قیس بن عامر شامل ہے، جو متفقہ طور پر کا ذب اور من
گھڑت احادیث کے لئے مشہور ہے۔''

بہت ہی عجیب ہے! معلوم نہیں جناب نے بیروایات کہاں دیکھی ہیں جن میں

سے ہرروایت میں قیس بن عامر کذاب آ گھتاہے؟

میرے سامنے ابوداؤد (ج:۲ ص:۵۸۸،۵۸۸) کھلی ہوئی ہے، جس میں حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت علی، حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنهم کی روایت سے احادیث ذکر کی گئی ہیں، ان میں سے کسی سند میں جھے قیس بن عامر نظر نہیں آیا۔ جامع تر مذی (ج:۲ ص:۳۸) میں حضرت ابوہریرہ، حضرت ابن مسعود اور حضرت جامع تر مذی (ج:۲ ص:۳۸) میں حضرت ابوہریرہ، حضرت ابن مسعود اور حضرت



ده فهرست « ف





ابوسعید خدری رضی الله عنهم کی احادیث ہیں، ان میں سے اول الذکر دونوں احادیث کو امام ترفدگ ن د صحیح'' کہا ہے، اور آخر الذکر کو' حسن' ، ان میں بھی کہیں قیس بن عامر نظر نہیں آیا۔ سنن ابن ماجہ میں بیا حادیث حضرات عبداللہ بن مسعود، ابوسعید خدر کی، ثوبان ، علی ، ام سلمہ، انس بن ما لک، عبداللہ بن حارث رضی الله عنهم کی روایت سے مروی ہیں۔ ان میں بھی کسی سند میں قیس بن عامر کانا منہیں آتا۔

مجمع الزوائد (ج:۷ عُس: ۳۱۵ تا ۳۱۸) میں مندرجہ ذیل صحابہ کرام ﷺ روایات نقل کی ہیں:

ان میں سے بعض روایات کے راویوں کی تضعیف کی ہے اور دوروایتوں میں دو
کذابراویوں کی بھی نشاندہی کی ہے، مگر کسی روایت میں قیس بن عامر کا نام ذکر نہیں کیا،اس
گذابراویوں کی بھی نشاندہی کی ہے، مگر کسی روایت میں قیس بن عامر شامل ہے مجض غلط ہے۔
گئے آپ کا بیکہنا کہ ہرروایت کے سلسلۂ رواۃ میں قیس بن عامر شامل ہے مجض غلط ہے۔



المرسف المرس



آپ نے مؤرخ ابن خلدون کے بارے میں لکھا ہے کہ انہوں نے اس سلسلہ میں موافق اور مخالف احادیث کو یکجا کرنے پراکتفا کیا ہے، ان میں کوئی بھی سلسلۂ تواتر کو نہیں پہنچتی اوران کاانداز بھی بڑامشتبہ ہے۔

اس سلسله میں بیورض ہے کہ آخری زمانے میں ایک خلیفہ عادل کے ظہور کی احادیث میں ایک خلیفہ عادل کے ظہور کی احادیث میں مختلف طرق سے موجود ہیں۔ بیاحادیث اگر چہ فرداً فرداً آحاد ہیں مگران کا قدر مشترک متواتر ہے۔ آخری زمانے کے اسی خلیفہ عادل کواحادیث طیبہ میں''مہدی'' کہا گیا ہے، جن کے زمانے میں دجال اعور کا خروج ہوگا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسان سے نازل ہوکراسے قل کریں گے۔ بہت سے اکابرامت نے احادیث مہدی کو نہ صرف صحیح بلکہ متواتر فرمایا ہے اورانہی متواتر احادیثی کی قائل رہی متواتر احادیث کی بنا پرامت اسلامیہ ہردور میں آخری زمانے میں ظہور مہدی کی قائل رہی ہے، خودا بن خلدون کا اعتراف ہے:

"اعلم ان المشهور بین الکافة من اهل الاسلام علی مصر الاعصار انه لا بد فی آخر الزمان من ظهور رجل من اهل البیت یؤید الدین ویظهر العدل ویتبعه المسلمون ویستولی علی الممالک الاسلامیة ویسمی بالمهدی ویکون خروج الدجال وما بعده من اشراط الساعة الثابتة فی الصحیح علی اثره وان عیسیٰ ینزل من بعده فیقتل الدجال او ینزل معه فیساعده علیٰ ینزل من بعده فیقتل الدجال او ینزل معه فیساعده علیٰ قتله ویأتم بالمهدی فی صلاته. "(مقدما بن فلدون ص:۱۱۱) ترجمه: ....." جانا چائے که تمام ابل اسلام کے درمیان ترجمه: ....." جانا چائے که تمام ابل اسلام کے درمیان مردور میں یہ بات مشہور رہی ہے کہ آخری زمانے میں ابل بیت میں ہردور میں یہ بات مشہور رہی ہے جودین کی تا نید کرے گا، اس کا نام مہدی ہے اور دجال کا خروج اور اس کے بعد کی وہ علامات قیامت









جن کا احادیث صحیحہ میں ذکر ہے ظہورِ مہدی کے بعد ہوں گی۔ اور
عیسیٰ علیہ السلام مہدی کے بعد نازل ہوں گے، پس دجال کول کریں
گے۔ یا مہدی کے زمانے میں نازل ہوں گے، پس حضرت مہدی وقت ہوں گے اور
قتل دجال میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رفیق ہوں گے اور
حضرت عیسیٰ علیہ السلام نماز میں حضرت مہدی کی اقتدا کریں گے۔'
اور یہی وجہ ہے کہ اہل سنت کے عقائد پر جو کتابیں لکھی گئی ہیں ان میں بھی
''علاماتِ قیامت' کے ذیل میں ظہورِ مہدی کا عقیدہ ذکر کیا گیا ہے، اور اہل علم نے اس
موضوع پر مستقل رسائل بھی تالیف فرمائے ہیں۔ پس ایک ایی خبر جواحادیث متواترہ میں
ذکر کی گئی ہو، جسے ہر دوراور ہر زمانے میں تمام مسلمان ہمیشہ مانتے چلے آئے ہوں، اور جسے
اہل سنت کے عقائد میں جگہ دی گئی ہو، اس پر جرح کرنا یا اس کی تخفیف کرنا، پوری امتِ
اسلامیہ کو گمراہ اور جاہل قرار دینے کے مترادف ہے۔ جسیا کہ آپ نے اپنے خط کے آخر

''میرے خیال میں علاء اہل سنت نے اس ضمن میں اپنے اردگر دیا ہے۔ مزید تاریخی اردگر دیا ہے۔ مزید تاریخی یا شرعی حیثیت و حقیق سے کام نہیں لیا اور اغلباً اسی اتباع میں آپ نے بھی اس'' مفروضہ'' کوبیان کرڈ الا، کیا بیدرست ہے؟''

گویا حفاظِ حدیث سے لے کرمجددالف ٹائی اورشاہ ولی اللہ دہلوئ تک وہ تمام اکابرامت اورمجددین ملت نے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی الگ کردھایا، آپ کے خیال میں سب دودھ پیتے ہے تھے کہ وہ تاریخی وشری تحقیق کے بغیر گردوپیش میں پھیلے ہوئے افسانوں کو اپنی اسانید سے نقل کردیتے اور انہیں اپنے عقائد میں ٹائک لیتے تھے؟ غور فرمائے کہ ارشادِ نبوی سلی اللہ علیہ وسلم: "ولعن آخر ھذہ الامۃ اولھا" کی کیسی شہادت آپ کے قلم نے پیش کردی…! میں نہیں سمجھتا کہ احساسِ کمتری کا یہ عارضہ میں کیوں لاحق ہوجا تا ہے کہ ہم اپنے گھر کی ہر چیزکو" آوردہ اغیار" تصور کرنے لگتے ہیں۔ آپ علائے اہل







سنت پریالزام لگانے میں کوئی باک محسوس نہیں کرتے کہ انہوں نے ملاحدہ کی پھیلائی ہوئی روایات کوتاریخی وشری معیار پر پر کھے بغیراینے عقا ئد میں شامل کرلیا ہوگا (جس سے اہل سنت کے تمام عقائدوروایات کی حیثیت مشکوک ہوجاتی ہے،اوراسی کومیں "احساسِ كمتری" سے تعبیر کررہا ہوں )، حالانکہ اسی مسئلہ کا جائزہ آپ دوسرے نقطہ نظر ہے بھی لے سکتے تھے کہ آخری زمانے میں ایک خلیفہ عادل حضرت مہدیؓ کے ظہور کے بارے میں احادیث و روایات اہل حق کے درمیان متواتر چلی آتی تھیں۔ گمراہ فرقوں نے اپنے سیاسی مقاصد کے لئے اسی عقیدہ کو لے کراینے انداز میں ڈ ھالا اوراس میں موضوع اور من گھڑت روایات کی بھی آ میزش کر لی۔جس ہےان کامطمع نظرایک تواینے سیاسی مقاصد کو بروئے کارلا ناتھا، اور دوسرا مقصد مسلمانوں کواس عقیدے ہی سے بدطن کرنا تھا، تا کہ مختلف فتم کی روایات کو د کھے کر لوگ الجھن میں مبتلا ہوجائیں اور ظہورِ مہدیؓ کے عقیدے ہی ہے دستبردار ہوجا ئیں۔ ہر دور میں جھوٹے مدعیان مہدویت کے پیش نظر بھی یہی دومقصدر ہے، چنا نچہ گزشتہ صدی کے آغاز میں پنجاب کے جھوٹے مہدی نے جو دعویٰ کیا اس میں بھی یہی دونوں مقصد کار فرما نظر آتے ہیں۔الغرض سلامتی فکر کا تقاضا تو یہ ہے کہ ہم اس امر کا یقین رکھیں کہ اہل حق نے اصل حق کو جوں کا تو محفوظ رکھا اور اہل باطل نے اسے غلط تعبیرات کے ذریعہ کچھ کا کچھ بنادیا جتی کہ جب کچھ نہ بن آئی تو امام مہدی کوایک غارمیں چھیا کر پہلے غیبت صغریٰ کااور پھرغیبت کبریٰ کا پر دہ اس پرتان دیا کیکن آخریہ کیاا ندازِ فکر ہے کہ تمام اہل حق کے بارے میں پیقصور کرلیا جائے کہ وہ اغیار کے مالِ مستعار پر جیا کرتے تھے! جہاں تک ابن خلدون کی رائے کاتعلق ہے، وہ ایک مؤرخ ہیں،اگر چہ تاریخ میں بھی ان سے مسامحات ہوئے ہیں، فقہ وعقا ئداور حدیث میں ابن خلدون کوکسی نے سند اور جحت نہیں مانا ،اور بیمسکلہ تاریخ کانہیں بلکہ حدیث وعقا ئد کا ہے،اس بارے میں محدثین و متکلمین اورا کا برامت کی رائے قابل اعتناء ہوسکتی ہے۔

امداد الفتاویٰ جلد ششم میں صفحہ: ۲۵۹ سے صفحہ: ۲۷۷ تک''موخذۃ الظنون عن ابن خلدون'' کے عنوان سے حضرت حکیم الامت مولا ناا شرف علی تھا نوی قدس سرۂ نے ابن



چې فېرست «چ





حِلداول



خلدون کے شبہات کا شافی جوابتح ریفر مایا ہے،اسے ملاحظہ فر مالیا جائے۔

خلاصہ بیرکہ ''مسکہ مہدی'' کے بارے میں اہل حق کا نظریہ بالکل سیحے اور متواتر ہے اور اہل باطل نے اس سلسلہ میں تعبیرات و حکایات کا جوانبار لگایا ہے نہ وہ لائق التفات

ہے اور نہاہل حق کواس سے مرعوب ہونے کی ضرورت ہے۔

کیاامام مہدیؓ کا درجہ پینمبروں کے برابر ہوگا؟

س....کیاامام مہدیؓ کا درجہ پیغمبروں کے برابر ہوگا؟

ج .....امام مہدی علیہ الرضوان نبی نہیں ہوں گے، اس لئے ان کا درجہ پیغمبروں کے برابر ہرگز نہیں ہوسکتا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام جو حضرت مہدیؓ کے زمانے میں نازل ہوں گے

وہ بلاشبہ پہلے ہی سے اولوالعزم نبی ہیں۔

كيا حضرت مهديٌ وعيسل عليه السلام ايك ہي ہيں؟

س....مهدی اس دنیا میں کب تشریف لائیں گے؟ اور کیا مهدی اور عیسی ایک ہی وجود ہیں؟
ج....حضرت مهدی رضوان الله علیه آخری زمانه میں قرب قیامت میں ظاہر ہوں گے، ان
کے ظہور کے قریباً سات سال بعد دجال نکلے گا اور اس کو تل کرنے کے لئے عیسی علیه السلام
آسمان سے نازل ہوں گے۔ یہاں یہ بھی معلوم ہوگیا کہ حضرت مہدی اور حضرت عیسی علیه
السلام دوالگ الگ شخصیتیں ہیں۔

ظهور مهدي اور چود هوي صدي

س..... امام مہدی ابھی تک تشریف نہیں لائے اور پندرہویں صدی کے استقبال کی تیاریاں شروع ہوگئ ہیں۔

ج ..... مرا مام مهدي کا چود هو ي صدى مين بى آنا کيون ضروري ہے؟

س .....علاوہ اس کے آنخصور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث سے ثابت ہے کہ ہر صدی کے سرے پرایک مجد دہوتا ہے۔

ج .....ایک ہی فرد کا مجدد ہونا ضروری نہیں، متعدد افراد بھی مجدد ہو سکتے ہیں اور دین کے





خاص خاص شعبوں کے الگ الگ مجد دبھی ہوسکتے ہیں، ہر خطہ کے لئے الگ الگ مجد دبھی ہو <del>سکتے ہیں۔حدیث میں</del>''من'' کا لفظ عام ہے،اس سے صرف ایک ہی فرد مراد لینا کیج نہیں اوران مجددین کے لئے مجدد ہونے کا دعویٰ کرنا اورلوگوں کواس کی دعوت دینا بھی ضروری نہیں اور نہلوگوں کو بیہ پیتہ ہونا ضروری ہے کہ بیرمجدد ہیں،البنةان کی دینی خدمات کو و کیوکرابل بصیرت کوظن غالب ہوجا تاہے کہ بیمجد دہیں۔

س....حضرت مہدیؓ،حضرت عیسیٰ علیہ السلام چود ہویں صدی کے باقی ماندہ فلیل عرصہ میں کسے آجائیں گے؟

ح ..... مگران کااس قلیل عرصه میں آنا ہی کیوں ضروری ہے؟ کیا چود ہویں صدی کے بعد دنیا ختم ہوجائے گی؟ جناب کی ساری پریشانی اس غلط مفروضے بیبنی ہے کہ:''حضرت مہدی رضی الله عنه اور حضرت عیسی علیه السلام دونوں کا چود ہویں صدی میں تشریف لا نا ضروری تھا، مگروہ اب تک نہیں آئے۔'' حالانکہ یہ بنیاد ہی غلط ہے،قر آن وحدیث میں کہیں نہیں فر مایا گیا کہ یہ دونوں حضرات چود ہویں صدی میں تشریف لائیں گے، اگر کسی نے کوئی ایسی قیاس آ رائی کی ہے تو پیمحض اٹکل ہے،جس کی واقعات کی دنیا میں کوئی قیمت نہیں ،اوراگر اس کے لئے کسی نے قر آن کریم اور حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کا حوالہ دیا ہے تو قطعاً غلط بیانی سے کاملیا ہے۔اس سے دریافت فرمائے کہ چود ہویں صدی کالفظ قرآن کریم کی کس آیت یا حدیث شریف کی کس کتاب میں آیا ہے؟

نوك:.... جناب ني اپناسرنامه ايك "پيشان بنده" كهاهي، اگرآب اپناسم گرامی اورپیة نشان بھی لکھ دیتے تو کیامضا نقہ تھا؟ ویسے بھی گمنام خطاکھنا،اخلاق ومروت کے لحاظ سے کچھ شخسن چیزنہیں۔

مجددکو ماننے والوں کا کیا حکم ہے؟

س..... ہرصدی کے شروع میں مجدد آتے ہیں، کیاان کو ماننے والے غیرمسلم ہیں؟ ح ..... ہرصدی کے شروع میں جن مجد دول کے آنے کی حدیث نبوی صلی الله علیه وسلم میں خ<mark>بر دی گئی ہے وہ نبوت ورسالت کے دعو نے ہی</mark>ں کیا کرتے ،اور جو شخص ایسے دعوے کرے



جه فهرست «بخ





حِلِداوَل



وہ مجد ذہیں، لہذائسی سے مجد دکو ماننے والا تو غیر مسلم نہیں، البتہ جو شخص بیاعلان کرے کہ: ''ہمارادعویٰ ہے کہ ہم رسول اور نبی ہیں' اس کو ماننے والے ظاہر ہے غیر مسلم ہی ہوں گے۔ س..... چود ہویں صدی کے مجد دکب آئیں گے؟

ج .....مجدد کے لئے مجدد ہونے کا دعویٰ کرنا ضروری نہیں، جن اکابر نے اس صدی میں دینِ اسلام کی ہر پہلو سے خدمت کی وہ اس صدی کے مجدد متھ، گزشتہ صدیوں کے مجددین کو بھی لوگوں نے ان کی خدمات کی بنا پر ہی مجدد تسلیم کیا۔

چود ہویں صدی کے مجد دحضرت محمد اشرف علی تھا نو گ تھے

س....مشہور حدیث مجدد مسلمانوں میں عام مشہور ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہرسوسال کے سرے پرایک نیک شخص مجدد ہوکر آیا کرےگا۔ براہ کرم وضاحت فرمائیں کہ چود ہویں صدی گزرگئی مگرکوئی بزرگ مجدد کے نام اور دعویٰ سے نہ آیا، اگر کسی نے مجدد ہونے کا دعویٰ کیا ہے تواس کا پتہ بتائیں۔

ج.....مجدد دعوی نہیں کیا کرتا ، کام کیا کرتا ہے۔ چودہ صدیوں میں کن کن بزرگوں نے مجدد ہونے کا دعویٰ کیا تھا؟ چود ہویں صدی کے مجدد حضرت حکیم الامت مولا نااشرف علی تھا نوگ تھے، جنہوں نے دینی موضوعات پر قریباً ایک ہزار کتا ہیں کھیں اور اس صدی میں کوئی فتنہ، کوئی ہدعت اور کوئی مسئلہ ایسانہیں جس پر آپ نے قلم نہا ٹھایا ہو۔ اسی طرح حدیث، تفییر، فقہ، تصوف وسلوک، عقا کدو کلام وغیرہ دینی علوم میں کوئی ایساعلم نہیں جس پر آپ نے تالیفات نہ چھوڑی ہوں۔ بہر حال مجدد کے لئے دعویٰ لازم نہیں ، اس کے کام سے اس کے مجدد ہونے کی شناخت ہوتی ہے۔ مرزا غلام احمد نے مجدد سے لے کر مہدی، سے، نبی، رسول، کرش، گرونا تک، رودر گویال ہونے کے دعویٰ تو بہت کئے مگران کے ناہموار قد پران میں سے ایک بھی دعویٰ صادق نہیں آیا۔

کیا چود ہویں صدی آخری صدی ہے؟

س ....بعض لوگ کہتے ہیں کہ چودہویں صدی آخری صدی ہے، اور چودہویں صدی ختم



mmy

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com



حِلداول



<mark>ہونے می</mark>ں ڈیڑھسال باقی ہے،اس کے بعد قیامت آ جائے گی۔جبکہ میں اس بات کوغلط خیال کرتا ہوں۔

ج ..... یہ بات سراسر غلط ہے! قرآن کریم اور حدیث نبوی صلی الله علیہ وسلم میں قیامت کا معین وقت نہیں بتایا گیا اور اس کی بڑی بوری جوعلاتیں بیان فرمائی گئی ہیں وہ ابھی شروع نہیں ہوئیں، ان علامتوں کے ظہور میں بھی ایک عرصہ لگے گا، اس لئے یہ خیال محض جاہلانہ ہے کہ چود ہویں صدی ختم ہونے پر قیامت آ جائے گی۔

چود ہویں صدی ہجری کی شریعت میں کوئی اہمیت نہیں

س..... چود ہویں صدی ہجری کی اسلام میں کیا اہمیت ہے؟ اور جناب کسی شخص نے مجھ سے کہا ہے کہ: ''چود ہویں صدی میں نہ تو کسی کی دعا قبول ہوگی اور نہ ہی اس کی عبادات۔'' آخر کیا وجہ ہے؟

ج..... شریعت میں چود ہویں صدی کی کوئی خصوصی اہمیت نہیں، جن صاحب کا بیقول آپ ...

نے قتل کیا ہے، وہ غلط ہے۔

پندر ہویں ضدی اور قادیانی بدخواسیاں

س..... جناب مولا ناصاحب! پندر ہویں صدی کب شروع ہور ہی ہے؟ باعث تشویش میہ بات ہے کہ بندہ نے قادیا نیوں کا اخبار ''الفضل'' دیکھا، اس میں اس بارے میں متضاد

باتیں کھی ہیں، چنانچیمؤرخہ کرذی الحجہ ۱۳۹۹ھ، ۲۹راکتوبر ۱۹۷۹ء کے پرچہ میں کھاہے کہ:''سیدنا حضرت خلیفۃ اُسیے الثالث نے غلبۂ اسلام کی صدی کے استقبال کے لئے جس

کے شروع ہونے میں دس دن باقی رہ گئے ہیں ایک اہم 'پروگرام کا اعلان فر مایا ہے۔''

مگرالفضل ۱۲رزی الحجه ۱۳۹۹ هه ۱۳۷۰ رنومبر ۱۹۷۹ء کے اخبار میں لکھا ہے کہ سید ناو امامنا حضرت خلیفۃ التی الثالث پر آسانی انکشاف کیا گیا ہے کہ پندر ہویں صدی جس کی ابتداء اللہ سال ۱۹۸۰ء میں ہورہی ہے، اور ربوہ کے ایک قادیانی پرچہ ' انصار اللہ'' نے ربح الثانی ۱۹۹۹ھ، مارچ ۱۹۷۹ء کے شارے میں ''چود ہویں صدی ہجری کا اختتام'' کے عنوان سے ایک ادارتی نوٹ میں کھا ہے:

O COM

**mm**2

المرسف المرس



حِلداول



''اسلامی کیلنڈر کے مطابق چودہویں صدی کے آخری سال کے چوشے ماہ کا بھی نصف گزر چکا ہے، لینی آج پندرہ رہیے الثانی ۱۳۹۹ھ ہے اور چودہویں صدی ختم ہونے میں صرف ساڑھے آٹھ ماہ کا عرصدرہ گیا ہے، پندرہویں صدی کا آغاز ہونے والا ہے (گویامحم۱۳۰۰ھسے)۔''

آپ ہماری رہنمائی فرمائیں کہ پندرہویں صدی کب سے شروع ہورہی ہے،

اس ۱۳۰۰ هے یاا گلے سال محرم ۲۰۰۱ ه سے؟ یا ابھی دس سال باقی ہیں؟ ح .....صدی سوسال کے زمانہ کو کہتے ہیں ، چود ہویں صدی ۲۰۰۱ ه سے شروع ہوئی تھی ،

اب اس کا آخری سال محرم ۱۴۰۰ھ سے شروع ہور ہاہے، اور محرم ۱۴۰۱ھ پندر ہویں صدی کا آغاز ہوگا۔ باقی قادیانی صاحبان کی اور کون ہی بات تضادات کا گور کھ دھندانہیں ہوتی ؟ اگر

نئ صدی کے آغاز جیسی بدیمی بات میں بھی تضاد بیانی سے کام لیں تو بیان کی ذہنی ساخت کا فطری خاصہ ہے، اس پر تعجب ہی کیوں ہو...؟

دجال کی آمد

ج..... دجال کے بارے میں ایک دونہیں بہت ہی احادیث ہیں اور بیعقیدہ امت میں ہمیشہ سے متواتر چلا آیا ہے، بہت سے اکابرامت نے اس کی تصریح کی ہے کہ خروج دجال

اورنز ول عیسیٰ علیهالسلام کی احادیث متواتر ہیں۔

دجال کاخروج اوراس کے فتنہ فساد کی تفصیل

جنگ اخبار میں آپ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی آمدِ ثانی کے بارے میں حدیث کے حوالہ سے''ان کا حلیہ اور وہ آکر کیا کریں گے'' لکھا تھا، اب مندرجہ ذیل سوالات کے جوابات بھی لکھودیں تو مہر بانی ہوگی۔

س: ا: .....خرد جال کا حلیہ حدیث کے حوالہ سے ( کیونکہ ہم نے لوگوں سے سنا ہے کہ وہ بہت تیز چلے گا، اس کی آ واز کرخت ہوگی وغیرہ وغیرہ)۔



mmy

چەفىرىت «ج





س:۲:.....کا نا د جال جواس پرسواری کرےگا ،اس کا حلیہ۔

ج .... د جال کے گدھے کا حلیہ زیادہ تفصیل سے نہیں ملتا، منداحد اور متدرک حاکم کی حدیث میں صرف اتنا ذکر ہے کہ اس کے دونوں کا نوں کے درمیان کا فاصلہ چالیس ہاتھ

ہوگا اور مشکو ة شریف میں بیہقی کی روایت سے نقل کیا ہے کہاس کارنگ سفید ہوگا۔

د جال کے بارے میں بہت ہی احادیث وارد ہوئی ہیں، جن میں اس کے حلیہ، اس کے دعویٰ اوراس کے فتنہ وفساد پھیلانے کی تفصیل ذکر کی گئی ہے، چندا حادیث کا خلاصہ درج ذیل ہے:

ا:.....رنگ سرخ، جسم بھاری بھرکم، قدیست، سرکے بال نہایت خمیدہ الجھے ہوئے،ایک آنکھ بالکل سپاٹ، دوسری عیب دار، پیشانی پر''ک،ف،ر'' یعنیٰ'' کافر'' کالفظ لکھا ہوگا جسے ہرخواندہ و ناخواندہ مؤمن بڑھ سکے گا۔

۲:..... پہلے نبوت کا دعویٰ کرے گا اور پھرتر قی کر کے خدائی کا مدعی ہوگا۔

۳:....اُس کا ابتدائی خروج اصفہان خراسان سے ہوگا اور عراق وشام کے درمیان راستہ میں اعلانید عوت دےگا۔

۲:....گدھے پرسوار ہوگا ،ستر ہزار یہودی اس کی فوج میں ہوں گے۔

۵:.....آندهی کی طرح چلے گا اور مکه مکرمه، مدینه طیبه اور بیت المقدس کے علاوہ ساری زمین میں گھومے پھرےگا۔

۲: .....مدینه میں جانے کی غرض سے احد پہاڑ کے بیچھے ڈیرہ ڈالے گا، مگر خدا کے فرشتے اسے مدینه میں داخل نہیں ہونے دیں گے، وہاں سے ملک ثنام کارخ کرے گا اور وہاں جاکر ہلاک ہوگا۔

ے:....اس دوران مدینه طیبہ میں تین زلز لے آئیں گے اور مدینه طیبہ میں جتنے منافق ہوں گے وہ گھبرا کر باہر کلیں گے اور د جال سے جاملیں گے۔

٨:.... جب بيت المقدس ك قريب بينچ كا تو ابل اسلام اس كے مقابله ميں

نگلیں گےاور د جال کی فوج ان کامحاصرہ کرلے گی۔



نې **نېرىت** د خ

mma





حِلِداوْل



9:.....مسلمان بیت المقدس میں محصور ہوجا ئیں گے اور اس محاصرہ میں ان کو سخت ابتلا پیش آئے گا۔

• ا:.....ایک دن صبح کے وقت آواز آئے گی: ''تمہارے پاس مدد آئینچی!'' مسلمان بیآ وازس کرکہیں گے کہ:''مددکہاں سے آسکتی ہے؟ بیسی پیٹ بھرے کی آواز ہے۔ اا:....عین اس وقت جبکہ فجر کی نماز کی اقامت ہو چکی ہوگی، حضرت عیسیٰ علیہ السلام بیت المقدس کے شرقی منارہ کے پاس نزول فرمائیں گے۔

۱۲:.....ان کی تشریف آوری پرامام مہدیؓ (جومصلّے پر جاچکے ہوں گے ) پیچیے ہٹ جائیں گے اور ان سے امامت کی درخواست کریں گے، مگر آپ امام مہدیؓ کو حکم فرمائیں گے کہ نماز پڑھائیں کیونکہ اس نماز کی اقامت آپ کے لئے ہوئی ہے۔

۱۱۲:.....اس وقت اہل اسلام اور دجال کی فوج میں مقابلہ ہوگا، دجالی فوج تہہ تیخ ہوجائے گی اور شجر و تجر پکاراٹھیں گے کہ:''اے مؤمن! یہ یہودی میرے پیچھے چھپا ہواہے، اس کوئل کر۔''

ید دجال کامختصر سااحوال ہے،احادیث شریفہ میں اس کی بہت سی تفصیلات بیان فرمائی گئی ہیں۔

ياجوج ماجوج اوردابة الأرض كى حقيقت

س.....آپ نے اپنے صفحہ''اقر اُ'' میں ایک حدیث شائع کی تھی اور اس میں قیامت کی نشانیاں بنائی گئی تھیں جن میں دجال کا آنا، دابۃ الارض اور یا جوج ماجوج کا آنا وغیرہ شامل



چې فېرست «ې

جلداول



ہیں۔ برائے مہر بانی یہ بتائیں کہ یا جوج ما جوج ، دابۃ الارض سے کیا مراد ہے؟ اورآیا کہ یہ نشانی پوری ہوگئی؟

ح ..... د جال کے بارے میں ایک دوسرے سوال کے جواب میں لکھ جے کا ہوں ،اس کو ملاحظہ فرمالیاجائے۔

یا جوج ما جوج کے خروج کا ذکر قرآن کریم میں دوجگه آیا ہے، ایک سور وُ انبیاء کی آیت:۹۲ میں جس میں فرمایا گیاہے:

> '' يہاں تك كه جب كھول ديئے جائيں گے ياجوج ماجوج اوروه ہراونجان سے دوڑتے ہوئے آئیں گے اور قریب آن لگاسچاوعدہ (لیعنی وعدۂ قیامت) پس اچا نک پھٹی کی پھٹی رہ جائیں گی آنکھیں منکروں کی ہائے افسوس! ہم تواس سے غفلت میں تھے، بلكه بم ظالم تھے''

اور دوسرے سورہ کہف کے آخری سے پہلے رکوع میں جہاں ذو القرنین کی خدمت میں یاجوج ماجوج کے فتنہ وفساد ہریا کرنے اوران کے سیسہ پلائی ہوئی دیوار بنانے كاذكرآ تاہے، وہاں فرمایا گیاہے كەحضرت ذوالقرنين نے ديوار كى تعمير كے بعد فرمایا:

> '' بیمیرے رب کی رحمت ہے، پس جب میرے رب کا وعدہ (وعدہ قیامت) آئے گاتواس کو چور چور کردے گا،اور میرے رب کا دعدہ سے ہے۔ (آگے اللہ تعالی فرماتے ہیں) اور ہم اس دن ان کواس حال میں حچھوڑ دیں گے کہان میں سے بعض بعض میں ٹھاٹھیں مارتے ہوں گے۔''

ان آیات کریمہ سے واضح ہے کہ یا جوج ماجوج کا آخری زمانے میں نکاناعلم الہی میں طے شدہ ہے اور یہ کہ ان کا خروج قیامت کی نشانی کے طور پر قربِ قیامت میں ہوگا۔اسی بنا پر حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں ان کے خروج کو قیامت کی علاماتِ کبریٰ میں شار کیا گیا ہے، اور بہت ہی احادیث میں ارشاد فر مایا گیا ہے کہ ان کا خروج سیدناعیسی









علیہ السلام کے زمانے میں ہوگا۔احادیث طیبہ کامخضر خاکہ پیش خدمت ہے۔ ایک حدیث میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دجال گوتل کرنے کا واقعہ ذکر کرنے کے بعدارشادہے:

'' پھرعیسیٰ علیہ السلام ان لوگوں کے پاس جائیں گےجن

کواللہ تعالیٰ نے د جال کے فتنے سے محفوظ رکھا ہوگا اور گر د وغبار سے ان کے چیرے صاف کریں گے اور جنت میں ان کے جو درجات ہیں وہ ان کو بتا ئیں گے۔ابھی وہ اسی حالت میں ہوں گے کہاتنے میں اللہ تعالیٰ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی طرف وحی بھیجے گا کہ میں نے اینے ایسے بندوں کوخروج کی اجازت دی ہے جن کے مقابلے کی کسی کوطافت نہیں، پس آپ میرے بندوں کو کو وطور پر لے جائے۔ اوراللہ تعالیٰ یا جوج ماجوج کو بھیجے گا اور وہ ہر بلندی سے تیزی ہے پھیلتے ہوئے اتریں گے، پس ان کے دیتے بحیرہ طبر یہ پر گزریں گے تواس کا سارا یانی صاف کردیں گے اوران کے پچھلے لوگ آئیں گے تو کہیں گے کہسی زمانے میں اس میں یانی ہوتا تھا۔ اور وہ چلیں گے یہاں تک کہ جب جبل خمر تک جو بیت المقدس کا پہاڑ ہے پنجیں گے تو کہیں گے کہ زمین والوں کوتو ہم قتل کر چکے اب آسان والوں کوتل کریں۔پس وہ آسان کی طرف تیر پھینکیس گے تو اللّٰدتعالٰی ان کے تیرخون سے رغکے ہوئے واپس لوٹا دے گا۔ اوراللہ کے نبی حضرت عیسیٰ علیبالسلام اوران کے رفقاء

کوہ طور برمحصور ہوں گےاوراس محاصرہ کی وجہ سےان کوالیس تنگی پیش آئے گی کہان کے لئے گائے کا سرتمہارے آج کے سودرہم سے بہتر ہوگا۔ پس اللہ کے نبی حضرت عیسیٰ علیہ السلام اوران کے رفقاء الله تعالیٰ کی بارگاہ میں دعا کریں گے، پس اللہ تعالیٰ یاجوج و ماجوج









کی گردنوں میں کیڑا پیدا کردے گا، جس سے وہ ایک آن میں ہلاک ہوجائیں گے۔ پھراللہ کے نبی حضرت عیسیٰ علیہ السلام اوران کے رفقاء کو وطور سے زمین پھی خالی نہیں ملے گی جوان کی لاشوں اور بد بوسے بھری ہوئی نہ ہو، پس اللہ کے نبی حضرت عیسیٰ علیہ السلام اوران کے رفقاء اللہ سے دعا کریں گے، تب اللہ تعالیٰ بختی اونٹوں کی گردنوں کے مثل پرندے جھیجے گا، جوان کی لاشوں کواٹھا کر جہاں اللہ کومنظور ہوگا پھینک دیں گے۔

پھراللہ تعالی ایسی بارش برسائے گا کہ اس سے کوئی خیمہ اور
کوئی مکان چھپانہیں رہے گا، پس وہ بارش زمین کو دھوکر شیشنے کی طرح
صاف کردے گی (آگے مزید قرب قیامت کے حالات مذکور ہیں)۔''
(صیح مسلم، منداحہ، ابوداؤد، ترذی، ابن ماجہ، متدرک حاکم، کنز العمال)

۲:..... تر مذی کی حدیث میں ہے کہ وہ پر ندے یا جوج ما جوج کی لاشوں کو نہبل میں لے جا کر پھینکیں گے اور مسلمان ان کے تیر کمان اور ترکشوں کوسات برس بطور ایندھن استعال کریں گے۔

(مشکوۃ ص: ۲۵٪)

سانسدایک حدیث میں ارشاد ہے کہ معراج کی رات میری ملاقات حضرت ابرائیم ،موسی اورعیسیٰ علیم السلام سے ہوئی ، قیامت کا تذکرہ آیا، تو سب سے پہلے حضرت ابرائیم علیہ السلام سے دریافت کیا گیا، انہوں نے فرمایا کہ: جھے اس کاعلم نہیں ۔ پھر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے بوچھا گیا، انہوں نے بھی یہی جواب دیا، پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے سوال ہوا، انہوں نے فرمایا: قیامت کے وقوع کا وقت تو اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو معلوم نہیں ، البتہ میر سے رب عزوجل کا مجھ سے ایک وعدہ ہے اور وہ یہ کہ د جالی اکبر خروج کرے کا تو اس کوئل کرنے کے لئے میں اتروں گا، وہ مجھے د کھتے ہی را نگ کی طرح پھلنا شروع ہوگا، پس اللہ تعالی اسے میر ہے ہاتھ سے ہلاک کردیں گے۔ یہاں تک کہ شجر و چر پکاراٹھیں ہوگا ، پس اللہ تعالی ایس میں د جال کوئل کردوں گا











اوردجال کی فوج کواللہ تعالیٰ ہلاک کردےگا۔

پھرلوگ اپنے علاقوں اور وطنوں کولوٹ جائیں گے۔ تب یا جوج ما جوج آگلیں گے ، اور وہ ہر بلندی سے دوڑ ہے ہوئے آئیں گے، وہ مسلمانوں کے علاقوں کوروند ڈالیں گے، جس چنر پرسے گزریں گے اسے صاف کردیں گے، جس پانی پرسے گزریں گے اسے صاف کردیں گے، اوگ مجھ سے ان کے فتنہ و فساد کی شکایت کریں گے، میں اللہ تعالیٰ سے دعا کروں گا، پس اللہ تعالیٰ انہیں موت سے ہلاک کردے گا، یہاں تک کہ ان کی بد ہو سے زمین میں تعفیٰ چیل جائے گا، پس اللہ تعالیٰ بارش جھیجے گا جو ان کو بہا کر سمندر میں ڈال دے گی۔

بس میرے رَبّ عز وجل کا مجھ سے جو وعدہ ہے اس میں فر مایا کہ جب بیدوا قعات ہوں گے تو قیامت کی مثال اس پورے دنوں کی حاملہ کی ہوگی جس کے بارے میں اس کے مالکوں کو پچھ خبرنہیں ہوگی کہ رات یا دن کب، اچا نک اس کے وضع حمل کا وقت آ جائے۔

(منداحر، ابن ماجه، ابن جریر، متدرک حاکم، فتح الباری، درمنثور، التصریح بما تواتر فی نزول المسیح ص: ۱۵۹، ۱۵۹)

پر چھوڑتا ہوں کہ آیا یہ نشانی پوری ہو چکی ہے یا بھی اس کا پورا ہونا باقی ہے؟ فرمائے ! آپ کی عقل خدا داد کیا فیصلہ کرتی ہے؟

ر ہا دابۃ الارض! تو اس کا ذکر قر آن کریم کی سورۃ النمل آیت: ۸۲ میں آیا ہے،

چنانچارشاد ہے:

''اور جب آن پڑے گی ان پر بات (یعنی وعد ہُ قیامت کے پورا ہونے کا وقت قریب آگے گا) تو ہم نکالیں گے ان کے لئے ایک چو پایہ زمین سے جو ان سے باتیں کرے گا کہ لوگ ہماری نشانیوں پریقین نہیں لاتے تھے۔''

جس معلوم ہوتا ہے کہ دابۃ الارض کاخروج بھی قیامت کی بڑی علامتوں میں



muh

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



سے ہے اور ارشاداتِ نبویہ میں بھی اس کوعلاماتِ کبری میں شامل کیا گیا ہے، ایک حدیث میں ہے کہ چھ چیزوں سے پہلے نیک اعمال میں جلدی کرو، دخان، دجال، دابۃ الارض، مغرب سے آفیاب کاطلوع ہونا، عام فتنا ور ہر خص سے متعلق خاص فتنہ۔ (مشکوۃ ص۲۲۶) مغرب سے آفیاب کاطلوع ہونا، عام فتنا ور ہر خص سے متعلق خاص فتنہ۔ (مشکوۃ ص۲۷۶) وہ آفیاب کا مغرب کی جانب سے طلوع ہونا اور چاشت کے وفت لوگوں کے سامنے دابۃ الارض کا نکلنا ہے، ان میں سے جو پہلے ہودوسری اس کے بعد متصل ہوگی۔ (مشکوۃ میج مسلم) الک اور حدیث میں ہے کہ تین چیزیں جب ظہور پذیر ہوجا کیں گی تو کسی نفس کو اس کا ایمان لا نا فائدہ نہ دے گا، جو اس سے پہلے ایمان نہ لایا ہو، یا اس نے ایمان کی حالت میں کوئی نہ کی ہو، آفیاب کا مغرب سے طلوع ہونا، دجال کا ظاہر ہونا اور دابۃ حالت میں کوئی نیکی نہ کی ہو، آفیاب کا مغرب سے طلوع ہونا، دجال کا ظاہر ہونا اور دابۃ الارض کا نکانا۔

اییا لگتا ہے کہ اس دنیا کے لئے آفتاب کے طلوع وغروب کا نظام ایبا ہے جیسے
انسان کی نبض کی رفتار ہے۔ جب سے انسان پیدا ہوا ہے اس کی نبض باقاعدہ چلتی رہتی ہے،
لیکن نزع کے وقت پہلے نبض میں بے قاعدگی آجاتی ہے اور پچھ دیر بعد وہ بالکل گھر جاتی
ہے، اسی طرح جب سے اللہ تعالیٰ نے اس عالم کو پیدا کیا ہے سورج کے طلوع وغروب کے
نظام میں بھی خلل نہیں آیا، لیکن قیامت سے پچھ دیر پہلے اس عالم پرنزع کی کیفیت طاری
ہوجائے گی اور اس کی نبض بے قاعدہ ہوجائے گی، چنا نچھ ایک حدیث میں ہے کہ آفتا ب کو
ہر دن مشرق سے طلوع ہونے کا اذن ملتا ہے، ایک دن اسے مشرق کے بجائے مغرب کی
جانب سے طلوع ہونے کا حکم ہوگا۔

(صحیح بخاری صحیح مسلم)

پس جس طرح نزع کی حالت میں ایمان قبول نہیں ہوتا، اس طرح آفتاب کے مغرب کی جانب سے طلوع ہونے کے بعد (جواس عالم کی نزع کا وقت ہوگا) تو بہ کا درواز ہ بند ہوجائے گا، اس وقت ایمان لانا مفید نہ ہوگا، نہ ایسے ایمان کا اعتبار ہوگا، اور تو بہ کا درواز ہ بند ہونے کے بعد بے ایمانوں کورسوا کرنے اوران کے غلط دعوی ایمان کا راستہ بند کرنے کے بغد بے ایمانوں کورسوا کرنے اوران کے غلط دعوی ایمان کا راستہ بند کرنے کے کئے مؤمن و کا فریرالگ الگ نشان لگادیا جائے گا۔







''دابۃ الارض جب نکلے گا تو اس کے پاس موسیٰ علیہ
السلام اورسلیمان علیہ السلام کی انگشتری ہوگی، وہ انگشتری سے
مؤمن کے چہرے پرمہرلگادےگا جس سے اس کا چہرہ چمک الشے
گا،اورکا فرکی ناک پرموسیٰ علیہ السلام کے عصا سے مہرلگادےگا۔
(جس کی وجہ سے دل کے کفر کی سیاہی اس کے منہ پر چھاجائے
گی) جس سے مؤمن وکا فر کے درمیان ایسا امتیاز ہوجائے گا کہ
مجلس میں مؤمن وکا فرالگ الگ پہچانے جائیں گے۔''
دابۃ الارض کے تھوڑے عرصہ بعدایک پاکیزہ ہوا چلے گی
جس سے تمام اہل ایمان کا انتقال ہوجائے گا اورصرف شریرلوگ رہ
جائیں گے، چو پاؤں کی طرح سڑکوں پرشہوت رانی کریں گے،ان
پر قیامت واقع ہوگی۔''





# گنا ہوں سے تو بہ

#### گناه کی تو بهاور معافی

س.....ایک بچه مسلمان گھر میں پیدا ہوتا ہے اوراس گھر میں بل کر جوان ہوتا ہے،اس کے دل میں دین کی محبت بھی ہوتی ہے، کین شیطان کے بہکانے پر گناہ بھی کر لیتا ہے جتی کہوہ گناہ کبیرہ میں ملوث ہوجاتا ہے، لیکن گناہ کبیرہ کرنے کے بعداس کے دل کو سخت ٹھوکر گئی ہے اور وہ اللہ تعالی کے حضور حاضر ہوکر تو بہ کر لیتا ہے اور سچی تو بہ کر لیتا ہے۔ کیا اس کی تو بہ قبول ہو سکتی ہے یا نہیں؟ جبکہ اس کو شرعی سزا دنیا میں نہ دی جائے اور نہ اس کے اقبالِ جرم کے علاوہ گناہ کا کوئی ثبوت موجود ہے۔

ج ...... آدمی سچی تو بہ کرلے تو اللہ تعالیٰ گنا ہگاری تو بہ قبول فرماتے ہیں اور جس شخص سے کوئی گناہ مرز دہو جائے اور کسی بندے کاحق اس سے متعلق نہ ہواور کسی کواس گناہ کا پیتہ بھی نہ ہوتو اس کو چاہئے کہ کسی سے اس گناہ کا اظہار نہ کرے بلکہ اللہ تعالیٰ کی جناب میں تو بہوا ستغفار کرے۔

## الله تعالى اپنے بندوں كوسزا كيوں ديتے ہيں؟ جبكہ وہ والدين سے زيادہ شفق ہيں

س ..... جب بھی سزاو جزا کا خیال آتا ہے میں سوچتی ہوں کہ ہم تواللہ کے بندے ہیں اور اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو اتنا چاہتا ہے کہ والدین جو کہ اولاد سے محبت کرتے ہیں اس سے کہیں زیادہ۔اگریہ مان لیا جائے تو ہم دنیا میں دیکھتے ہیں کہ والدین اولاد کی معمولی پریشانی اور تکلیف پر ترٹپ اٹھتے ہیں، اولاد کتنی ہی سرکش و نافر مان ہو، والدین ان کے لئے دعا ہی کرتے ہیں، تکلیف اولاد کو ہو، دکھ ماں محسوں کرتی ہے، والدین اولاد کو دکھی بھی نہیں دیکھ











سکتے۔آپ نے بیوا قعہ ضرور پڑھا ہوگا کہ ایک شخص اپنی مجبوبہ کے کہنے براپنی ماں کوتل کرکے اس کا دل لے جار ہا تھا، راہ میں اسے ٹھوکر لگی ماں کا دل بولا: بیٹا! کہیں چوٹ تونہیں لگی؟ پیہ واقعہ اولا دکی محبت کی پوری عکاسی ہے۔

اب ہم دیکھتے ہیں اللہ تعالی نے دنیا بنائی جس میں امیر،غریب،خوبصورت، برصورت، ایا ہج ومعذور ہرقتم کے لوگ بنائے،لوگوں کوخوشیاں اور د کھ بھی دیئے، چند احکامات بھی دیئے ، کچھ کومسلمانوں میں پیدا کیا، کچھ کو کفار میں ،مرنے کے بعد عذاب و ثواب رکھا، جزاجتنی خوبصورت، سزااتنی ہی خطرناک، رونگٹے کھڑے کردینے والی مسلسل اذیت دینے والی سزائیں جن کی تلافی بھی اس وقت ناممکن ہوگی ، جال کنی ، قبر وحشر ،غرض ہر جگہ عذاب وثواب کا چکر... مجھے تویہ دنیا بھی عذاب ہی لگتی ہے، میں جب بھی یہ پچھ سوچتی ہوں مجھےاںییا لگتا ہےاللہ نے انسانوں کو کھلونوں کی مانند بنایا ہے جن سے وہ کھیلتا ہے اور کھیل کےانجام کے بعد سزاو جزا۔

آپ دل پر ہاتھ رکھ کرکہیں کہ ہرکوئی دنیا کوسرائے سمجھ سکتا ہے؟ دنیا کی رنگینی کو حچھوڑ کر زندگی کون گزارسکتا ہے؟ پھر جوانسان کو بنایا اوراتنی پابندی کے ساتھ دنیا میں بھیجا، علاوہ ازیں دکھ سکھ دیئے ،اگر والدین سے زیادہ اللہ محبت کرنے والے ہیں تو وہ بندوں کے د کھ پر کیوں نہیں تڑیتے ؟ والدین جوسکھ دے سکتے ہیں دیتے ہیں، کیا اللہ تعالیٰ کا دل نہیں تڑ پتا جب وہ د کھ دیتے ہیں بندوں کو؟ عذاب دے کروہ خوش کیسے رہ سکتا ہے؟ جو کفار کے گھر پیدا ہوئے انہیں کس جرم کی سزا ملے گی؟ ہڑخص تو مذہب کاعلم نہیں رکھتا۔ جب بھی عذاب كے بارے ميں سوچتى ہول ميرے ذہن ميں بيسب كچهضرور آتا ہے، للد! مجھ سمجھا يے کہیں پیمیری سوچ میرے لئے تباہ کن ثابت نہ ہو۔ (ایک خاتون) ح.....آپ کے سوال کا جواب اتنا تفصیل طلب ہے کہ میں کئی دن اس پر تقریر کروں تب بھی بات تشند ہے گی ۔اس لئے مخضراً اتناسمجھ لیجئے کہ بلاشبہاللہ تعالیٰ اپنے بندوں پروالدین سے زیادہ رحیم وشفق ہے۔ حدیث میں ہے کہ قل تعالی نے اپنی رحمت کے سوجھے کئے، ایک حصد نیامیں نازل فر مایا، حیوانات اور درندے تک جواپنی اولا دیررحم کرتے ہیں وہ اس









رحمت الہی کے سومیں سے ایک جھے کا اثر ہے، اور بید حصہ بھی ختم نہیں ہوا، بلکہ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس حصہ رحمت کو بھی باقی ننا نوے حصوں کے ساتھ ملاکرا پنے بندوں پر کامل رحمت فرمائیں گے۔

اس کے بعد آپ کے دوسوال ہیں۔ایک بیر کہ دنیا میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بندوں پر تکلیفیں اور سختیاں کیوں آتی ہیں؟ اور دوم بیر کہ آخرت میں گناہ گاروں کوعذاب کیوں ہوگا؟

جہاں تک دنیا کی تختیوں اور تکلیفوں کا تعلق ہے یہ بھی حق تعالی شانہ کی سرایا رحمت ہیں۔حضرات عارفین اس کوخوب سمجھتے ہیں۔ہم اگران پریشانیوں اورتکلیفوں سے نالاں ہیں تومحض اس لئے کہ ہم اصل حقیقت ہے آگاہ نہیں، بچدا گریڑھنے لکھنے میں کوتا ہی کرتا ہے تو والدین اس کی تأ دیب کرتے ہیں، وہ نا دان سجھتا ہے کہ ماں باپ بڑاظلم کررہے ہیں۔اگر کسی بیاری میں مبتلا ہوتو والدین اس سے پر ہیز کراتے ہیں،اگر خدانخو استداس کے پھوڑ انکل آئے تو والدین اس کا آپریشن کراتے ہیں، وہ چیختا ہے اوراس کوظلم سمجھتا ہے، بعض اوقات اپنی نادانی سے والدین کو برا بھلا کہنے لگتا ہے۔ٹھیک اسی طرح حق تعالیٰ کی جو عنایتیں بندے پراس رنگ میں ہوتی ہیں بہت سے کم عقل ان کونہیں سمجھتے، بلکہ حرفِ شکایت زبان برلاتے ہیں،کیکن جن لوگوں کی نظر بصیرت سیجے ہےوہ ان کوالطاف بے پایاں ستجھتے ہیں، چنانچہ حدیث میں ہے کہ:''جب اہل مصائب کوان کی تکالیف ومصائب کا اجر قیامت کےدن دیا جائے گا تو لوگ تمنا کریں گے کہ کاش! بیا جرہمیں عطا کیا جا تا ،خواہ دنیا میں ہمارےجسم فینچیوں سے کاٹے جاتے۔'' (ترمذی ج:۱ ص:۹۲)۔لہذا بندہُ مؤمن کو حق تعالی شانہ کی رحیمی وکریمی پرنظر رکھنی جاہئے ، دنیا کے آلام ومصائب سے گھبرانانہیں <mark>چاہئے بلکہ یوں سمجھنا جاہئے کہ بی</mark>داروئے تکنج ہماری صحت وشفاکے لئے تجویز کیا گیا ہے۔ اگر بالفرض ان آلام ومصائب کا کوئی اور فائدہ نہ بھی ہوتا، نہان سے ہمارے گناہوں کا کفارہ ہوتا، نہ یہ ہماری ترقی درجات کا موجب ہوتے اور ندان پراجروثواب عطا کیا جاتا تب بھی ان کا یہی فائدہ کیا کم تھا کہ ان سے ہماری اصل حقیقت کھلتی ہے، کہ ہم بندے ہیں،







خدانہیں! خدانخواستہ ان تکالیف و مصائب کا سلسلہ نہ ہوتا تو یہ دنیا بندوں سے زیادہ خدا کہلانے والے فرعونوں سے بھری ہوئی ہوتی۔ یہی مصائب و آلام ہیں جو ہمیں جادہ عبدیت پرقائم رکھتے ہیں اور ہماری غفلت و مستی کے لئے تازیا نہ عبرت بن جاتے ہیں اور ہم ان سے محبت کے دعویدار…! کیا محبوبِ حقیقی کواس ذرا پھرحق تعالی تو محبوب عیقی کواس ذرا سے امتحان کی بھی اجازت نہیں، جس سے محب صادق اور غلط مدعی کے درمیان امتیاز ہوسکے…؟ اور پھراس پر بھی نظر رکھنی چاہئے کہ حق تعالی شانہ کا کوئی فعل خالی از حکمت نہیں ہوتا، اب جونا گوار حالات ہمیں پیش آتے ہیں ضروران میں بھی کوئی حکمت ہوگی اور یہ بھی فاہر ہے کہ ان میں حق تعالی شانہ کا کوئی نظر تھی نہیں، بلکہ صرف اور صرف بندوں کا نفع ہے، گو ایپ ناتھ کو محال ہے وہ عین اور جس کے ساتھ جو معاملہ کیا جارہا ہے وہ عین شانہ کی ہزاروں حکمت ہو تیا جو معاملہ کیا جارہا ہے وہ عین حق تعالی حت وحکمت ہے۔

ر ہا آخرت میں مجرموں کو سزادینا! تو اول تو ان کا مجرم ہونا ہی سزا کے لئے کافی ہے، حق تعالی شانہ نے تو اپنی رحمت کے درواز سے کھلے رکھے تھے، اس کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام کو بھیجا تھا، اپنی کتابیں نازل کی تھیں اور انسان کو بھلے بر سے کی تمیز کے لئے عقل و شعور اور ارادہ واختیار کی نعمتیں دی تھیں ۔ تو جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی عطا کر دہ نعمتوں کو اللہ تعالیٰ کی بغاوت، انبیاء کرام علیہم السلام کی مخالفت، کتب الہیہ کی تکذیب اور اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں خرچ کیا، انہوں نے رحمت کے درواز بے خود اپنے ہاتھ سے مقبول بندوں کے مقابلہ میں خرچ کیا، انہوں نے رحمت کے درواز بے خود اپنے ہاتھ سے اسینے اوپر بند کر لئے، آپ کو ان پر کیوں ترس آتا ہے ...؟

علاوہ ازیں اگر ان مجرموں کو سزانہ دی جائے تو اس کے معنی اس کے سوااور کیا ہیں کہ خدا کی بارگاہ میں مؤمن و کا فر، نیک و بد، فر ما نبر دار و نافر مان، مطبع اور عاصی ایک ہی پلے میں خلتے ہیں، یہ تو خدائی نہ ہوئی اندھیر نگری ہوئی! الغرض آخرت میں مجرموں کو سزااس لئے بھی قرینِ رحمت ہوئی کہ اس کے بغیر مطبع اور فر ما نبر دار بندوں سے انصاف نہیں ہوسکتا۔ یہ نکتہ بھی ذہن میں رہنا چاہئے کہ آخرت کا عذاب کفار کو تو بطور سزا ہوگا، کیکن گناہ







گارمسلمانوں کوبطور سزانہیں بلکہ بطور تطہیر ہوگا،جس طرح کپڑے کومیل کچیل دور کرنے کے لئے بھٹی میں ڈالا جاتا ہے،اسی طرح گناہ گاروں کی آلائشثیں دورکرنے کے لئے بھٹی میں ڈالا جائے گا،اورجس طرح ڈاکٹرلوگ آپریشن کرنے کے لئے بدن کوس کرنے والے انجکشن لگادیتے ہیں کہاس کے بعد مریض کو چیر پھاڑ کا احساس تک نہیں ہوتا، بہت ممکن ہے كەنتى تعالى شانە گناه گارمسلمانوں پرالىپى كىفىت طارى فرمادىي كەان كودردوالم كااحساس نہ ہو،اور بہت سے گناہ گارا بیے ہوں گے کہ حق تعالیٰ شانہ کی رحمت ان کے گنا ہوں اور سیاہ کاریوں کے دفتر کو دھوڈالے گی اور بغیر عذاب کے انہیں معاف کردیا جائے گا۔الغرض جنت یاک جلہ ہےاور یاک لوگوں ہی کے شایانِ شان ہے، جب تک گناموں کی گندگی اور آلائش سے صفائی نہ ہو وہاں کا داخلہ میسر نہیں آئے گا،اور پاک صاف کرنے کی مختلف صورتیں ہوں گی، جس کے لئے جوصورت تقاضائے رحمت ہوگی وہ اس کے لئے تجویز کردی جائے گی۔اس لئے اکابرمشائخ کاارشاد ہے کہ آ دمی کو ہمیشہ ظاہری وباطنی طہارت کا اہتمام رکھنا چاہئے اور گنا ہوں سے ندامت کے ساتھ تو بہواستغفار کرتے رہنا چاہئے۔ حق تعالیٰ شانه محض اینے لطف و کرم ہے اس نا کارہ کی ،آپ کی اور تمام مسلمان مردوں اور عورتوں کی شخشش فر مائیں۔

ر ہا آپ کا پیشبہ کہ دنیا کوکون سرائے سمجھ سکتا ہے اور دنیا کی رنگین کوچھوڑ کرکون زندگی گزارسکتا ہے؟ میری بہن! بیہم لوگوں کے لئے جن کی آنکھوں پرغفلت کی سیاہ پٹیاں بندھی ہیں، واقعی بہت مشکل ہے، اپنے مشاہدہ کو جھٹا نا اور حق تعالیٰ شانہ کے وعدوں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات پراپ مشاہدہ سے بڑھ کریفین لا نا خاص توفیق و سعادت کے ذریعہ ہی میسر آسکتا ہے۔ لیکن کم سے کم اتنا ہی یفین واعتاداللہ تعالیٰ اور اس دوسرے کی بات پر جتنایفین واعتادر کھتے ہیں کم سے کم اتنا ہی یفین واعتاداللہ تعالیٰ اور اس کے مجوب صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد پر کھیں۔ دیکھئے! اگر کوئی معتبر آدمی ہمیں بی خبر دیتا ہے کہ فلاں کھانے میں زہر ملا ہوا ہے، تو ہم اس شخص پر اعتاد کرتے ہوئے اس زہر آمیز کھانے کے قریب نہیں چھٹیں گے، اور بھوکوں مرنے کو زہر کھانے پر ترجیح دیں گے۔ اللہ تعالیٰ اور کے قریب نہیں چھٹیں گے، اور بھوکوں مرنے کو زہر کھانے پر ترجیح دیں گے۔ اللہ تعالیٰ اور









اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں دنیا کو یکسر چھوڑنے کی تعلیم نہیں فرماتے ، بلکہ صرف دو چیزوں کی تعلیم فرماتے ہیں۔ ایک یہ کہ دنیا میں رہتے ہوئے کسبِ حلال کرو، جن جن چیزوں کو اللہ تعالی نے حرام اور ناجائز قرار دیا ہے ان سے پر ہیز کرو، کیونکہ بیز ہر ہے جو تہماری دنیا وآخرت کو برباد کردے گا اور اگر غفلت سے اس زہر کو کھا چکے ہوتو فوراً تو بہ و ندامت اور استغفار کے تریاق سے اس کا تدارک کرو۔

اور دوسری تعلیم بیہ ہے کہ دنیا میں اتنا انہاک نہ کرو کہ آخرت اور مابعد الموت کی تیاری سے غافل ہو جاؤ، دنیا کے لئے محنت ضرور کرو، مگر صرف اتنی جس قدر کہ دنیا میں رہنا ہے، اور آخرت کے لئے اس قدر محنت کرو جتنا کہ آخرت میں تمہیں رہنا ہے۔ دنیا کی مثال شیرے کی ہے، جس کو شیریں اور لذیذ سمجھ کر کھی اس پر جابیٹھتی ہے، کیکن پھر اس سے اٹھ نہیں عتی، تمہیں شیر و دنیا کی کھی نہیں بننا جا ہئے۔

اورآپ کا پیشبہ کہ جولوگ کا فروں کے گھر میں پیدا ہوئے انہیں کس جرم کی سزا ملے گی ؟ اس کا جواب میں او پرعرض کر چکا ہوں کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے سیاہ وسفید کی تمیز کرنے کے لئے بینائی عطافر مائی ہے، اس طرح سی اور غلط کے درمیان امتیاز کرنے کے لئے عقل وہم اور شعور کی دولت بخشی ہے، پھر سی اور غلط کے درمیان امتیاز کرنے کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام کو بھیجا ہے، کتابیں نازل فرمائی ہیں، شریعت عطافر مائی ہے، بیسب بچھاس لئے ہے السلام کو بھیجا ہے، کتابیں نازل فرمائی ہیں، شریعت عطافر مائی ہے، بیسب بچھاس لئے ہے تاکہ بندوں پر اللہ تعالیٰ کی ججت پوری ہوجائے، اوروہ کل عذر نہ کرسکیں کہ ہم نے کا فرباپ دادا کے گھر جنم لیا تھا اور ہم آ تکھیں بند کر کے انہی گرا ہوں کے نقش قدم پر چلتے رہے۔

اس مخضری تقریر کے بعد میں آپ کومشورہ دوں گا کہ بندے کا کام بندگی کرنا ہے، خدائی کرنا یا خداتعالی کومشورے دینانہیں! آپ اس کام میں لگیں جو ہمارے سپر دکیا گیا ہے، اوران معاملات میں نہ سوچیں جو ہمارے سپر ذہیں۔ایک گھسیارہ اگر رموزِ مملکت و جہاں بانی کونہیں سمجھتا تو یہ مشت ِ خاک اور قطر ہُ نا پاک رموزِ خداوندی کوکیا سمجھے گا…؟ پس اس دیوار سے سر پھوڑ نے کا کیا فائدہ، جس میں ہم سوراخ نہیں کر سکتے اور جس کے پار جھا نک کرنہیں دیکھ سکتے۔اللہ تعالیٰ ہمیں سلامتی فہم نصیب فرما ئیں اورا پنی رحمت کا مورد بنائیں۔



نه فهرست «ن<u>خ</u>





توبه سے گناہ کبیرہ کی معافی

س ..... کیا توبہ کرنے سے تمام کبیرہ گناہ معاف ہوجاتے ہیں؟ اگرمعاف ہوجاتے ہیں تو کیافتل بھی معاف ہوجا تا ہے؟ کیونکہ قبل کا تعلق حقوق العباد سے ہے،اس مسلہ پریہاں پر بعض مولا ناصاحب اس کے قائل ہیں کہ توبہ سے قل بھی معاف ہوجا تا ہے، کیکن بعض کہتے ہیں کو قل حقوق العباد میں سے ہے، حقوق اللہ تو معاف ہوجاتے ہیں کیکن حقوق العباد معاف نہیں ہوتے ۔اس سلسلے میں آپ وضاحت فرما ئیں۔

ج ....قتل ناحق ان سات كبيره كنامول ميس سايك ہے جن كوحديث مين "ہلاك كرنے والے' فرمایا ہے، بیت اللہ بھی ہے اور حق العبد بھی ، تا ہم جس سے بیکبیرہ گناہ سرز دہو گیا ہو اس کواللہ تعالیٰ کی رحمت سے مالوس نہیں ہونا جاہئے، اللہ تعالیٰ سے معافی مائکے اور ہمیشہ مانگتا رہے،مگر چونکہ اس قتل سے حق العبد بھی متعلق ہے اس لئے مقتول کے وارثوں سے معاف کرانا بھی ضروری ہے۔

اپنے گناہوں کی سزا کی دعائے بجائے معافی کی دعامانگیں

س ..... مجھ پراینے گناہوں کی زیادتی کی وجہ سے جب بھی رفت طاری ہوجاتی ہے بے اختیار دعا کرتی ہوں کہ خدا مجھاس کی سزادے دے، مجھے سزادے دے۔ کیا مجھے ایسی دعا كرناجائ يايه غلط ہے؟

ح.....ایسی دعا ہر گزنہیں کرنی چاہئے، بلکہ بیددعا کرنی چاہئے کہخواہ میں کتنی ہی گناہ گار ہوں الله تعالی مجھے معاف فرمائیں ، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اتنی وسیع ہے کہ ان کی رحمت کا

ایک چھینٹادنیا بھر کے گناہوں کو دھونے کے لئے کافی ہے، اور پھراللہ تعالیٰ سے بیدعا کرنا کہوہ مجھے گناہوں کی سزا دے،اس کے معنی ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کی سزا کو برداشت کر سکتے

ہیں۔توبہ! توبہ! ہم تواتنے کمزور ہیں کہ معمولی تکلیف بھی نہیں سہار سکتے اس لئے اللہ تعالیٰ

سے ہمیشہ عافیت مانگنی حاہئے۔ بار بارتو بہ اور گناہ کرنے والے کی ہخشش

س.....آپ سے یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ دنیا میں گئ ایسے مسلمان بھی ہیں جو پنٹے وقتہ نماز قائم

mam

المرسف المرس





كرتے ہيں اوراس كے ساتھ ساتھ السے صغيره وكبيره گناه كرتے ہيں جن كواسلام منع كرتا ہے اور پھر پیلوگ گناہ کر کے توبہ کرتے ہیں،اور پھر دوبارہ وہی کام کرتے ہیں جس سے توبہ کی تھی اور پیسلسلہ یونہی چلتار ہتا ہے۔ میں آپ سے یہ یو چھتا ہوں کہایسےلوگوں کا جن میں ، میں بذاتِ خودشامل ہوں روزِ قیامت میں کیا حشر ہوگا؟

ح .....گناہ تو ہر گزنہیں کرنا چاہئے ،ارادہ یہی ہونا چاہئے کہ کوئی گناہ نہیں کروں گا،کیکن اگر ہوجائے تو توبہ ضرور کر لینی چاہئے ،اگر خدانخواستہ دن میں ستر بار گناہ ہوجائے توہر بارتو بہ بھی ضرور کرنی چاہئے، یہاں تک کہ آ دمی کا خاتمہ تو بہ پر ہواییا شخص مغفور ہوگا۔

کیا بغیر سزا کے مجرم کی توبہ قبول ہوسکتی ہے

ِس.....کیا بغیر سزا کے اسلام میں تو بہ ہے؟ مثلاً: اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات ِطیبہ کو دیکھیں تو کئی واقعات سے پیتہ چلتا ہے کہ آپ صلی الله علیہ وسلم نے پہلے مجرم کوسزا کا حکم دیا پھراس کی مغفرت کے لئے دعا کی۔

ح .....اگر مجرم کا معاملہ عدالت تک نہ پہنچے اور وہ سچے دل سے اللہ تعالیٰ کے سامنے تو بہ كرلے تواللہ تعالى اس كى توبہ قبول كرنے والے ہيں،كيكن عدالت ميں شكايت ہوجانے کے بعد سزا ضروری ہوجاتی ہے، بشرطیکہ جرم ثابت ہوجائے، اس صورت میں توبہ سے سزا معاف نہ ہوگی اس لئے اگر کسی ہے قابل سزا گناہ صادر ہوجائے توحتی الوسع اس کی شکایت حاکم تک نہیں پہنچانی جا ہے ،اس پر پردہ ڈالنا چاہئے اوراس کی توبہ قبول کرنی جاہئے۔

بغیرتو بہ کے گناہ گارمسلمان کی مرنے کے بعد نجات

س.....اگرکوئی څخص بہت گناہ گار ہواوروہ تو بہ کئے بغیر مرجائے توایشے خص کی نجات کا کوئی راستہ ہے؟ جبکہاس کی اولا دبھی نہ ہو۔

ح .....مؤمن کو بغیر توبہ کے مرنا ہی نہیں چاہئے، بلکہ رات کے گناہوں ہے، دن طلوع ہونے سے پہلے، اور دن کے گنا ہول سے رات آنے سے پہلے توبہ کرتے رہنا جا ہے۔ جو مسلمان توبه كئے بغير مرجائے اس كامعاملہ الله تعالى كا ختيار ميں ہے، حاسب فضل



چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





حِلداوْل



<mark>ہے بغیر مزاکے معاف کردے ، یا سزاکے بعدا سے رہا کردے۔ فرعون کا ڈوستے وفت تو بہ کرنے کا اعتبار نہیں</mark>

س .....ایگ خص کہنا ہے کہ جب فرعون مع اپنے لئکر کے دریائے نیل میں غرق ہوا اور ورسب ایک خص کہنا ہے کہ جب فرعون مع اپنے لئکر کے دریائے نیل میں غرق ہوا اور سب اور سب اور سب اور سب اور سب اور سب بھر ہوں کہ اس نے ہر تر ہے، پھر بھی موسیٰ علیہ السلام نے اسے بذر بعد دعا کیوں نہیں اپنے رب سے بچوایا؟ اب وہ خص کہنا ہے کہ بروز قیامت موسیٰ علیہ السلام سے سوال کیا جائے گا کہ جب فرعون نے تو بہ کر لی اور مجھے رب مان لیا تو اے موسیٰ تو نے کیوں نہیں اس کے تق میں دعا کر کے نے تو بہ کر لی اور مجھے رب مان لیا تو اے موسیٰ تو نے کیوں نہیں اس کے تق میں دعا کر کے اس بھی بات پر مصر ہے کہ ضرور یہ سوال روز محشر موسیٰ علیہ السلام سے کیا جائے گا۔ اس خص کا بیان نوٹ کر کے میں نے آپ تک پہنچایا ہے، اب آپ اپنے عل سے ضرور نوز زین کہ آیا ہے نا کہ غلط؟

ے .....فرعون کا ڈویتے وقت ایمان لا نامعتبرنہیں تھا، کیونکہ نزع کے وقت کی نہ تو بہ قبول ہوتی ہے نہ ایمان!اس شخص کا موسیٰ علیہ السلام پراعتراض کرنا بالکل غلط اور بے ہودہ ہے، اس کواس خیال سے تو بہ کرنی چاہئے، وہ نہ صرف گناہ گار ہور ہاہے بلکہ ایک جلیل القدر نبی پر اعتراض کفر کے زمرہ میں آتا ہے۔

صدُقِّ دلَّ سے کلمَہ پڑھنے والے انسان کواعمال کی کوتا ہی کی سزا

س .....کیا جس مسلمان نے صدقِ دل سے کلمہ طیبہ پڑھا ہو، رسالت وغیرہ پرایمان ہومگر زندگی میں قصداً کئی نمازیں اور فرائض اسلام ترک کئے ہوں، تو ایسا مسلمان اپنی سزا بھگت کر جنت میں جاسکے گایا ہمیشہ دوزخ کا ہی ایندھن بنار ہے گا؟

ج .....نماز چھوڑ نا اور دیگرا حکام اسلام کوچھوڑ ناسخت گناہ اور معصیت ہے، احادیث میں نماز چھوڑ نا اور دیگر احکام اسلام کوچھوڑ ناسخت گناہ اور ان احکام پڑمل نہ کرنے کی وجہ سے نماز چھوڑ نے والے کے لئے سخت وعیدیں آئی ہیں اور ان احکام پڑمل نہ کرنے کی وجہ سے انسان فاسق ہوجا تا ہے اور آخرت میں عذاب میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہے، کیکن اس کے باوجود اگر ایسے بڈمل شخص کا عقیدہ صحیح ہو، تو حید ورسالت پر قائم ہو، ضروریات دین کو مانتا ہو، وہ آخر کار جنت میں جائے گاخواہ سزاسے پہلے یاسز ایانے کے بعد، کیکن اگر کسی کاعقیدہ



raa

چە**فىرسى**دى



ہی خراب ہو، کفر اور شرک میں مبتلا ہو، یا ضروریاتِ دین کا انکارصرت کم بلاتاویل کرے، تو ایسے خص کی نجات بھی نہ ہوگی، وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم کی آگ میں رہے گا، بھی اس کو دوزخ کے عذاب سے رہائی نہیں ملے گی۔

نماز،روزوں کی پابند مگرشو ہراور بچوں سے لڑنے والی بیوی کا انجام

س....ایک عورت جو بہت ہی نماز، روزہ کی پابند ہے، کسی حالت میں بھی روزہ نمازنہیں چھوڑتی ہے، یہاں تک کہ بیاری کی حالت میں روزہ رکھتی ہے اورضح شام قرآن مجید کی تلاوت کرتی ہے، اس کے سات بچے ہیں، جو کہ سب ہی اعلیٰ تعلیم پار ہے ہیں مگر وہ عورت بہت ہی غصے والی ہے اورضدی بھی، پعض موقع پر بچوں اورشو ہر سے رئر پڑتی ہے یہاں تک کہ غصہ کی وجہ سے ان لوگوں سے ماہ دو ماہ تک بولنا ترک کردیتی ہے، یہاں تک کہ شوہراور بچوں کو مرنے کی بدد عائیں دیتی رہتی ہے، مگرا پنی نماز بدستور پڑھتی ہے، عمارا تنا زیادہ ہے کہ شوہراور بچوں کی ہر بات پر جو تھے بھی ہوتی ہے تو بھی غصہ میں آجاتی ہے، اس کی مرضی کے خلاف اگر کوئی بات ہوجاتی ہے قیامت ہر پاکردیتی ہے، جبکہ مسلمان کو تین روز سے زیادہ غصہ رکھان حرام ہوتا ہے تو کیا ڈیڑھ دو ماہ غصہ رکھ کرنماز، روزہ اورکوئی عبادت قبول ہوتی ہے یا نہیں؟ اور الیمی حالت میں نماز، روزہ ہوسکتا ہے کہ نہیں؟ جبکہ ایک مسئلہ میں آپ فرماتے ہیں کہ بغیر عذر کے مسجد اور جماعت کا ترک کرنا گناہ کبیرہ ہے، یہاں تو غصہ حرام ہوارس حرام کے ساتھ نماز روزہ اورکسی عبادت کی کیا حیثیت ہوسکتی ہے؟

ج.....نمازروزه تواس خاتون کا ہوجاتا ہے اور کرنا بھی چاہئے ،لیکن اتنا زیادہ غصہ اس کی نیکی کو برباد کردیتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا گیا کہ:

ایک عورت نمازروز ہ بہت کرتی ہے مگر ہمسائے اس سے نالاں ہیں۔

فر مایا:''وہ دوزخ میں ہے۔''عرض کیا گیا کہ:ایک عورت فرائض کےعلاوہ نفلی نماز تو زیادہ نہیں پڑھتی مگراس کے ہمسائے اس سے بہت خوش ہیں۔فر مایا:''وہ جنت میں ہے۔'' خصوصاً کسی خاتون کی اپنے شوہراورا پنے بچوں سے بدمزا جی توسوعیبوں کا ایک



چە**ن**ېرىت چ





حِلداول



عیب ہے، ایسی عورت کا آخرت میں تو انجام ہوگا سو ہوگا اس کی دنیا بھی اس کے لئے جہنم سے کم نہیں اور اگر اس کے شوہر صاحب اور بچے (جو بالغ ہوں) نماز روزے کے پابند نہیں تو جو انجام اس عورت کا ہوگا وہی ان کا بھی ہوگا۔

#### سيحى توبها ورحقوق العباد

س.....اگرانسان گناہ کبیرہ کرتا ہے، مثال کے طور پر زنا یا شراب پیتا ہے، کسی کاحق مارتا ہے، کسی کا دل توڑتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کو نیک ہدایت دیتا ہے وہ ان گناہوں سے تو بہ کرتا ہے اورآئندہ کے لئے پر ہیز کرتا ہے، کیااس کے گناہ معاف ہوجا کیں گے؟

میں بچین میں تقریباً ۱۵ سال کی عمر تک نانی کے ساتھ رہا، میں نے اپنی نانی کا دل دکھایا، انہیں تنگ کیا، انہوں نے مجھے بددعا دی اور نانی کا انتقال ہوئے کسال ہو گئے ہیں، اب میں ۲۲ سال کا ہوں، میں جا ہتا ہوں اللہ تعالی مجھے معاف فرمائے۔

ح ..... تپی توبہ سے سب گناہ معاف ہوجاتے ہیں، البتہ حقوق ذمہرہ جاتے ہیں، پس اگر
کسی کا مالی حق اپنے ذمہ ہوتو اس کوادا کردے یا صاحب حق سے معاف کرالے، اور اگر
غیر مالی حق ہو (جیسے کسی کو مارنا، گالی دینا، غیبت کرنا وغیرہ) تو اس کی زندگی میں اس سے
معاف کرائے، اور اس کے مرنے کے بعد اس کے لئے دعا واستغفار کرتا رہے، انشاء اللہ
معافی ہوجائے گی۔

### گناه گار دوسروں کو گناه سے روک سکتا ہے

س .....میں ایک گناہ گارآ دمی ہوں ، انتہائی گناہ کئے ہیں اور کرر ہا ہوں لیکن میری فطرت سے سے کہ میں جو گناہ کرتا ہوں اگر وہی گناہ کسی اور کوکرتے ہوئے دیکھا ہوں تو اسے خدا کا خوف دلاتا ہوں کہتم کوایسے گناہ نہیں کرنے جا ہمیں، حالانکہ میں خوداس گناہ میں مبتلا ہوتا ہوں۔ ایک دفعہ کی کتاب میں حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا بیار شاد نظر سے گزرا:

''ایک آ دمی قیامت کے دن لایا جائے گا اور آگ میں ڈال دیا جائے گا، تواس کی انتڑیاں آگے سے نکل پڑیں گی، دوسر ہے جہنمی اس سے پوچسیں گے اے فلاں! تو، تو



۳۵۷

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com



ہمیں نیکی کی تلقین کیا کرتا تھا پھراس عذاب میں؟ وہ کہے گا: ہاں! میں تمہمیں نیکی کی تلقین کرتا تھا مگرخوداس کے قریب نہ جاتا تھا اور برائیوں سے تم کورو کتا تھا اورخود برائیاں کرتا تھا۔''

تھا مگر خوداس کے قریب نہ جاتا تھا اور برائیوں سے تم کورو کتا تھا اور خود برائیاں کرتا تھا۔''
مندرجہ بالا ارشاد گرامی پڑھنے کے بعد میں نے لوگوں کو ہدایت کرنا بند کردی
ہے، اب جب کسی کو گناہ میں مبتلا دیکھتا ہوں تو بھی اسے منع نہیں کرتا کہ میں خود گناہ گار
ہوں، اگر میں اسے منع کروں گا تو میرا قیامت والے دن وہی حشر ہوگا۔ آپ وضاحت
فرمادیں کہ میں کیا کروں؟ گنا ہوں سے متعدد بارتو بہ کی ہے گر پھروہی گناہ سرز دہوجاتے
ہیں، در جنوں قسموں کا کفارہ میرے سر پر ہے، ہر گناہ کے لئے قسم کھاتا ہوں مگروہ گناہ کسی
نہ کسی صورت میں ہوجاتا ہے، غرض کہ دل بالکل کا لا ہو چکا ہے اور شیطان کے راستے پر
گامزن ہوں، خدا میری حالت پر رحم کرے، اور آپ بھی دعا کریں اور پچھ ہدایت و
تصیحت فرمادیں۔

ج .....گناه گارا گردوسروں کو گناه سے رو کے توبیجی نیکی کا کام ہے، دوسروں کو گناه سے بازر کھنے کا کام تو نہیں چھوڑ نا چاہئے، البتہ خود گناه کو چھوڑنے کی ہمت ضرور کرنی چاہئے۔

اس کے لئے آپ مجھ سے نجی خط و کتابت کریں ، اللہ تعالیٰ کی توفیق شامل حال ہوئی تو اِن شاء اللہ آپ کو سیجی تو بہ کی توفیق ہوجائے گی ، گناہوں سے پریشان نہیں ہونا چاہئے۔ چاہئے البتہ ان کے تدارک کا اہتمام کرنا چاہئے۔





# موت کے بعد کیا ہوتا ہے؟

موت کی حقیقت

س....موت کی اصل حقیقت کیاہے؟

ج.....موت کی حقیقت مرنے ہے معلوم ہوگی ،اس سے پہلے اس کاسمجھا نامشکل ہے، ویسے عام معنوں میں روح وبدن کی جدائی کا نام موت ہے۔

مقرره وقت برانسان کی موت ۲۷۷۷

س....قرآن وسنت کی روشنی میں بتایا جائے کہ انسان کی موت وقت پرآتی ہے یاوقت سے پہلے بھی ہو جاتی ہے؟

چ، ج..... ہر شخص کی موت وقت مقرر ہی برآتی ہے،ایک لمحہ کا بھی آگا پیچیانہیں ہوسکتا۔

اگرمرتے وقت مسلمان کلمه طبیبه نه پڑھ سکے تو کیا ہوگا؟

س.....اگرکوئی مسلمان مرتے وقت کلمہ طیبہ نہ پڑھ سکے اور بغیر پڑھے انتقال کر جائے تو کیا وہ مسلمان مرایا اس کی حیثیت کچھاور ہوگی؟

ح.....اگروہ زندگی بھرمسلمان رہا ہے تو اسے مسلمان ہی سمجھا جائے گااورمسلمانوں کا برتاؤ اس کے ساتھ کیا جائے گا۔

كيا قبرمين آتخضرت صلى الله عليه وسلم كى شبيه دكھائى جاتى ہے؟

س..... ہماری فیکٹری میں ایک صاحب فرمانے لگے کہ جب کسی مسلمان کا انتقال ہوجائے اور اس سے سوال جواب شروع ہوتے ہیں تو جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں پوچھا جاتا ہے تو قبر میں بذاتِ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لاتے ہیں۔ تو اس پر دوسرے صاحب کہنے لگے کہ نہیں! حضور صلی اللہ علیہ وسلم خود نہیں آتے بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شہیم ردہ کے سامنے پیش کی جاتی ہے۔ تو مولانا صاحب! ذرا آپ وضاحت فرمادیں وسلم کی شہیم ردہ کے سامنے پیش کی جاتی ہے۔ تو مولانا صاحب! ذرا آپ وضاحت فرمادیں







حِلداوَل



حضور صلی الله علیه وسلم پورے جسمانی وجود کے ساتھ قبر میں آتے ہیں یاان کی ایک طرح سے تصویر مردے کے سامنے پیش کی جاتی ہے، اور اس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں یو چھاجا تاہے؟

ج...... تخضرت صلى الله عليه وسلم كاخود تشريف لا نايا آپ كي شبيه كا دكھايا جاناكسي روايت سے ثابت نہیں۔

مردہ فن کرنے والوں کے جوتوں کی آ ہٹ سنتا ہے

س .....بعض لوگ کہتے ہیں کہ جب کوئی شخص مرجا تا ہے تو اس کو فن کیا جا تا ہے اور دفن کرنے والےلوگ جب واپس آتے ہیں تو مردہ ان واپس جانے والوں کی چپل کی آ وازسنتا ہے،عذابِقبرق ہے یانہیں؟

ج .....عذابِ قبرحق ہے، اور مردے کا واپس ہونے والوں کے جوتے کی آ ہٹ کوسننا سیح بخاری کی حدیث میں آیاہے۔ (ج:۱ ص:۱۵۱)

کیامرد ہسلام سنتے ہیں؟

س ....سنا ہے كەقبرستان ميں جب گزر ہوتو كهو: "السلام عليكم يا اہل القبور" جس شهرخاموثى میں آپ حضرات غفلت کی نیندسور ہے ہیں،اسی میں میں بھی انشاءاللہ آ کرسوؤں گا۔سوال یہ ہے کہ جب مردے سنتے نہیں تو سلام کیسے من لیتے ہیں؟ اور اگر سلام من لیتے ہیں تو ان سے اپنے لئے دعا کرنے کو بھی کہا جاسکتا ہے؟

ح .....سلام کہنے کا تو تھم ہے، بعض روایات میں ہے کہ وہ جواب بھی دیتے ہیں، اورسلام کہنے والے کو پہچانتے بھی ہیں، مگر ہم چونکہ ان کے حال سے واقف نہیں، اس لئے ہمیں صرف اس چیزیرا کتفا کرنا چاہئے جس کارسول اللّه صلی اللّه علیہ وسلم نے حکم فرمایا ہے۔

قبر کاعذاب برق ہے؟

س.....فرض کریں تین اشخاص ہیں نتیوں کی عمریں برابر ہیں اور نتیوں برابر کے گناہ کرتے ہیں کیکن پہلا شخص صدیوں پہلے مرچاہے، دوسرا قیامت سے ایک روز پہلے مرے گا اور جبکہ



جه فهرست «ج





تيسرا قيامت تك زنده رہتا ہے۔اگر قبر كاعذاب برحق ہےاور قيامت تك ہوتا رہے گا تو اس روسے پہلا تخص صدیوں سے قیامت تک قبر کے عذاب میں رہے گا، دوسرا تخص صرف ایک دن قبر کا عذاب اٹھائے گا، جبکہ تیسرا قبر کے عذاب سے نیج جائے گا، کیونکہ وہ قیامت تک زندہ رہتا ہے، کیکن قبر کے عذاب میں پہتفریق نہیں ہوسکتی کیونکہ نینوں کی عمریں برابر ہیں اور گناہ بھی برابر ہیں ۔آپ قرآن اور حدیث کی روشنی میں اس کی وضاحت کریں۔ ح ..... قبر کا عذاب وثواب برحق ہے اوراس بارے میں قرآن کریم کی متعدد آیات اور احادیث متواترہ وارد ہیں،ایسےامور کومحض عقلی شبہات کے ذریعیرر ؓ کرنا تیجے نہیں، ہرشخص کے لئے برزخ کی جتنی سزا حکمت ِالٰہی کےمطابق مقرر ہےوہ اس کول جائے گی ،خواہ اس کو وقت کم ملا ہویا زیادہ، کیونکہ جن لوگوں کا وقت کم ہو، ہوسکتا ہے کہان کی سزامیں اسی تناسب سے اضافہ کر دیا جائے۔عذابِ قبر سے اللّٰہ تعالیٰ کی پناہ مانگنی حیاہئے ، اللّٰہ تعالیٰ ہرمسلمان کو اس ہے محفوظ رکھے۔

قبر کے حالات برحق ہیں

س.....شریعت میں قبرہے کیا مراد ہے؟ ساہے کہ قبر جنت کے باغوں میں ایک باغ ہوتی ہے یا جہنم کا ایک گڑھا۔ایک ایک قبر میں گئ گئ مردے ہوتے ہیں،اگرایک کے لئے باغ ہےتواس میں دوسرے کے لئے گڑھاکس طرح ہوگی؟

 ۲: سنتے ہیں کہ فرشتے مردے کواٹھا کر قبر میں بٹھادیتے ہیں، تو کیا قبراتی کشادہ اور اونچی ہوجاتی ہے؟

٣:....سنا ہے سانس نکلتے ہی فرشتے روح آسان پر لے جاتے ہیں پھروہ واپس كس طرح اور كيون آتى ہے؟ قبر كے سوال وجواب كے بعد كہاں ہوتى ہے؟

ج ....قبرسے مرادوہ گڑھا ہے جس میں میت کو دفن کیا جاتا ہے اور'' قبر جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے، یا دوزخ کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔'' بیرحدیث کے الفاظ ہیں۔ایک ایک قبر میں اگر کئی کئی مردے ہوں تو ہرایک کے ساتھ معاملہ ان کے اعمال کے

مطابق ہوگا،اس کی حسی مثال خواب ہے،ایک ہی بستر پر دوآ دمی سور ہے ہیں،ایک تو خواب



جه فهرست «بخ





میں باغات کی سیر کرتا ہے اور دوسراسخت گرمی میں جلتا ہے، جب خواب میں بیہ مشاہدے روز مرہ ہیں تو قبر کا عذاب وثواب تو عالم غیب کی چیز ہے اس میں کیوں اشکال کیا جائے؟

۲: ...... ہی ہاں! مردے کے قق میں اتنی کشادہ ہوجاتی ہے، ویسے آپ نے بھی قبردیکھی ہوتو آپ کومعلوم ہوگا کہ قبراتی ہی بنائی جاتی ہے جس میں آدمی بیٹھ سکے۔

سنسسدین میں فرمایا گیا ہے کہ روح میت میں لوٹائی جاتی ہے، اب روح خواہ علیّتین یا تجین میں ہواس کا ایک خاص تعلق بدن سے قائم کردیا جا تا ہے، جس کی وجہ سے بدن کوبھی ثواب یاعذاب کا احساس ہوتا ہے، گریہ معاملہ عالم غیب کا ہے، اس لئے ہمیں میت کے احساس کا عام طور سے شعور نہیں ہوتا۔ عالم غیب کی جو با تیں ہمیں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بتائی ہیں، ہمیں ان پرایمان لا ناچا ہئے۔ (صحیح مسلم ج:۲ ص:۲۸ میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: ''اگریہ اندیشہ نہ ہوتا کہ تم مردوں کو فن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالیہ وسلم نے فرمایا کہ: ''اگریہ اندیشہ نہ ہوتا کہ تم مردوں کو فن کرنا چھوڑ دو گے تو میں اللہ تعالیہ صدعا کرتا کہ تم کوبھی عذا بے قبر سناد ہے جو میں سنتا ہوں۔''

اس حدیث سے چند باتیں معلوم ہوئیں: الف:.....قبر کاعذاب برحق ہے۔

ب:..... بیعذاب سناجاسکتا ہےاور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس کو سنتے تھے، یہ حق تعالیٰ شانہ کی حکمت اور غایت رحمت ہے کہ ہم لوگوں کو عام طور سے اس عذاب کا مشاہدہ منہیں ہوتا، ور نہ ہماری زندگی اجیرن ہوجاتی اور غیب، غیب ندر ہتا، مشاہدہ میں تبدیل ہوجاتا۔

ح: ..... بیعذاب اسی گڑھے میں ہوتا ہے جس میں مردے کودن کیا جاتا ہے اور

جس کوعرفِ عام میں قبر کہتے ہیں، ورنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بینہ فرماتے کہ:''اگریہ اندیشہ نہ ہوتا کہتم مردوں کو فن کرنا چھوڑ دو گے تو.....'' ظاہر ہے کہا گر عذاب اس گڑھے کے علاوہ کسی اور''برزخی قبر'' میں ہوا کرتا تو تدفین کوترک کرنے کے کوئی معنی نہیں تھے۔

قبر کاعذاب وثواب برحق ہے

س..... جنگ اخبار میں آپ نے ایک سوال کے جواب میں قبر کے عذاب وثو اب کوقر آن و حدیث سے قطعی ثابت ہونے کوفر مایا ہے ، اور بیر کہ اس پر ایمان رکھنا واجب ہے۔ میں اس

MAL چې فېرست «ې





گتھی کو سمجھنے کے لئے برس ہابرس سے کوشش کررہا ہوں اور کی علاء کو خط کھے گرتسلی بخش جواب نبل سکا۔ قرآن حکیم میں کئی جگہ پھھاس طرح آیا ہے کہ ہم نے زندگی دی ہے، پھر متہمیں موت دیں گے اور چھر قیامت کے روز اٹھائیں گے، یا سور ہ بقرہ میں دوموت اور دو زندگی کا ذکر ہے یعنی تم مردہ تھے ہم نے زندگی عطاکی پھر تمہمیں موت دیں گے اور قیامت کے دن پھراٹھائیں گے۔ لہذا معلوم ہوا کہ ایک تو دنیا کی زندگی ہے، دوسری آخرت کی۔ جب بیصرف دوزندگیاں ہیں تو قبر کی زندگی کون سی ہے؟ میں تو بہی سمجھتا ہوں کہ حساب کے دن ہی فیصلہ ہوگا اس سے پیشتر کیا فیصلہ؟

ت .....اہل سنت کی کتابوں میں لکھا ہے کہ قبر کاعذاب و ثواب برحق ہے اور یہ ضمون متواتر احادیث طیبہ میں وارد ہے، ظاہر ہے کہ برزخ کے حالات کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہم سے بہتر جانتے تھے۔ اس لئے اس عقیدہ پرائیمان لا نا ضروری ہے اور محض شبہات کی بنا پر اس کا انکار صحیح نہیں، رہا آپ کا بیشبہ کہ قرآن کر کیم میں دوموتوں اور دوزندگیوں کا ذکر آتا ہے، بیاستدلال عذابِ قبر کی نفی نہیں کرتا کیونکہ قبر کی زندگی محسوس ومشاہز نہیں، اسی لئے اس کو برزخی زندگی کہا جاتا ہے، اور قرآن کریم کی جن آیات میں دوزندگیوں کا ذکر ہے اس سے محسوس ومشاہز ندگیاں مراد ہیں۔ مصوس ومشاہز ندگیاں مراد ہیں۔

اورآپ کا یہ کہنا توضیح ہے کہ:''حساب کے دن ہی فیصلہ ہوگا'' مگراس سے بیہ لازم نہیں آتا کہ دنیا میں یا برزخ میں نیک و بداعمال کا کوئی ثمرہ ہی مرتب نہ ہو، قرآن و حدیث کے بے شارنصوص شاہد ہیں کہ برزخ تو برزخ، دنیا میں بھی نیک و بداعمال پر جزاو سرامرتب ہوتی ہے،اور برزخی زندگی کا تعلق دنیا سے زیادہ آخرت سے ہے،اس لئے اس میں جزاوسزا کے ثمرات کا مرتب ہونا بالکل قرین قیاس ہے۔

عذابِ قبرير چنداشكالات اوران كے جوابات

س.....جمعها یُدیشن میں''عذابِ قبر'' کے عنوان سے آپ نے ایک سوال کا جواب دیا ہے، اس میں کی طرح کےاشکالات ہیں:

ا:......آپ نے ان صاحب کے سوال کا جواب قر آن یا صحیح حدیث کی روشنی میں



**خ**ابه فهرست ﴿ إِنَّهُ الْمُرْسَدُ الْمُ





نہیں دیا۔

۲:.....سورہ کونس میں اللہ نے فرعون کے متعلق فر مایا ہے کہ اب تو ہم تیرے بدن کو بچائیں گے تاکہ تو اپنے بعد کے آنے والوں کے لئے نشانِ عبرت بنے (سورہ کونس:۹۲)۔اور یہ بات سب ہی کو معلوم ہے کہ فرعون کی ممی آج تک موجود ہے مگر اس فرعون کے متعلق سورۃ المؤمن میں اللہ نے فرمایا ہے: ''دوزخ کی آگ ہے جس کے سامنے صبح وشام وہ (آل فرعون) پیش کئے جاتے ہیں اور جب قیامت کی گھڑی آ جائے گی تو تھم ہوگا کہ آل فرعون کوشد پرتر عذاب میں داخل کرو۔'' (المؤمن:۲۷)۔

اب سوال به پیدا ہوتا ہے کہ فرعون اور آل فرعون کو عذاب کہاں دیا جارہا ہے؟ پھر ہم اس دنیا میں بھی دیکھتے ہیں کہ ہندو، چینی ، اور غالبًا روسی بھی اپنے مرد ہے جلادیتے ہیں ، اور بہت سے لوگ جو جل کر مرجائیں ، فضائی حادثے کا شکار ہوجائیں یا جنہیں سمندر کی محیلیاں کھاجائیں تو انہیں تو قبرماتی ہی نہیں ، انہیں عذاب کہاں دیاجا تاہے؟

۳:....قرآن،مردول کے متعلق بیر بتا تا ہے: ''مرد ہے میں جان کی رمق تک نہیں ہے، انہیں اپنے متعلق بیر تک نہیں معلوم کہ وہ کب (دوبارہ زندہ کر کے ) اٹھائے جائیں گے۔''(النحل:۲۱)۔اور فرمایا:''(اے نبی) آپ ان لوگوں کونہیں سنا سکتے جوقبروں میں مدفون ہیں۔''(فاطر:۲۲)۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جن میں جان کی رمق تک نہیں اور جوس تک نہیں سکتے ،ان کوعذاب کیسے دیا جارہا ہے؟

ح..... جناب نے میرے جواب کو یا تو پڑھا نہیں یا پھر سمجھا نہیں، ورنہ آپ نے جتنے شبہات پیش کئے ہیں ان میں ایک شبہ بھی آپ کو پیش نہ آتا، میں نے اپنے جواب میں لکھا تھا:

"اہل سنت کی کتابوں میں لکھاہے کہ قبر کا عذاب وثواب

برحق ہےاور یہ ضمون متواتر احادیث طیبہ میں واردہے۔''

میں''متواتر احادیث'' کا حوالہ دے رہا ہوں کیکن آنجناب فرماتے ہیں کہ میں نے بیہ جواب قرآن یاضچے حدیث کی روشی میں نہیں دیا۔ فرمایئے! کہ''متواتر احادیث'' کو

mah

المرست ﴿





جلداول



''صحیح حدیث''نہیں کہتے؟ اوراس کے بعدآپ نے جوشبہات پیش کئے ہیں میں نے ان کے جواب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھا تھا:

'' ظاہر ہے کہ برزخ کے حالات کوآ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہم سے بہتر جانتے تھے،اس لئے اس عقیدہ پرائیمان لا ناضروری ہے،اور محض شبہات کی بناپراس کا انکار درست نہیں۔''

اگرآپ میرےاس فقرے پرغور کرتے تو آپ کے لئے یہ سمحھنامشکل نہ ہوتا کہ جس عقیدے کو آخی میں بیان فر مایا ہوا ور پوری جس عقیدے کو آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بے شارا حادیث میں بیان فر مایا ہوا ور پوری امت کے اکابر جس عقیدے پرمتفق چلے آئے ہوں وہ قرآن کریم کے خلاف کیسے ہوسکتا ہے؟ اسی سے آپ یہ بھی سمجھ سکتے تھے کہ عذابِ قبری نفی پرآپ نے جن آیات کا حوالہ دیا، آپ نے ان کا مطلب نہیں سمجھا اور غلط نبی کی بنا پرآپ کوشبہ پیش آیا۔

عذابِ قبر کی نفی وہی شخص کرسکتا ہے جو بیہ نہ جانتا ہو کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متواتر ارشادات اس کے بارے میں موجود ہیں ، اور اگر اس بات کو جان لینے کے بعد کوئی شخص اس کا قائل نہیں تو اس کے معنی اس کے سواکیا ہیں کہ وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ،صحابہ کرام سے اور چودہ صدیوں کے اکا برامت سے بڑھ کر قر آن فہمی کا مدعی ہو؟ جو آیات آپ نے عذابِ قبر کی نفی پر پیش کی ہیں اگر ان سے واقعی عذابِ قبر کی نفی پر پیش کی ہیں اگر ان سے واقعی عذابِ قبر کی نفی ثابت ہوتی تویہ تام اکا برعذابِ قبر کے کیسے قائل ہو سکتے تھے؟

چونکہ آپ کواس اجمالی جواب سے شفی نہیں ہوئی، اس لئے مناسب ہے کہ آپ کے شبہات کا تفصیلی جواب بھی عرض کیا جائے، آپ نے یہ تسلیم کیا ہے کہ فرعون اور آلِ فرعون کو شبہات کا تفصیلی جواب بھی عرض کیا جائے، آپ نے یہ تسلیم کیا ہے کہ فرعون اور آ آن کر میم میں بھی ذکر کیا گیا ہے۔ رہا یہ شبہ کہ فرعون کی لاش تو محفوظ ہے، اس کو عذاب ہوتا ہوا ہمیں نظر نہیں آتا، پھر فرعون اور آلِ فرعون کو عذاب کہاں ہورہا ہے؟

اس کو یوں سمجھ لیجئے کہ ایک شخص آپ کے پہلومیں لیٹے ہوئے کوئی مہیب خواب دیکھ رہاہے،آگ میں جل رہاہے، پانی میں ڈوب رہاہے، سانپ اس کے پیچھے دوڑ رہاہے،



mya

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



درندے اس پر جملہ آور ہورہے ہیں، اسے پکڑ کر پابندِ سلاسل کر دیا جاتا ہے، طرح طرح کی سزائیں اسے دی جارہی ہیں، وہ ایک زور کی چیخ مار کرخواب سے بیدار ہوجا تا ہے،اس کے بدن پرلرزه طاری ہے،جسم لینے میں شرابور ہور ہاہے،آب اس سے یو چھتے ہیں کیا ہوا؟ وہ ا پناخواب بیان کرتا ہے، آب اس سے کہتے ہیں کہ: تم بڑے جھوٹے ہو! میں تمہارے یاس بیٹھا ہوا تھا، مجھے تو نہ تمہاری آگ کے شعلے نظر آئے، نہ پانی کی لہریں دکھائی دیں، نہ میں نے تمہارے سانپ کی پھنکار سنی، نہ تمہارے درندوں کی دھاڑیں میرے کان میں پڑیں، نہ میں نے تہمارے طوق وسلاسل کو دیکھا...فرمایے! کیا آپ کی اس منطق سے وہ اپنے خواب کو جھٹلا دے گا؟ نہیں! بلکہ وہ کہے گا کہتم بیدار تھے، میں خواب کی جس دنیا میں تھااس میں میرے ساتھ نہیں تھے۔ آپ دونوں کے درمیان صرف بیداری اورخواب کا فاصلہ تھا، اس لئے خواب دیکھنے والے پرخواب میں جوحالات گزرے، آپ پاس بیٹھے ہوئے ان حالات سے بے خبررہے۔اس طرح خوب سمجھ لیمئے کہ زندوں اور مردوں کے درمیان دنیا اور برزخ کا فاصلہ حاکل ہے، اگر مردوں پرگز رنے والے حالات کا زندہ لوگوں کوا حساس و شعور نہ ہوتواس کی وجہ پنہیں کہ مردوں کوکوئی عذاب وثواب نہیں ہور ہا، بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارااوران کا جہان الگ الگ ہے،اس لئے ہمیں ان کے حالات کا شعور نہیں، گوان کے بدن ہمارے سامنے پڑے ہوں۔ آپ جب عالم برزخ میں پینچیں گے وہاں آپ کو مشاہدہ ہوگا کہ فرعون کے اسی بدن کوعذاب ہورہا ہے جو ہمارے سامنے پڑا ہے، کیکن بیہ عذاب ہمارے مشاہدہ سے ماوراہے، جس طرح بیدار آ دمی سونے والے کے حالات سے واقف نہیں لیکن خواب بیان کرنے والے کے اعتاد پراس کے خواب کو تعلیم کرتا ہے، اسی طرح اگرچہ ہم قبراور برزخ کے حالات سے واقف نہیں لیکن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان پراعتماد کرتے ہوئے ان پرایمان لائے ہیں ،کسی چیز کامحض اس بنایرا نکار کردینا کہوہ ہمارےمشاہدہ سے بالاتر چیز ہے عقلمندی نہیں حماقت ہے!

قرآن کریم میں ہے کہ ملک الموت روح قبض کرتا ہے، لوگ ہمارے سامنے مرتے ہیں، ہم نے بھی ملک الموت کوروح قبض کرتے نہیں دیکھا، مگر چونکہ یہ ہمارے مشاہدہ



چەفىرىت «خ





سے بالاتر چیز ہے اس لئے صاحب وحی صلی اللہ علیہ وسلم پراعتاد کرتے ہوئے مشاہدہ کے بغیر اسے مانتے ہیں۔ حضرت جرائیل علیہ السلام، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس تشریف لاتے تھے اور گھنٹوں آپ سے گفتگو کرتے لیکن صحابہ کرام گونہ ان کا سراپا نظر آتا تھا، نہ ان کی بات سنائی دیتی تھی۔ محض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتاد پرنزول جرائیل علیہ السلام پر ائیمان رکھتے تھے۔ پس جب ہم اللہ تعالیٰ کے وجود کو، اس کے فرشتوں کو، انبیاء گزشتہ کو، ان کی کتابوں کو، آخرت کو، حشر ونشرکو، حساب و کتاب کو، جنت و دوزخ کو، الغرض ب شارغیبی حقائق کوجو ہمارے مشاہدہ سے ماورا ہیں، بے دیکھے محض آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتماد پر مان سکتے ہیں اور مانتے ہیں تو میں نہیں سمجھتا کہ برزخ اور قبر کے حالات کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم براعتاد کرتے ہوئے کیوں نہ مانیں، یہاں اپنے مشاہدہ کا حوالہ کیوں دیں…؟

وسم پراعتماد کرتے ہوئے کیوں نہ مائیں، یہاں اپنے مشاہدہ کا حوالہ کیوں دیں...؟

قبر کے حالات کا تعلق عالم برزخ سے ہے، جو عالم غیب کی چیز ہے، اہل ایمان
جس طرح دوسر نے غیبی حقائق پر آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم کے بھروسے ایمان لاتے ہیں
اسی طرح قبراور برزخ کے ان حالات پر بھی ایمان رکھتے ہیں جو آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم
نے ارشاوفر مایا ہے۔

"الدنین یو منون بالغیب" الل ایمان کا پہلا وصف ہے، اورغیب سے مرادوہ حقائق ہیں جو ہماری عقل و مشاہدہ سے ما ورا ہیں، پس ایمان کی پہلی شرط یہ ہے کہ ان غیبی حقائق کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتاد پر مانا جائے۔ صحیح مسلم کی حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: "اگر بیاندیشہ نہ ہوتا کہ تم (خوف و دہشت کی بناپر) مردوں کوفن نہ کرسکو گے تو میں اللہ تعالی سے دعا کرتا کہ تہمیں قبر کا وہ عذا ب سنادے جو میں سنتا ہوں۔ "

آپ کا دوسرا شبہ ہیہ ہے کہ بہت سے لوگ جلادیئے جاتے ہیں ،بعض درندوں اور مچھلیوں کا لقمہ بن جاتے ہیں ،انہیں قبر میں فن کرنے کی نوبت ہی نہیں آتی ،انہیں عذاب کہاں دیاجا تاہے؟

. پیشبہ بھی نہایت سطحی ہے، مرنے والے کے اجز اخواہ کہیں متفرق ہوجائیں وہ علم



P42

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



الہی سے تو غائب نہیں ہوجائے ہے جے بخاری میں اس شخص کا واقعہ ذکر کیا گیا ہے جس نے مرتے وقت اپنے بیٹوں کو وصیت کی تھی کہ مرنے کے بعد مجھے جلا کرآ دھی را کھ ہوا میں اڑا دینا اور آ دھی دریا میں بہادینا، کیونکہ میں بہت گناہ گار ہوں، اگر اللہ تعالیٰ کے ہاتھ آگیا تو مجھے سخت سزا ملے گی۔ مرنے کے بعد بیٹوں نے اس کی وصیت پڑمل کیا، اللہ تعالیٰ نے برو بحرکے اجزا کو جمع فرما کراسے زندہ فرمایا اور اس سے سوال کیا کہ: تونے بیوصیت کیوں کی تھی؟

اگراللہ تعالیٰ کی یہ قدرت مسلم ہے کہ وہ ہوا میں اڑائے ہوئے اور دریا میں بہائے ہوئے اجزا کو جمع کر سکتے ہیں تو یقین رکھئے کہ وہ ایسے خص کو برزخ میں ثواب و عذاب دینے پر بھی قادر ہیں۔ ہاں!اگر کوئی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پے در پے متواتر ارشادات پر بھی ایمان نہ رکھتا ہو، صحابہ کرام سے لے کر آج تک کے تمام اکا برامت کے اجماعی عقید ہے کو بھی لغو سمجھتا ہواور اسے اللہ تعالیٰ کے علم محیط اور قدرتِ کا ملہ میں بھی شک و شبہ ہو، اسے اختیار ہے کہ قبر اور برزخ کے عذاب وثواب کا شوق سے انکار کرے، جب وہ خوداس منزل سے گزرے گا تب یہ بینی حقائق اس کے سامنے کھل جائیں گے گراس وقت کا مانیا برکار ہوگا...!

اس میں کیا شہہ ہے کہ مردے اس جہان والوں کے حق میں واقعی مردہ ہیں، کین اس سے یہ کیسے ثابت ہوا کہ ان میں برزخ کے عذاب وتو اب کا بھی شعور نہیں؟ جب ہم اس دنیا میں دکھتے ہیں کہ جاگنے والوں کوسونے والوں کے حالات کا شعور نہیں اور سونے والا بیداری کے حالات سے وہ بیداری کے حالات سے لا جاتا ہے، لیکن خواب کے حالات سے وہ بیداری کے مرنے والوں کو برزخی احوال کا پوراشعور ہیں، تو اسی طرح کیوں نہ سمجھا جائے کہ مرنے والوں کو برزخی احوال کا پوراشعور ہیں، تو اسی حقیقت کی طرف ہے، اگر چہ ہمیں ان کے شعور کا شعور نہیں، تو لاکن لا تشعرون، میں اسی حقیقت کی طرف رہنمائی فرمائی گئی ہے۔

آپ کا چوتھا شبہ یہ تھا کہ قرآن کریم میں فرمایا گیا ہے کہ آپ ان لوگوں کوئمیں سنا سکتے جوقبروں میں ہیں، بالکل بجااور صحیح ہے۔ مگراس آیت کریمہ میں تو یفرمایا گیا ہے کہ قبروالوں کو سناناہماری قدرت سے خارج ہے، یہ تو نہیں کہ یہ بات اللہ تعالیٰ کی قدرت سے









بھی خارج ہے، نہ یہ کہ مرنے والوں میں کسی چیز کے سننے کی صلاحیت ہی نہیں ہے، قبر کے مردے دنیا والوں کی بات سنتے ہیں یانہیں؟ اس مسله میں اہل علم کا اختلاف صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے دور سے آج تک چلا آیا ہے، کیکن اس آیت کریمہ سے سیمھنا كەمردوں كو برزخ اورقبر كے حالات كا بھى شعورنہيں اہل حق ميں اس كا كوئى بھى قائل نہيں ۔ امام ابوحنیفه رحمه الله 'الفقه الا کبر' میں فرماتے ہیں:

> ''اورقبر میں مئر نکیر کاسوال کرناحق ہے اور بندہ کی طرف روح كالوثايا جاناحق ہے اور قبر كالبحينيناحق ہے اوراس كاعذاب تمام کا فروں کے لئے اور بعض مسلمانوں کے لئے حق ہےضرور ہوگا۔'' (شرح فقدا كبرص:۲۲،۱۲۱)

> > حشر کے حساب سے پہلے عذابِ قبر کیوں؟

س.....حشر کےروزانسان کواس کے حساب کتاب کے بعد جزایا سزا ملے گی ، پھریہ حساب کتاب سے پہلے عذابِ قبر کیوں؟ ابھی تو اس کا مقدمہ ہی پیش نہیں ہوا اور فصلے سے پہلے سزا کاعمل کیوں شروع ہوجا تا ہے؟ مجرم کوقیدتو کیا جاسکتا ہے، مگر فیصلے سے پہلے اسے سزا نہیں دی جاتی ، پھریدعذابِ قبر کس مدمیں جائے گا؟ برائے کرم تفصیل سے جواب عنایت فر ما کرمشکورفر مائیں۔

ح ..... پوری جزاوسزا تو آخرت ہی میں ملے گی ۔جبکہ ہرشخص کا فیصلہاس کے اعمال کے مطابق چکایا جائے گا کیکن بعض اعمال کی کچھ جزاوسزا دنیا میں بھی ملتی ہے،جیسا کہ بہت ہی آیات واحادیث میں بیمضمون آیا ہے، اور تجربه ومشاہدہ بھی اس کی تصدیق کرتا ہے، اسی طرح بعض اعمال پر قبر میں بھی جزاوسزا ہوتی ہے،اور پیمضمون بھی احادیثِ متواترہ میں موجود ہے۔اس سے آپ کا پیشبہ جاتار ہا کہ ابھی مقدمہ ہی پیش نہیں ہوا تو سزاکیسی؟اس کا جواب میہ ہے کہ پوری سزا تو مقدمہ پیش ہونے اور فیصلہ چکائے جانے کے بعد ہی ہوگی، برزخ میں جوسزا ہوگی اس کی مثال الی ہے جیسے مجرم کوحوالات میں رکھا جاتا ہے۔علاوہ ازیں پیجھی ممکن ہے کہ کچھ لوگوں کے لئے برزخ کی سزا کفارۂ سیئات بن جائے،جیسا کہ









و نیوی پریشانیاں اور مصیبتیں اہل ایمان کے لئے کفارۂ سیئات ہیں۔ بہرحال قبر کا عذاب و ثواب برحق ہے۔اس پرایمان لانا واجب ہے اوراس سے ہرمؤمن کو پناہ مانگتے رہنا ج<mark>ا ہے</mark> ۔حضرت عا ئشہر ضی اللہ عنہا فر ماتی ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہرنماز کے بعد عذابِ قبرسے بناہ مائکتے تھے متفق علیہ۔ (مشكوة ص:٢٥)

عذابِ قبر کااحساس زنده لوگوں کو کیوں نہیں ہوتا؟

س.....ہم مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ گنا ہگار بندے کو قبر کا عذاب ہوگا، پرانے زمانے میں مصری لاشوں کومحفوظ کرلیا کرتے تھے،اورآج کل اس سائنسی دور میں بھی لاشیں گئی ماہ تک سر دخانوں میں بڑی رہتی ہیں، چونکہ قبر میں نہیں ہوتیں تو پھراسے عذابِ قبر کیسے ہوگا؟ ج.....آپ كے سوال كامنشايہ ہے كہ آپ نے عذابِ قبر كواس گڑھے كے ساتھ مخصوص سمجھ ليا ہے،جس میں مرد ہے کووفن کیا جا تا ہے، حالا نکہ ایسانہیں، بلکہ عذاب قبرنام ہےاس عذاب کا جومرنے کے بعد قیامت سے پہلے ہوتا ہے،خواہ میت کو دفن کردیا جائے یا سمندر میں پچینک دیا جائے یا جلا دیا جائے یا لاش کومحفوظ کرلیا جائے اور بیعذاب چونکہ دوسرے عالم کی چیز ہےاس لئے اس عالم میں اس کے آثار کامحسوں کیا جانا ضروری نہیں، اس کی مثال خواب کی سی ہے،خواب میں بعض اوقات آ دمی پر سخت تکلیف دہ حالت گزرتی ہے کیکن پاس والوں کواس کااحساس تک نہیں ہوتا۔

پیر کے دن موت اور عذابِ قبر

س.....میں نے پڑھاہے کہ جو شخص (مسلمان)جمعہ کے دن یارات میں مرے گا عذابِ قبر سے بچالیا جائے گا۔ آپ سے پیروالے دن اور رات کے بارے میں معلوم کرنا ہے کہ اس قسم کی کوئی فضیلت ہے؟ حدیث کی روشنی میں جواب دیں۔

ح ..... پیر کے دن کے بارے میں تو معلوم نہیں، جمعہ کے دن اور شبِ جمعہ میں مرنے <mark>والوں کے لئے عذابِ قبر سے م</mark>حفوظ رہنے کامضمون ایک روایت میں آیا ہے گریہ روایت

کمزور ہے۔



**r**z•

چە**قىرست**«بې



کیاروح اور جان ایک ہی چیز ہے؟

س....کیاانسان میں روح اور جان ایک ہی چیز ہے یاروح علیحدہ اور جان علیحدہ چیز ہے؟
کیاجانوروں کے ساتھ بھی یہی چیز ہے؟ جب انسان دوبارہ زندہ کیاجائے گاتو کیاجان اور
روح دوبارہ ڈالی جائے گی؟

ج....انسان اور حیوان کے درمیان جو چیز امتیاز کرتی ہے وہ یہ ہے کہ حیوان کے اندر تو درمیان ہوتی ہے جس کو' جان' کہتے ہیں، اور انسان میں اس' روح حیوانی' کے علاوہ' روح حیوانی' ہوتی ہے، جس کو' نفس ناطقہ' یا' روحِ مجرد' بھی کہاجا تا ہے، اور ''روحِ حیوانی' اس نفس ناطقہ کے لئے مرکب کی حیثیت رکھتی ہے، موت کے وقت روح حیوانی تحلیل ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے روح انسانی اور نفس ناطقہ کا انسانی بدن سے تدبیر و تصرف کا تعلق منقطع ہوجا تا ہے۔ برزخ میں بدن سے روح کا تعلق تدبیر وتصرف کا نہیں رہتا ہے۔ جس سے میت کو برزخی ثواب وعذاب کا ادراک ہوسکے۔ قیامت کے دن جب مردول کو زندہ کیا جائے گا تو روح اور بدن کے درمیان پھر ہو تا ہے۔

قبرمیں جسم اورروح دونوں کوعذاب ہوسکتا ہے

س....قبر کاعذاب صرف جسم کوہوتا ہے یاروح کوبھی ساتھ ہوتا ہے؟ ...

ج....قبر میں عذاب روح اورجسم دونوں کو ہوتا ہے، روح کوتو بلا واسطہ اور بدن کو بواسطہ اور بدن کو بواسطہ

موت کے بعدمر دہ کے تاثرات

س....موت کے بعد خسل، جناز ہے اور دفن ہونے تک انسانی روح پر کیا بیتی ہے؟ اس کے کیا احساسات ہوتے ہیں؟ کیا وہ رشتہ داروں کود بکھا اور ان کی آہ و دبکا کوسنتا ہے؟ جسم کو چھونے سے اسے تکلیف ہوتی ہے یانہیں؟

ج .....موت کے بعد انسان ایک دوسرے جہان میں پہنچ جاتا ہے، جس کو''برزخ'' کہتے ہیں۔وہاں کے پورے حالات کا اس جہان میں سمجھناممکن نہیں،اس لئے نہ تو تمام کیفیات



المرست الم





بتائی گئی ہیں، نہان کے معلوم کرنے کا انسان مکلّف ہے، البتہ جتنا کچھ ہم سمجھ سکتے تھے عبرت کے لئے اس کو بیان کر دیا گیا ہے، چنانچہ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ میّت پہچانتی ہے کہ کون اسے نسل دیتا ہے، کون اسے اٹھا تا ہے، کون اسے نفن پہنا تا ہے اور کون اسے قبر میں اتارتا ہے۔

میں اتارتا ہے۔

(منداحمہ مجمم اوسططرانی)

ایک اور حدیث میں ہے کہ جب جنازہ اٹھایا جاتا ہے تو اگرنیک ہوتو کہتا ہے کہ مجھے جلدی لے چلو، اور نیک نہ ہوتو کہتا ہے کہ ہائے بدشمتی! تم مجھے کہاں گئے جارہے ہو؟ (صحیح بخاری وضح عملم)

ایک اور حدیث میں ہے کہ جب میت کا جنازہ لے کرتین قدم چلتے ہیں تو وہ کہتا ہے:

د اسے بھائیو! ہے میری لغش اٹھانے والو! دیکھو! دنیا تمہیں دھوکا نہ دے، جس طرح اس نے مجھے دھوکا دیا، اور وہ تمہیں کھلونا نہ بنائے جس طرح اس نے مجھے کھلونا بنائے رکھا۔ میں جو کچھ بیچھے چھوڑ ہے جارہا ہول وہ تو وارثوں کے کام آئے گامگر بدلہ دینے والا مالک قیامت کے دن اس کے بارے میں مجھ سے جرح کرے گا اور اس کا حساب و کتاب مجھ سے لے گا۔ ہائے افسوس! کہتم مجھے رخصت کررہے ہواور تنہا چھوڑ کرآ جاؤگے۔'

ایک اور حدیث میں ہے (جوبہ سند ضعیف ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے) افسوس! کہتم مجھے رخصت کر رہے ہواور تنہا چھوڑ کرآ جاؤگے۔'

در جان اور حدیث میں ہے (جوبہ سند ضعیف ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے) کہ میت اپنے عسل دینے والوں کو ہم پہنی تی ہے، اگر اسے دوج و ریجان اور جنت یعیم کی خوشخری ملی ہوتو کہتا ہے: مجھے جلدی لے چلو، اور اگر اسے اسے روح و ریجان اور جنت یعیم کی خوشخری ملی ہوتو کہتا ہے: مجھے جلدی لے چلو، اور اگر اسے جہنم کی بدخبری ملی ہوتو کہتا ہے: خدا کے لئے مجھے نہ لے جاؤ۔ (ابوالحن بن براء، کتاب الروضہ) میتر میں میں والے کہتا ہے: خدا کے لئے مجھے نہ لے جاؤ۔ (ابوالحن بن براء، کتاب الروضہ) میتر میں میں والے سے افظ سیوطئ کی 'دشرح الصدور'' سے لی گئی ہیں۔

پیمام روایات حافظ سیوی مشرب انصدور سے بی د قبر میں جسم سےروح کا تعلق

س .....انسان جب مرجاتا ہے تواس کی روح اپنے مقام پر چلی جاتی ہے کیکن مردے سے جب قبر میں سوال وجواب ہوتا ہے تو کیا پھرروح کومردہ جسم میں لوٹادیا جاتا ہے یا اللہ تعالیٰ اپنی قدرت سے مردے کوقوت گویائی عطا کر دیتا ہے؟ قبر میں عذاب صرف جسم کو ہوتا ہے یا روح کو بھی برابر کاعذاب ہوتا ہے؟









ج .....حدیث پاک میں روح کے لوٹانے کا ذکر آتا ہے، جس سے مراد ہے جسم سے روح کا تعلق قائم کردیا جانا۔ روح خواہ علیتین میں ہو یا سجین میں ،اس کو بدن سے ایک خاص نوعیت کا تعلق ہوتا ہے، جس سے بدن کو بھی ثواب وعذاب اور رنج و راحت کا ادراک ہوتا ہے، عذاب وثواب تو روح و بدن دونوں کو ہوتا ہے، مگر دنیا میں روح کو بواسطہ بدن راحت والم کا ادراک ہوتا ہے، اور قیامت ادراک ہوتا ہے، اور قیامت میں دونوں کو بلا واسطہ ہوگا۔

نوٹ: ا: ۔۔۔۔۔''علیمین'' کا مادّہ علو ہے، اور اس کا معنی بلندی ہے، یعنی علیمیّن آسانوں پرایک بہت ہی عالی شان مقام ہے، جہاں نیک لوگوں کی ارواح پہنچائی جاتی ہیں وہاں ملاءاعلیٰ کی جماعت ان مقربین کی ارواح کا استقبال کرتی ہے۔

۲:..... "سبخین" کا مادہ بھن ہے اور بھن عربی زبان میں قیدخانے کو کہتے ہیں،
اس میں تنگی منیت اور پستی کا معنی پایا جاتا ہے۔ اسی لئے کہتے ہیں کہ جبین ساتوں زمینوں کے
ینچ ہے۔ غرض بدکاروں کے اعمال وارواح مرنے کے بعد اسی قیدخانے میں رکھی جاتی
ہیں، جبکہ نیک لوگوں کے اعمال اورارواح ساتوں آسانوں سے اوپر موجودع تیتین میں نہایت
اعزاز واکرام کے ساتھ رکھی جاتی ہیں۔

د فنانے کے بعدروح اپناوفت کہاں گزارتی ہے؟

س.....دفنانے کے بعدروح اپناونت آسان پرگزار تی ہے یا قبر میں یا دونوں جگہ؟

ج۔۔۔۔۔اس بارے میں روایات بھی مختلف ہیں اور علماء کے اقوال بھی مختلف ہیں۔ مگر تمام نصوص کو جمع کرنے سے جو بات معلوم ہوتی ہے وہ بید کہ نیک ارواح کا اصل مستقرع آیتین ہے ( مگراس کے درجات بھی مختلف ہیں )، بدارواح کا اصل ٹھکا ناتجین ہے اور ہرروح کا ایک خاص تعلق اس کے جسم کے ساتھ کر دیا جاتا ہے،خواہ جسم قبر میں مدفون ہویا دریا میں غرق ہو، یاکسی درندے کے پیٹ میں۔الغرض جسم کے اجزاء جہاں جہاں ہوں گے روح کا ایک خاص تعلق ان کے ساتھ قائم رہے گا اور اسی خاص تعلق کا نام برزخی زندگی ہے، جس طرح نور آفتاب سے زمین کا ذرہ چمکتا ہے، اسی طرح روح کے تعلق سے جسم کا ہر ذرہ "زندگی"









جلداول



سے منور ہوجا تاہے،اگر چہ برزخی زندگی کی حقیقت کااس دنیا میں معلوم کرناممکن نہیں۔ کیاروح کودنیا میں گھو منے کی آزادی ہوتی ہے؟ س....روح کودنیا میں گھو منے کی آزادی ہوتی ہے یانہیں؟ کیاوہ جن جگہوں کو پہچانی ہے، مثلاً گھر، وہاں جاسکتی ہے؟

ی سیسکفاروفیاری روس تو دو تیمین کی جیل میں مقید ہوتی ہیں،ان کے کہیں آنے جانے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ اور نیک ارواح کے بارے میں کوئی ضابطہ بیان نہیں فر مایا گیا۔
اس لئے اس سلسلہ میں قطعیت کے ساتھ کچھ کہنا مشکل ہے،اصل بات بیہ ہے کہ روح اپنے تصرفات کے لئے جسم کی مختاج ہے، جس طرح جسم روح کے بغیر پھو نہیں کرسکتا، اسی طرح روح بھی جسم کے بغیر تصرفات نہیں کرسکتا، اسی طرح کے تعدر وح آگر کوئی تصرف کرسکتی روح بھی جسم کے بغیر تصرفات نہیں کرسکتی۔ بیتو ظاہر ہے کہ موت کے بعد اس ناسوتی جسم کے تفر فات ختم کردیئے جاتے ہیں، اس لئے مرنے کے بعد روح آگر کوئی تصرف کرسکتی ہے، چنانچہ احادیث میں انہیاء کرام،صدیقین، شہداء اور بعض صالحین کے مثالی جسم مے کرسکتی ہے، چنانچہ احادیث میں انہیاء کرام،صدیقین، شہداء اور بعض صالحین کے مثالی جسم ویئے جانے کا ثبوت مائل ہے۔خلاصہ بیکہ جن ارواح کوم نے کے بعد مثل الیہ المعراج میں انہیاء کرام علیم مالسلام کا آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی افتداء میں نماز داکر نے کے لئے بیت المقدس میں جمع ہونا، شہداء کا جنت میں کھانا بینا اور سیر کرنا، اس کے علاوہ صالحین کے بہت سے واقعات اس قسم کے موجود ہیں لیکن جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا کہ اس کے لئے کوئی ضابطہ متعین کرنا مشکل ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب احد سے واپس ہوئے تو حضرت مصعب بن عمیر رضی اللہ عنہ اوران کے ساتھیوں کی قبر پر گھبر سے اور فرمایا: میں گواہی دیتا ہوں کہتم اللہ تعالیٰ کے نزد یک زندہ ہو۔ (پھر صحابہ سے مخاطب ہوکر فرمایا) پس ان کی زیارت کرو، اوران کوسلام کہو، پس قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے! نہیں سلام کہوگان کوکئ شخص مگر بیضر ورجواب دیں گے اس کوقیامت تک۔ (حاکم، وصححہ بیہی ،طبرانی) مسنداحمد اور مستدرک حاکم کے حوالہ سے حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ



m2m

جه فهرست «بخ



عنها كاارشانقل كيا ہے كە: ' ميں اپنے گھر ميں (لعني حجر هُ شريفه روضة مطهره ميں ) داخل ہو تی تو پردہ کے کپڑے اتاردینی تھی، میں کہا کرتی تھی کہ بیتو میرے شوہر (صلی اللہ علیہ وسلم) اور میرے دالد ماجد ہیں کمین جب سے حضرت عمرٌ دُن ہوئے اللّٰہ کی قشم! میں کپڑے لیٹے بغیر لبهى داخل نهيس موئى، حضرت عمر رضى الله عند عدي كى بناير "(مشكوة باب زيارة القور ص١٥٨)

کیاروحوں کا دنیامیں آنا ثابت ہے؟

س.....کیاروحین دنیامیس آتی ہیں یاعالم برزخ میں ہی قیام کرتی ہیں؟ا کثر الیی شہادتیں ملتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ روحیں اپنے اعز ہ کے پاس آتی ہیں،شب برأت میں بھی روحوں کی آمد کے بارے میں سنا ہے۔آپ اس مسئلے کی ضرور وضاحت سیجئے مرنے کے بعد سوم، دسواں اور چہلم کی شرعی حیثیت کی وضاحت بھی بذر بعیہ اخبار کرد بیجئے تا کہ عوام الناس كابھلا ہو۔

ح..... دنیا میں روحوں کے آنے کے بارے میں قطعی طور پر کچھ کہناممکن نہیں اور نہاس سلسلہ میں کوئی سیجے حدیث ہی وارد ہے۔سوئم ، دسواں اور چہلم خودساختہ رسمیں ہیں، ان کی مکمل تفصيل آپ كوميرى كتاب' اختلاف امت اور صراط متنقيم" ميں ملے گا۔

کیارومیں جعرات کوآتی ہیں؟

س....سناہے کہ ہرجمعرات کو ہر گھر کے دروازے پر روحیں آتی ہیں، کیا ہے جے؟ اور کیا جمعرات کی شام کوان کے لئے دعا کی جائے؟

ح .....جعرات کوروحوں کا آنا کسی سیح حدیث سے ثابت نہیں، نہاس کا کوئی شرعی ثبوت ہے، باقی دعا واستغفار اور ایصال ثواب ہر وقت ہوسکتا ہے، اس میں جمعرات کی شام کی تخصیص بے معنی ہے۔

> کیام نے کے بعدروح چالیس دن تک گھر آتی ہے؟ س ..... کیا چالیس دن تک روح مرنے کے بعد گھر آتی ہے؟ ج ....روحول كا كفرآنا غلط ہے۔



دِي فَهِر **ن** 





حادثاتی موت مرنے والے کی روح کاٹھکانا

س .....ایک صاحب کا دعویٰ ہے کہ جو ہنگا می موت یا حادثاتی موت مرجاتے ہیں یا کسی کے مارڈ النے ہے، سوایسے لوگوں کی روحیں برزخ میں نہیں جا تیں وہ کہیں خلاء میں گھومتی رہتی ہیں اور متعلقہ افراد کو بسااوقات دھمکیاں دینے آ جاتی ہیں۔ مگر مجھے یہ سب با تیں سمجھ میں نہیں آتیں، میراخیال ہے کہ روح پرواز کے بعدعاً یہن یا تجین میں چلی جاتی ہے اور ہرایک کے لئے برزخ ہے اور قیامت تک وہ وہیں رہتی ہے، براہ کرم قرآن وسنت کی روشنی میں میری شفی فرمائے۔

ح .....ان صاحب کا دعوی غلط ہے اور دورِ جاہلیت کی ہی تو ہم پرستی پرمنی ہے۔قرآن وسنت کی روشن میں آپ کا نظر میں جے مرنے کے بعد نیک ارواح کا مشتقر علیمین ہے اور کفار و فیار کی ارواح تحیین کے قید خانہ میں بند ہوتی ہیں۔

روح پر واز کرنے کے بعد قبر میں سوال کا جواب کس طرح دیتی ہے؟

س.....موت واقع ہوتے ہی روح پرواز کرجاتی ہے،جسم دفن ہونے کے بعد بیروح دوبارہ واپس آ کرمنکر ونکیر کے سوالوں کے جواب کیسے دیتی ہے؟

ج .....قبر میں روح کا ایک خاص تعلق جس کی کیفیت کا ادراک ہم نہیں کر سکتے ،جسم سے قائم کر دیاجا تا ہے جس سے مردہ میں حس وشعور پیدا ہوجا تا ہے۔

مرنے کے بعدروح دوسرے قالب میں نہیں جاتی

س....کیاانسان دنیامیں جب آتا ہے تو دووجود لے کرآتا ہے، ایک فنااور دوسرابقا، فناوالا وجود تو بعد مرگ دفن کر دینے پرمٹی کا بنا ہواتھا، مٹی میں مل گیا۔ بقا ہمیشہ قائم رہتا ہے؟ مہر بانی فر ماکراس سوال کاحل قرآن وحدیث کی روسے بتائیں کیونکہ میرا دوست الجھ گیا ہے، یعنی دوسرے جنم کے چکر میں۔

ج .....اسلام کاعقیدہ یہ ہے کہ مرنے کے بعد روح باقی رہتی ہے اور دوبارہ اس کوکسی اور قالب میں دنیا میں بیدانہیں کیا جاتا، اوا گون والوں کاعقیدہ یہ ہے کہ ایک ہی روح لوٹ



جه فهرست «خ





لوٹ کرمختلف قالبوں میں آتی رہتی ہے، بھی انسانی قالب میں، بھی کتے، گدھےاور سانپ وغیرہ کی شکل میں ۔ بینظر بیعقلاً ونقلاً غلط ہے۔

كياً قيامت ميں روح كوا تھايا جائے گا؟

س ....سنا ہے کہ مرنے کے بعد قبر کے اندرانسان جاتے ہیں یہی اعضاء گل سرٹر کرکیڑوں مکوڑوں کی نذر ہوجاتے ہیں، اگر یہی اعضاء کسی ضرورت مندکودے دیئے جائیں تو وہ مخض زندگی بجراس عطیہ دینے والے کودعائیں دیتارہے گا۔ کہاجا تا ہے کہ انسان جس حالت میں مراہوگا اسی حالت میں اٹھایا جائے گا، لیعنی اگر اس کے اعضاء نکال دیئے گئے ہوں گے تو وہ بغیراعضاء کے اٹھایا جائے گا، مثلاً اندھاوغیرہ، جبکہ اسلامی کتابوں سے ظاہرہے کہ قیامت کے روز انسان کے جسموں کو نہیں بلکہ اس کی روح کو اٹھایا جائے گا۔

ج .....اعضاء کا گل سرٹر جانا خدا تعالی کی طرف سے ہے، اس سے بیاستدلال نہیں کیا جاسکتا کہ میت کے اعضاء بھی کاٹ لینا جائز ہے۔ معلوم نہیں آپ نے کون سی اسلامی کتابوں میں بیلکھاد یکھا ہے کہ قیامت کے روز انسان کے جسم کونہیں بلکہ صرف اس کی روح کواٹھا یا جائے

گا؟ میں نے جن اسلامی کتابوں کو پڑھا ہےان میں تو حشر جسمانی لکھا ہے۔ برزخی زندگی کیسی ہوگی؟

س.....روزنامہ جنگ کراچی کے صفحہ''اقر اُ'' میں آپ کا مفصل مضمون روح کے بارے میں پڑھا جو کہ ایک صاحب کے سوال کے جواب میں لکھا گیا تھا،اس مضمون کو پڑھنے کے بعد چند سوالات ذہن میں آئے ہیں، جو گوش گزار کرنا جا ہتا ہوں۔

آپ نے لکھا ہے کہ:'' کفار و فجار کی رومیں تو ''سحین'' کی جیل میں مقید ہوتی ہیں، ان کے کہیں آنے جانے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا، اور نیک ارواح کے بارے میں کوئی ضابطہ بیان نہیں فر مایا گیا۔''

اورآپ نے ککھاہے:''اگر باذن اللہ(نیک ارواح) کہیں آتی جاتی ہیں تو اس کی نفی نہیں کی جاسکتی۔''

کیاان دوباتوں کا ثبوت کہیں قرآن وحدیث سے ملتاہے؟

O COM

**P**ZZ

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com





حالانكه قرآن ميں سورة مؤمنون ميں الله تعالی كاارشاد ہے:

ترجمہ: ..... (سبمرنے والوں) کے پیچھایک برزخ (آڑ) حائل ہے، دوسری

زندگی تک "مینی مرنے کے بعد دنیامیں واپس نہیں آسکتے ،خواہوہ نیک ہوں یابد۔

جبیا کہ سورہ لیسین میں آیا ہے:

ترجمہ:.....'' کیاانہوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے اس سے پہلے بہت سےلوگوں کوہلاک کر دیا تھا،اب وہ ان کی طرف لوٹ کرنہیں آئیں گے۔''

اسبات کاایک اور شوت تر فری اور بیهی گی اس روایت سے ہوتا ہے کہ جابر بن عبداللہ وایت سے ہوتا ہے کہ جابر بن عبداللہ وایت کرتے ہیں کہ ایک د فعد رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے میری طرف دیکھا اور فرمایا کہ کیابات ہے میں تم کوئم زدہ پار ہا ہوں۔ جابر گہتے ہیں کہ میں نے جواب میں عرض کیا کہ: والد '' أحد'' میں شہید ہو گئے اور ان پر قرض باقی ہے اور کنبہ بڑا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: جابر ایکاتم کو میں یہ بات بناؤں کہ اللہ نے کسی سے بھی پر دے کے بغیر بات نہیں کی مگر تمہارے والد سے آمنے سامنے ہوکر کہا کہ: عبداللہ! ما گو، تم کو دوں گا۔ تمہارے باپ نے کہا: ما لک مجھے پھر دنیا میں واپس لوٹا دے تا کہ میں دوسری بارتیری راہ میں قبل کیا جاؤں! اس پر ما لک عزوجل نے ارشاد فرمایا کہ: میری طرف سے یہ بات کہی جا چکی ہے کہ لوگ دنیا سے چلے آنے کے بعد پھر اس کی طرف واپس نہ جا سکیس گے۔ جا چکی ہے کہ لوگ دنیا سے چلے آنے کے بعد پھر اس کی طرف واپس نہ جا سکیس گے۔ (تر نہ کی وبیع قبل )۔

عموماً لوگ کہتے ہیں کہ یہاں مرادجسمانی جسم کے ساتھ ہے، کیونکہ جسم بغیرروح کے بےمعنی ہے اورروح بغیرجسم کے۔اگر یہ بات شلیم کی جائے کہ صرف روح دنیا میں آتی جاتی ہے تو اس کا مطلب سے ہے کہ روح سنتی بھی ہے اور دیکھتی بھی ہے تو یہ بات سور مُ منون کی آیات سے گراتی ہے،سور مُ احقاف میں اللہ نے یہ بات واضح کردی ہے کہ دنیا سے گزرجانے والے لوگوں کو دنیاوی حالات کی کچھ خرنہیں رہتی، ارشا دربانی ہے:

ترجمہ:.....'اں شخص سے زیادہ گمراہ کون ہوگا جواللہ کے علاوہ دوسروں کوآ واز دے حالانکہ وہ قیامت تک اس کی بکار کا جواب نہیں دے سکتے وہ تو ان کی بکار سے غافل



**خ**الم المرست ﴿





ہیں۔''(الاحقافآیت:۲۰۵)۔

دراصل یہی وہ گمراہ کن عقیدہ ہے جوشرک کی بنیاد بنتا ہے،لوگ نیک بزرگوں کو زندہ وحاضر وناظر سمجھ کردشگیری اور حاجت روائی کے لئے بکارتے ہیں اوراللہ کے ساتھ ظلم عظیم کرتے ہیں۔

ازراہ کرم ان باتوں کوکسی قریبی اشاعت میں جگہ دیں تا کہ لوگوں کے دل میں پیدا ہونے والے شکوک وشبہات دور ہوسکیں ،اللہ ہما رااور آپ کا حامی و ناصر ہوگا۔

ح ..... یہ تو اسلام کا قطعی عقیدہ ہے کہ موت فنائے محض کا نام نہیں کہ مرنے کے بعد آ دمی معدد م محض ہوجائے، بلکہ ایک جہان سے دوسرے جہان میں اور زندگی کے ایک دور سے دوسرے دور میں منتقل ہونے کا نام موت ہے۔ پہلے دور کو'' دنیوی زندگی'' کہتے ہیں اور

دوسرے دور کانام قر آن کریم نے''برزخ''رکھا ہے۔ برزخ اس آڑاوریر دے کو کہتے ہیں جو دوچیزوں کے درمیان واقع ہو، چونکہ ہیہ

برزخی زندگی ایک عبوری دور ہے اس لئے اس کا نام' مبرزخ'' تجویز کیا گیا۔

آپ نے سوال میں جواحادیث نقل کی ہیں ان کا مدعا واضح طور پر یہ ہے کہ مرنے والے عام طور پر' برزخ'' سے دوبارہ دنیوی زندگی کی طرف واپس نہیں آتے (البتہ قرآن کریم میں زندہ کئے جانے کے جو واقعات مذکور ہیں، ان کواس سے مشتمیٰ قرار دیا جائے گا)۔

اور میں نے جولکھا ہے کہ:''اگر باذن اللہ نیک ارواح کہیں آتی جاتی ہوں تواس کی ففی نہیں کی جاسکتی۔''اس سے دنیوی زندگی اوراس کے لواز مات کی طرف بلیٹ آنا مراد نہیں کہان آیات واحادیث کے منافی ہو، بلکہ برزخی زندگی ہی کے دائر ہے میں آمد ورفت مراد ہے،اوروہ بھی باذن اللہ...!

ر ہا آپ کا بیار شاد کہ:

'' دراصل یہی وہ گمراہ کن عقیدہ ہے جو شرک کی بنیاد بنتا ہے، لوگ نیک بزرگوں کو زندہ اور حاضر و ناظر سمجھ کر دشگیری اور

**m\_9** چە**فىرسى** ھې





حاجت روائی کے لئے پکارتے ہیں۔"

اگراس ہے آپ کی مراد''برزخی زندگی' ہے تو جیسا کہ او پرعرض کیا گیا ہے اسلامی عقیدہ ہے، اس کو گمراہ کن عقیدہ کہہ کرشرک کی بنیاد قرار دینا سی خبیس ۔ جبکہ حضرت جابر گی وہ حدیث جو آپ نے سوال میں نقل کی ہے وہ خوداس''برزخی زندگی'' کا منہ بولتا ثبوت ہے اور پھر شہداء کو تو صراحناً زندہ کہا گیا ہے اور ان کو مردہ کہنے کی ممانعت کی گئی ہے۔ شہداء کی یہ زندگی بھی برزخی ہی ہے ورنہ ظاہر ہے کہ دنیوی زندگی کا دور تو ان کا بھی پورا ہو چکا ہے۔ بہرحال''برزخی زندگی'' کے عقید ہے کو گمراہ کن نہیں کہا جاسکتا۔ رہالوگوں کا بزرگوں کو حاضر و نظر سمجھ کر انہیں دھیری کے لئے پکارنا! تو اس کا' برزخی زندگی' سے کوئی جوڑ نہیں، نہ یہ زندگی اس شرک کی بنیاد ہے۔

اولاً:.....مشرکین تو پھروں، مورتوں، درخوں، دریاؤں، چاند، سورج اور ستاروں کو بھی نفع ونقصان کا مالک سمجھتے اوران کو حاجت روائی اور دشگیری کے لئے پکارتے ہیں۔ کیااس شرک کی بنیادان چیزوں کی' برزخی زندگی' ہے؟ دراصل جہلاء شرک کے لئے کوئی بنیاد تلاش نہیں کیا کرتے، شیطان ان کے کان میں جوافسوں پھونک دیتا ہے وہ ہر دلیل اور منطق سے آنکھیں بند کر کے اس کے القاء کی پیروی شروع کر دیتے ہیں۔ جب پوجنے والے بے جان پھروں تک کو پوجنے سے بازنہیں آتے تو اگر پچھلوگوں نے بزرگوں کے بارے میں مشرکا نہ غلواختیار کرلیا تو اسلامی عقیدے سے اس کا کیا تعلق ہے؟

ثانیاً:.....جیسا کہ قرآن مجید میں ہے، مشرکین عرب فرشتوں کو بھی خدائی میں شریک، نفع ونقصان کا ما لک اور خدا کی بیٹیاں سیجھتے تھے اور تقرب الی اللہ کے لئے ان کی پرستش کو وسیلہ بناتے تھے، کیا ان کے اس جاہلانہ عقیدے کی وجہ سے فرشتوں کی حیات کا افکار کر دیا جائے؟ حالانکہ ان کی حیات برزخی نہیں دنیوی ہے اور زمینی نہیں آسانی ہے۔ اب اگر کچھ لوگوں نے انبیاء واولیاء کی ذوات مقدسہ کے بارے میں بھی وہی ٹھوکر کھائی جو مشرکین عرب نے فرشتوں کے بارے میں کھائی تھی تو اس میں اسلام کے ' حیاتِ برزخی' کے عقیدے کا کیا قصور ہے؟ اور اس کا انکار کیوں کیا جائے ...؟









ثالثاً: ..... جن بزرگوں کولوگ بقول آپ کے زندہ ہمچھ کرد شکیری اور حاجت روائی کے لئے پکارتے ہیں، وہ اسی دنیا میں لوگوں کے سامنے زندگی گزار کر تشریف لے گئے ہیں۔ یہ حضرات اپنی پوری زندگی میں تو حید وسنت کے داعی اور شرک و بدعت سے مجتنب رہے، اپنے ہرکام میں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں التجائیں کرتے رہے، انہیں بھوک میں کھانے کی ضرورت ہوتی تھی، بیاری میں دوادارواورعلاج معالجہ کرتے تھے، انسانی ضروریات کے مختاج تھے، ان کی یہ ساری حالتیں لوگوں نے سرکی آئکھوں سے دیکھیں اس کے باوجودلوگوں نے ان کے تشریف لے جانے کے بعد ان کو نقع و نقصان کا مالک و مختار شبچھ لیا اور انہیں دیشکیری و حاجت روائی کے لئے پکارنا شروع کردیا، جب ان کی تعلیم ، ان کے مل اور ان کی انسانی احتیاج کے علی الزم لوگوں کے عقائد میں غلوآیا تو کیا ''حیاتِ برزخی'' (جو بالکل فیر محسوں چیز ہے ) کے انکار سے اس غلوگی اصلاح ہوجائے گی؟

الغرض نہ حیاتِ برزخی کے اسلامی عقیدے کوشرک کی بنیاد کہنا تھے ہے، نہاس کے انکار سے لوگوں کے غلو کی اصلاح ہوسکتی ہے، ان کی اصلاح کا طریقہ یہ ہے کہ انہیں قرآن و

سنت اورخودان بزرگوں کی تعلیمات سے پورے طور پرآگاہ کیا جائے۔

''حیاتِ برزخی'' کے ممن میں آپ نے ''ساعِ موتی'' کا مسله بھی اٹھایا ہے، چونکه میسکلہ صحابہ کرام رضوان الله علیهم کے زمانے سے اختلافی چلا آرہا ہے، اس لئے میں بحث نہیں کرنا چاہتا، البتہ بیضرور عرض کروں گا کہ ساعِ موتی کا مسکلہ بھی اس شرک کی بنیا ونہیں جس کا

آپ نے ذکر فرمایا ہے،اس کی دلیل میں ایک چھوٹی ہی بات عرض کرتا ہوں،آپ کومعلوم ہوگا

كه بهت سے فقہائے حنفیہ ماعِ موتی كے قائل ہیں اس كے باوجودان كافتوى بيرے:

"وفى البزازية: قال علما ءنا من قال ارواح المشائخ حاضرة تعلم، يكفر." (الجرالرائق ٥:٥ ص ١٢٢٠)

ترجمہ:.....'' فماویٰ بزازیہ میں لکھا ہے کہ ہمارے علماء

' نے فر مایا جو شخص میہ کہے کہ بزرگوں کی رومیں حاضر و نا ظراور وہ سب سر پنت سے شخصرین کے ا

يجه جانتي ہيں، تواليا شخص كا فر ہوگا۔''









اس عبارت سے آپ یہی نتیجہ اخذ کریں گے کہ ساعِ موتی کے مسکلہ سے نہ بزرگوں کی ارواح کا حاضر ونا ظر ہونا لازم آتا ہے، نہ عالم الغیب ہونا، ورنہ فقہائے حنفیہ جو ساعِ موتی کے قائل ہیں، بیفتو کی نہ دیتے۔

آپ نے سورہ اختاف کی جوآیت نقل فر مائی ہے، اس کو حضرات مفسرین نے مشرکین عرب سے متعلق قرار دیا ہے، جو بتوں کو پوجتے تھے، گویا" لایست جیبون" اور "غاف لون" کی بید دونوں صفات جواللہ تعالی نے ذکر فر مائی ہیں، وہ بتوں کی صفات ہیں جو جمادِ معبودانِ باطلہ کے لئے عام بھی مان لیاجائے تب بھی جمادِ معبودانِ باطلہ کے لئے عام بھی مان لیاجائے تب بھی اس سے ان کی حاجت روائی پرقادر نہ ہونا اور غائب ہونا تو لازم آتا ہے مگر اس سے حیات کی نفی خابیں ہوتی کیونکہ عموم کی حالت میں بیآیت فرشتوں کو بھی شامل ہوگی، اور آپ جانتے ہیں کہ مان سے قدرت اور حاضر و ناظر ہونے کی نفی توضیح ہے مگر حیات کی نفی صحیح نہیں بلکہ خلاف و اقعہ ہے۔

آخر میں گزارش ہے کہ''برزخ''بود نیاوآخرت کے درمیان واقع ہے، ایک مستقل جہان ہے اور ہماری عقل وادراک کے دائرے سے مادرا ہے، اس عالم کے حالات کو خد دنیوی زندگی پر قیاس کیا جاسکتا ہے، خاس میں اندازے اور تخمینے لگائے جاسکتے ہیں، یہ جہان چونکہ ہمارے شعور واحساس اور وجدان کی حدود سے خارج ہے اس لئے عقل صحیح کا فیصلہ یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں کے جو حالات ارشاد فرمائے (جوضح اور مقبول احادیث سے ثابت ہوں) انہیں رد کرنے کی کوشش نہ کی جائے، نہ قیاس وخمین سے کام لیا جائے۔

اہل قبور کے بارے میں چند ارشاداتِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں اینے اس

ا:....قبر میں میت کے بدن میں روح کالوٹایا جانا۔

مضمون میں نقل کر چکا ہوں،جس کا آپ نے حوالہ دیا ہے،اور چنداموریہ ہیں:

٢:..... منكرنكير كاسوال وجواب كرنا ـ

٣:....قبر كاعذاب وراحت \_

ىم:.....بعض اہل قبور كانماز و تلاوت ميں مشغول ہونا۔

MAT

نه فهرست «نه







۵:.....ابل قبور (جومؤمن ہوں ) کا ایک دوسرے سے ملاقات کرنا۔

حِلداوَل

٢:....ابل قبوركوسلام كهني كاحكم-

کاجواب دیاجانا۔

الم قبور كود عا واستغفار اور صدقه خيرات سے نفع پہنچانا۔

۹:..... برزخی حدود کے اندراہل ایمان کی ارواح کا باذنِ الٰہی کہیں آنا جانا جسیا

كه شب ِمعراج ميں انبياء عليهم السلام كابيت المقدس ميں اجتماع ہوا۔

خلاصہ یہ کہ جو چیزیں ثابت ہیں ان سے انکار نہ کیا جائے ، اور جو ثابت نہیں ان

پراصرارنه کیا جائے، یہی صراطِ متنقیم ہے،جس کی ہمیں تعلیم دی گئی ہے، واللہ الموفق!

بزرگوں کے مزار پرعرس کرنا، چا دریں چڑھاناان سے منتیں مانگنا

س....کُ جگہ پر کچھ بزرگوں کے مزار بنائے جاتے ہیں (آج کل تو بعض نقلی بھی بن رہے ہیں )اوران پر ہرسال عرس ہوتے ہیں، چا دریں چڑھائی جاتی ہیں،ان سے منتیں ما تکی جاتی

یں ، دوان پر ہر ماں رہا۔ ہیں، یہ کہاں تک سیح ہے؟

سی پیخ کی وفات کے بعدان کے مریدین ایک جگہ جمع ہوجایا کریں اور پکھ وعظ ونصیحت ہوجایا کرے لیکن رفتہ رفتہ میں مقصدتو غائب ہو گیا اور بزرگوں کے جانشین با قاعدہ استخوان

فروشی کا کاروبارکرنے گےاور''عرس شریف'' کے نام سے بزرگوں کی قبروں پرسینکڑوں بدعات ومحرمات اورخرافات کا ایک سیلاب المُرآیا اور جب قبر فروشی کا کاروبار چمکتا دیکھا تو

لوگوں نے''جعلی قبرین' بناناشروع کردیں،اناللہواناالیہراجعون!

قبرير پھول ڈالناخلاف سنت ہے

س....ا پناعزیزوں کی قبر پر پانی ڈالنا، پھول ڈالنا، آٹا ڈالنااورا گربتی جلانا سیجے ہے یانہیں؟ ج.....فن کے بعد پانی حچٹرک دینا جائز ہے، پھول ڈالنا خلاف ِسنت ہے، آٹا ڈالنامہمل

بات ہے اور اگر بتی جلانا مکروہ وممنوع ہے۔



www.shaheedeislam.com



قبروں پر پھول ڈالنے کے بارے میں شاہ تراب الحق کا مؤقف

گزشتہ جمعہ ۱۲ روم روزنامہ جنگ میں سوالات و جوابات کے کالم میں ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے جناب یوسف لدھیا نوی صاحب نے قبروں پر پھول ڈالنے کو خلاف سنت قرار دیا ہے۔ بحثیت ایک سی مذہبی خیالات رکھنے کے پیش نظر ہمارا فرض ہے کہ ہم صحیح مسئلہ کی نشاند ہی کریں۔واضح ہو کہ قبر پر پھول ڈالنا قطعی خلاف سنت نہیں ہے۔ جبیها که حدیث رسول مقبول صلی الله علیه وسلم سے ثابت ہے کہ ایک مرتبہ حضورا کرم صلی الله علیہ وسلم، صحابہ کرام رضی اللّٰعنہم کے ساتھ دوقبروں کے پاس سے گزرے اور فر مایا کہ ان دونوں قبروں پر عذاب ہور ہا ہے، تو پھرآپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک تر شاخ لی اوراس کو چیر کر دونوں قبروں پر ایک ایک گاڑ دی۔صحابہ کرام رضی الله عنہم کے بوجھنے پر آ پے صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا کہ: جب تک بیرتر رہیں گی ، ان پر عذاب میں کمی رہے گی۔ (مشکوۃ شریف باب آ داب الخلاء فصل اول) اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ الله علیہ نے اشعة اللمعات شرح مشكوة میں فرمایا كه اس حدیث سے ایک جماعت نے دلیل بکڑی ہے کہ قبروں پر سبزی پھول اور خوشبو ڈالنے کا جواز ہے۔ ملاعلی قاری نے مرقات میں اسی حدیث کی شرح کرتے ہوئے فرمایا کہ مزاروں برتر چھول ڈالنا سنت ہے۔ نیز علامہ عبدالغنی نابلسیؒ نے بھی'' کشف النور''میں اس کی تصریح فر مائی لے طحطا وی على مراقی الفلاح میں صفحہ:٣١٣ میں ہے كہ ہمارے بعض متأخرین اصحاب نے اس حدیث کی روسے فتو کی دیا کہ خوشبواور پھول قبر ہر چڑ ھانے کی جوعادت ہےوہ سنت ہے، فقہ حنفیہ كىمشهور ومعروف كتاب فتاوى عالمگيرى كتاب الكرامهيت جلد پنجم، باب زيارت القبو رميس قبروں پر پھول ڈالنے کواحیھا فعل کھاہے۔ نیز علامہ شامی نے بھی شامی میں جوفقہ حنفیہ کی معروف کتاب ہے، جلداول بحث زیارت القبور میں اسے مستحب کہا ہے۔ لہٰذا ثابت ہوا كه قبرول ير پھول ڈالنے كوخلا ف سنت كہنا سخت جہالت اورعلم دين كى كتب احاديث و کتب فقہ سے نابلد ہونے کی دلیل ہے۔ ہمارے خیال میں روز نامہ جنگ کواس فتم کی دل



چە**فىرسى**دى





آ زاری والی بحث سے بچنا چاہئے اور جواب دینے والوں کو بھی تنبیہ کردینا چاہئے۔ شاہ تراب الحق قادری

مسکلہ کی شخفیق لیعنی قبروں پر پھول ڈالنابدعت ہے

س....روزنامہ جنگ ۱۲ روتمبر کی اشاعت میں آپ نے جوایک سوال کے جواب میں لکھا تھا کہ: ''قبروں پر پھول چڑھانا خلاف سنت ہے۔'' ۱۹ روتمبر کی اشاعت میں ایک صاحب شاہ تراب الحق قادری نے آپ کو جاہل اور کتاب وسنت سے بہرہ قرار دیتے ہوئے اس کوسنت کھا ہے، جس سے کافی لوگ تذبذب میں مبتلا ہو گئے ہیں، براہ کرم پہ خلجان دور کیا جائے۔ حسساس مسئلہ کی تحقیق کے لئے چندا مور کا پیش نظر رکھنا ضروری ہے:

ا: ..... "سنت" آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے معمول کو کہتے ہیں۔ خلفائے راشدینؓ اور صحابہؓ و تابعینؓ کے عمل کو بھی سنت کے ذیل میں شار کیا جاتا ہے۔ جوعمل خیرالقرون کے بعدا بجاد ہوا ہو وہ سنت نہیں کہلاتا۔ قبروں پر پھول ڈالنااگر ہمارے دین میں سنت ہوتا تو آنخضرت صلی الله علیه وسلم اور صحابہؓ و تابعینؓ اس پرعمل پیرا ہوتے ، لیکن میں سنت ہوتا تو آنخضرت صلی الله علیه وسلم اور صحابہؓ و تابعینؓ اس پرعمل پیرا ہوتے ، لیکن پورے ذخیرہ حدیث میں ایک روایت بھی نہیں ملتی کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے یاکسی خلیفہ راشد ، کسی صحابی یا تابعی نے قبروں پر پھول چڑھائے ہوں ، اس لئے یہ نہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی سنت ہے ، نہ خلفائے راشد ینؓ کی ، نہ صحابہؓ کی ، نہ تابعینؓ کی۔

۲:..... ہمارے دین میں قرآن وحدیث اورا جماعِ امت کے بعدائمہ مجہدین کا اجہا دبھی شری جت ہے، پس جس عمل کوکسی امام مجہد نے جائزیا مستحسن قرار دیا ہووہ بھی سنت ہی سے ثابت شدہ چیز مجھی جائے گی۔ قبروں پر پھول چڑھانے کوکسی امام مجہد نے بھی مستحب قرار نہیں دیا۔ فقہ فی کی تدوین ہمارے امام اعظم اوران کے عالی مرتبت شاگر دوں کے زمانہ سے شروع ہوئی، اور ہمارے ائمہ فقہاء نے تمام سنن وآ داب کوایک ایک کر کے مدون فرمایا، مگر ہمارے پورے فقہی ذخیرہ میں کسی امام کا بیقول ذکر نہیں کیا گیا کہ قبروں پر پھول چڑھانا بھی سنت ہے یا مستحب ہے، اور نہ کسی امام وفقیہ سے میہ منقول ہے کہ انہوں نے کسی قبر پر پھول چڑھائے ہوں۔









سر:....جبیا کہ علامہ شامیؓ نے لکھا ہے، تین صدیوں کے بعد سے متأخرین کا دور شروع ہوتا ہے، پید حضرات خود مجتہد نہیں تھے، بلکہ ائمہ مجتہدین کے مقلد تھے، ان کے استحسان ہے کسی فعل کا سنت یامستحب ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ چنانچہ امام ربانی مجد دالف ثائی ً مَتوبات شريفه مين فناوي غياثيه ينفل كرتے ہيں كه:

> ' ﴿ شِيخَ امام شہيدٌ نے فر مايا كه: ہم مشائخ بلخ كے استحسان كو نہیں لیتے، بلکہ ہم صرف اپنے متقد مین اصحاب کے قول کو لیتے ہیں، کیونکہ کسی علاقہ میں کسی چیز کا رواج ہوجانا اس کے جواز کی دلیل نہیں۔جواز کی دلیل وہ تعامل ہے جوصد رِاول (زمانہ خیرالقرون) ہے چلاآ تا ہو، تا کہ بیردلیل ہواس بات کی کہ خود آنخضرت صلی اللہ عليه وسلم نے صحابہ کواس عمل پر برقرار رکھا تھا، کیونکہ بیآ تخضرت صلی الله عليه وسلم كي جانب سے ہى تشريح ہوگى ،كين جوتعامل كه صدر إول ہے متواتر چلانہ آتا ہوتو بعد کےلوگوں کافعل جحت نہیں، الاَّ بیرکہاس یرتمام ملکوں کے تمام انسانوں کا تعامل ہو، یہاں تک کہ اجماع ہوجائے اور اجماع ججت ہے۔ دیکھئے! اگر لوگوں کا تعامل شراب فروش یا سودخوری پر ہوجائے تواس کے حلال ہونے کا فتو کانہیں دیا ( مكتوب:۵۴ دفتر دوم)

ا مام شہید ؓ کے اس ارشاد سے معلوم ہوا کہ اگر مشائخ متأخرین نے قبروں پر پھول چڑھانے کے استحسان کا فتو کی دیا ہوتا تب بھی ہم اس فعل کو' سنت' ننہیں کہہ سکتے تھے، کیکن ہمارے متأخرین مشائخ میں سے بھی کسی نے بھی قبروں پر پھول چڑھانے کے جوازیا استحسان کا فتو کانہیں دیا۔ یہی وجہ ہے کہ مُلاّ علی قاریؒ اور علامہ شامیؒ نے متأخرین شافعیہ کا فتوی تو نقل کیا ہے (جیسا کہ آ گے معلوم ہوگا ) مگرانہیں کسی حنفی فقیہ کا متأخرین میں سے کوئی بھی قول نہیں مل سکا۔اب انصاف کیا جاسکتا ہے کہ جوعمل نہ تو صاحب شریعت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہو، نہ صحابیٌ و تابعینؓ سے، نہ ہمارے ائمہ مجتبدینؓ سے، نہ ہمارے متقد مین و









متأخرين سے، كيااس كوسنت كها جاسكتا ہے ...؟

ہ:....شاہ صاحب نے مشکلوۃ آ داب الخلاء سے جو حدیث نقل کی ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے دوقبروں پرشاخیں گاڑی تھیں ،اس سے عام قبروں پر پھول چڑھانے کا جواز ثابت نہیں ہوتا، کیونکہ حدیث میں صراحت ہے کہ بیشاخیں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کا فروں یا گنا ہگارمسلمانوں کی ایسی قبروں پر گاڑی تھیں جوخدا تعالیٰ کے قہر وعذاب کا مور دختیں ۔عام قبروں پر شاخیں گاڑ نا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ كرامٌ كامعمول نہيں تھا۔ پس آنخضرت صلى الله عليه وسلم نے جومعا مله شاذ و نا در فساق كى مقہور ومعذب قبروں کے ساتھ فر مایا، وہی سلوک اولیاء اللہ کی قبو رِطیبہ کے ساتھ روار کھنا، ان ا کابر کی سخت اہانت ہے اور پھراس کو'' سنت'' کہناستم بالا نے ستم ہے۔ سنت تو جب ہوتی کہآنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے گناہ گاروں کی قبروں کے بجائے (جن کا معذب ہونا آ پ صلی اللہ علیہ وسلم کو وحی تطعی سے معلوم ہو گیا تھا) اپنے چہیتے چچا سیر الشہد اء حضرت حمز ہ رضی اللّٰدعنہ یا اپنے لا ڈ لےاورمحبوب بھائی حضرت عثمان بن مظعو ن رضی اللّٰد عنہ پاکسی اورمقدس صحائیؓ کی قبر سے بیسلوک فرمایا ہوتا۔

۵:..... پھر آنخضرت صلی الله علیه وسلم کوتو ان قبروں کا معذب ہونا وح قطعی ہے معلوم ہو گیا تھا، اور جبیہا کھیچے مسلم (ج:۲ ص:۴۱۸) میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی حدیث میں تضریح ہے، آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے ان کے لئے شفاعت فر مائی تھی اور قبولیت ِشفاعت کی مدت کے لئے بطو رِعلامت شاخییں نصب فر ما کی تھیں ۔اس لئے اول تو بيواقعه آنخضرت صلى الله عليه وسلم كي خصوصيت ہے اوراس كا شار مجزات ِ نبوي صلى الله عليه وسلم میں کیا جاتا ہے۔ بالفرض کوئی شخص اس کوآ ہے صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیت اور معجز ہشلیم نہ کرے تب بھی اس حدیث سے زیادہ سے زیادہ بیہ ثابت ہوسکتا ہے کہ جس شخص کو کسی قطعی ذر بعد ہے کسی قبر کا معذب ومقہور ہونا معلوم ہوجائے اور وہ شفاعت کی اہلیت بھی رکھتا ہو، وہ بطور علامت قبر پرشاخیس نصب كرسكتا ہے، كين اس حديث سے عام قبرول پرشاخيس گا رائے <mark>اور پھول چڑھانے کا سنت نبو</mark>ی ہوناکسی طرح ثابت نہیں ہوتااور نہاس مضمون کااس حدیث









سے کوئی دور کا تعلق ہے۔ حافظ بدرالدین عینی عمدة القاری شرح بخاری میں لکھتے ہیں:

''اسی طرح جو فعل کہ اکثر لوگ کرتے ہیں یعنی پھول اور
سبزہ وغیرہ رطوبت والی چیزیں قبروں پر ڈالنا، یہ کوئی چیز نہیں (لیسس
بشمی) سنت اگر ہے تو صرف شاخ کا گاڑنا ہے۔' (ج: اص: ۸۷۹)

۲: سسشاہ صاحب نے حضرت شاہ عبدالحق محدث دہلوگ کی اشعۃ اللمعات کے
حوالے سے لکھا ہے کہ:'' ایک جماعت نے اس حدیث سے دلیل پکڑی ہے کہ قبروں پر
سبزی اور پھول اور خوشبوڈ النے کا جواز ہے۔'

کاش! جناب شاہ صاحب یہ بھی لکھ دیتے کہ حضرت شخ محدث دہلوی گنے اس قول کوقل کرے آگے اس قول کوقل کرے آگے اس قول کوقل کرے آگے اس کوامام خطائی کے قول سے رد بھی کیا ہے، حضرت شخ رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

"امام خطائی نے ، جوائمہ علم اور قدو ہُ شراحِ حدیث میں سے ہیں، اس قول کور دکیا ہے اور اس حدیث سے تمسک کرتے ہوئے قبروں پر سبزہ اور کھول ڈالنے سے انکار کیا ہے، اور فرمایا کہ یہ بات کوئی اصل نہیں رکھتی ، اور صدر اول میں نہیں تھی۔''

(اشعة اللمعات ج:ا ص: ۲۰۰

پیش خ رحمہ اللہ نے چند مجہول الاسم لوگوں سے جو جوازنقل کیا ہے، اس کوتو نقل کردینا اور'' ائمہ اہل علم وقد وہُ شراحِ حدیث' کے حوالے سے'' این خن اصلے ندار د درصد رِ اول نبود'' کہہ کر جواس کے بدعت ہونے کی تصریح کی ہے، اس سے چشم پوشی کر لینا، اہل علم کی شان سے نہایت بعید ہے۔

اور پھرحضرت شخ محدث دہلوگ نے"لےمعات التنقیع" میں حنفیہ کے امام حافظ فضل اللّٰد تورپشتی ؓ سے اسی قول کے بارے میں جو نیقل فر مایا ہے:

"قول لا طائل تحته، ولا عبرة به عند اهل

(ج:۲ ص:۳۲)

ترجمہ:.....' پیایک بےمغز و بےمقصد قول ہے اور اہل

www.shaheedeislam.com

العلم."



چەفىرىت «»



نه المرست ﴿ اللهِ ال

**MA9** 







علم کے زوریک اس کا کوئی اعتبار نہیں۔''

کاش!شاہ صاحب اس پربھی نظر فر مالیتے تو انہیں معلوم ہوجا تا کہ حضرت محدث دہلوگ قبروں پر پھول چڑھانے کا جواز نہیں نقل کرتے ، بلکہ اسے بےاصل بدعت اور بے مقصد اور نا قابل اعتبار بات قرار دیتے ہیں۔

ک: .....شاہ صاحب نے مُلاّ علی قاریؒ کی مرقات کے حوالے سے قتل کیا ہے کہ:

"مزاروں پر پھول ڈالناسنت ہے۔" بہاں بھی شاہ صاحب نے شخ علی قاریؒ کی آگے بیچھے

کی عبارت دیکھنے کی زحمت نہیں فرمائی۔ مُلاّ علی قاریؒ نے مزاروں پر پھول چڑھانے کوسنت نہیں کہا، بلکہ امام خطابی شافعیؒ کے مقابلے میں ابن جحرشافعیؒ کا قول نقل کیا ہے کہ: "ہمارے (شافعیہ کے) بعض متاخرین اصحاب نے اس کے سنت ہونے کا فتویٰ دیا ہے۔" امام خطابیؒ اورامام نوویؒ کے مقابلے میں ان متاخرین شافعیہ کی، جن کا حوالہ ابن جحرشافعیؒ قل کر رہے ہیں، جو قیمت ہے وہ اہل علم سے خفی نہیں، تاہم بیشافعیہ کے متاخرین کا قول ہے، ائمہ حفیہ میں سے سی نے اس کے جواز کا فتویٰ نہیں دیا، نہ متقد میں علائے دین نے اور نہ مُلاّ علی قاریؒ نے ہی کسی حفی کا فتویٰ قبل کیا ہے۔ متاخرین حفیہ میں سے امام حافظ فضل اللہ تورپشتی قاریؒ نے ہی کسی حفی کا فتویٰ قبل کیا ہے۔ متاخرین حفیہ میں سے امام حافظ فضل اللہ تورپشتی نہیں۔ نے دین میز علامہ عینی گا قول گزر چکا ہے کہ بیہ بے مغربات ہے اور بیکہ اللہ علم کے نزدیک اس کا کوئی اعتبار نہیں۔ نیز علامہ عینی گا قول گزر چکا ہے کہ بیہ بے مقروں پر پھول وغیرہ ڈالنا کوئی سنت نہیں۔

۸:....شاہ صاحب نے ایک حوالہ طحطاوی کے حاشیہ مراقی الفلاح سے نقل کیا ہے، علامہ طحطاوی تے جو بچھ کھھا ہے وہ "فسی شسر ح الممشکاۃ" کہہ کرمُلاً علی قاریؒ کے حوالے سے کھھا ہے، البتة اس میں یہ تصرف ضرور حوالے سے کھھا ہے، البتة اس میں یہ تصرف ضرور کردیا گیا ہے کہ شرح مشکوۃ میں ابن ججرؒ سے بعض متاخرین اصحابِ شافعیہ کا قول نقل کیا ہے، جسے شاہ صاحب کے حوالے میں "اسے ہمارے بعض متاخرین اصحاب نے اس حدیث کی روسے فتوئی دیا" کہہ کراسے متاخرین حفیہ کی طرف منسوب کردیا گیا، گویا شرح مشکوۃ کے حوالے سے بچھ کا بچھ بنادیا ہے۔

9:.....ثاہ صاحب نے ایک حوالہ علامہ شامیؓ کی رد الحتار سے نقل کیا ہے کہ



انہوں نے اس کومستحب کھا ہے۔ یہاں بھی شاہ صاحب نے نقل میں افسوس ناک تساہل پیندی سے کام لیا ہے۔

علامہ شامی گے نے ایک مسکلہ کے شمن میں حدیث جریذ قتل کر کے لکھا ہے کہ:

""اس مسکلہ سے اور اس حدیث سے قبر پر شاخ رکھنے کا
استخباب بطور انتباع کے اخذ کیا جاتا ہے اور اس پر قیاس کیا جاتا ہے
اس وغیرہ کی شاخیں رکھنے کو، جس کی ہمارے زمانے میں عادت
ہوگئ ہے اور شافعیہ کی ایک جماعت نے اس کی تصریح بھی کی ہے اور
پیداولی ہے بہ نسبت بعض مالکیہ کے قول کے، کہ ان قبروں سے عذا ب
پیداولی ہے بہ نسبت بعض مالکیہ کے قول کے، کہ ان قبروں سے عذا ب
کی تخفیف بہ برکت دست نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے تھی یا آپ صلی
اللہ علیہ وسلم کی دعاکی برکت سے، پس اس پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔"

علامہ شامی گی اس عبارت میں قبروں پر پھول ڈالنے کا استجاب کہیں ذکر نہیں کیا گیا، بلکہ بطورِ انتباع تھجور کی شاخ گاڑنے کا استخباب اخذ کیا گیا ہے، اور آس وغیرہ کی شاخیں گاڑنے کو اس پر قیاس کیا گیا ہے، اور اس کی علت بھی وہی ذکر کی ہے، جوام م توریشتی آئے بقول' لا طائل اور اہل علم کے نزدیک غیر معتبر ہے۔' پس جبکہ ہمارے انکہ اس علت کو رد کر چکے ہیں تو اس پر قیاس کرنا بھی مردود ہوگا۔

علامہ شامی ؓ نے بھی بعض شافعیہ کے فتوے کا ذکر کیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے ائمہا حناف میں سے کسی کا فتو کی علامہ شامی گوبھی نہیں مل سکا، اس سے انداز ہ کیا جاسکتا ہے کہ ہمارے ائمہ کے فتوے کے خلاف ایک غیر معتبر اور بے اثر تعلل پر قیاس کرنا کس حد تک معتبر ہوگا۔

ایک حوالہ شاہ صاحب نے شیخ عبدالغنی نابلسی کانقل کیا ہے۔ان کارسالہ' کشف النور' اس نا کارہ کے سامنے نہیں کہ اس کے سیاق وسباق پرغور کیا جاتا، مگراتی بات واضح ہے کہ علامہ شامی ہوں یا شیخ عبدالغنی نابلسیؒ، یا بار ہویں تیر ہویں صدی کے بزرگ، یہ سب کے سب ہماری طرح مقلد ہیں،اورمقلد کا کام اپنے امام متبوع کی تقلید کرنا ہے، پس اگر









علامه شامیٌ، شیخ عبدالغنی نابلسیٌ یا کوئی اور بزرگ ہمارے ائمہ کا فتو کا نقل کرتے ہیں تو سر آنکھوں پر، ورنہ حضرت امام ربانی مجد دالف ثاثی کے الفاظ میں یہی عرض کیا جاسکتا ہے: '' اینجا قول امام ابی حنیفہؓ وامام ابو یوسف ؓ وامام محمدؓ معتبر است، نیمل ابی بکرشبلی وابی حسن نوری۔'' (دفتر اول مکتوب:۲۲۲) ترجمہ:.....'' یہاں امام ابو صنیفہؓ، امام ابو یوسف ؓ اورامام محمدؓ کا قول معتبر ہے، نہ کہ ابو بکرشبلی اور ابوالحسن نور کا تمل۔''

٠١: .... جناب شاه صاحب نے اس ناکارہ کی جانب جوالفاظ منسوب فرمائے

ہیں، بینا کارہ ان سے بدمزہ نہیں، بقول عارف:

بدم گفتی و خر سندم عفاک الله نکو گفتی جواب تلخ می زیبد لب لعل شکر خارا غالبًا سنت ِنبوی صلی الله علیه وسلم کے عشق کی بیہ بہت ہلکی سزا ہے جو شاہ صاحب نے اس نا کارہ کودی ہے۔اس جرم عظیم کی سزا کم از کم اتنی تو ہوتی کہ بینا کارہ بارگاہِ معلیٰ میں عرض کرسکتا:

> بجرم عشق توام می کشند و غوغائیست تو نیز برسر بام آ که خوش تماشائیست

بہرحال اس ناکارہ کوتو اپنے جہل درجہل کا اقر ارواعتر اف ہے، اور' بتر زائم کہ گوئی' پر پوراوثوق واعتاد۔ اس لئے بیناکارہ جناب شاہ صاحب کی قندوشکر سے بدمزہ ہوتو کیوں ہو؟ لیکن بدادب ان سے بیع ض کرسکتا ہوں کداس ناکارہ نے تو بہت ہی مختا طالفاظ میں اس کو' خلاف سنت' کہا تھا (جس میں سنت ِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہ ہونے کے باوجود جوازیا استحسان کی گنجائش پھر بھی باقی رہ جاتی تھی )، اس پر تو جناب شاہ صاحب کی بارگاہ سے جہالت اور نابلد ہونے کا صلداس بھی مدان کوعطا کیا گیا، کین امام خطابی ، امام نور پشتی ، امام عینی ، جنہوں نے اس کو بے اصل ، منکر ، لاطائل ، غیر معتبر عند اہل ابعلم اور کیس بٹی فرمایا ہے ، ان کے الفاظ تو اس ناکارہ کے الفاظ کی نسبت بہت ہی سخت



m91

چې فېرست «ې



ہیں۔ سوال بیہ ہے کہ شاہ صاحب کی بارگاہ سے ان حضرات کو کس انعام سے نواز اجائے گا؟ اور پھر شاہ عبدالحق محدث دہلوئ جوان بزرگوں کو''ائمہ اہل علم وقد وہ شراحِ حدیث' کہہ کر خراج تحسین پیش کررہے ہیں اوران کی توثیق وتائید فرماتے ہیں ،ان کو کس خطاب سے نواز ا جائے گا؟ کیا خیال ہے ان حضرات کو' علم دین کی کتب احادیث وفقہ' کی پچھ خبرتھی ، یا یہ بھی شاہ صاحب کے بقول' سخت جہالت میں مبتلا' تھے؟

اا:.....اس بحث کوختم کرتے ہوئے جی جاہتا ہے کہ جناب شاہ صاحب کی خدمت میں دو ہزرگوں کی عبارت مدید کروں، جن سے ان تمام خلاف سنت امور کا حال واضح ہوجائے گا، جن میں ہم مبتلا ہیں۔

یملی عبارت شخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ الله کی ہے، وہ''شرح سفر السعادة''

مين لكھتے ہيں:

"بہت سے اعمال وا فعال اور طریقے جوسلف صالحین کے زمانہ میں مکر وہ و نالپندیدہ تھے وہ آخری زمانہ میں مستحسن ہوگئے ہیں۔ اور اگر جہال عوام کوئی کام کرتے ہیں تو یقین رکھنا چاہئے کہ بزرگوں کی ارواح طیبہ اس سے خوش نہیں ہوں گی، اور ان کے کمال و دیانت اور نور انبیت کی بارگاہ ان سے پاک اور منزہ ہے۔" (ص:۲۷۲) اور حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

''جب تک آدمی برعتِ حسنہ سے بھی، برعتِ سیدیہ کی طرح احتر از نہ کرے، اس دولت (انباعِ سنت) کی اُو بھی اس کے مشامِ جان تک نہیں پہنچ سکتی۔ اور بیہ بات آج بہت ہی دشوار ہے، کیونکہ پورا عالم دریائے بدعت میں غرق ہو چکا ہے، اور بدعت کی تاریکیوں میں آ رام پکڑے ہوئے ہے۔ کس کی مجال ہے کہ سی بدعت کے اٹھانے میں دم مارے، اور سنت کوزندہ کرنے میں لب بدعت کے اٹھانے میں دم مارے، اور سنت کوزندہ کرنے میں لب کشائی کرے۔ اس وقت کے اکثر علاء بدعت کورواج دینے والے کشائی کرے۔ اس وقت کے اکثر علاء بدعت کورواج دینے والے









اورسنت کومٹانے والے ہیں۔ جو بدعات پھیل جاتی ہیں تو مخلوق کا تعامل جان کران کے جواز بلکہ استحسان کا فتویٰ دے ڈالتے ہیں اور برعت کی طرف لوگوں کی راہ نمائی کرتے ہیں۔' (دفتر دوم کمتوب:۵۴) دعا کرتا ہوں کہ حق تعالیٰ شانہ ہم سب کو اتباعِ سنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی تو فیق عطافر مائے۔

قبروں پر پھول ڈالنابدعت ہے،''مسّلہ کی تحقیق''

روزنامہ جنگ ۱۱ رد مبر ۱۹۸۰ء کے اسلامی صفحہ میں راقم الحروف نے ایک سوال کے جواب میں قبروں پر پھول چڑھانے کو' خلاف سنت' ککھا تھا، تو قع نھی کہ کوئی صاحب جو' سنت' کے مفہوم سے آشنا ہوں، اس کی تردید کی زحمت فرما ئیں گے، مگر افسوس کہ شاہ تراب الحق صاحب نے اس کواپنے معتقدات کے خلاف سمجھاا ور ۱۹ رد تمبر کے جمعہ ایڈیشن میں اس کی پر جوش تردید فرمائی، اس لئے ضرورت محسوس کی گئی کہ اس مسئلہ پر دلائل کی روشی میں غور کیا جائے، چنا نچر راقم الحروف نے ۲ رجنوری ۱۹۸۱ء کے جمعہ ایڈیشن میں ' مسئلہ کی صاحب نے ۱۲ رجنوری کی اشاعت میں ' مسئلہ کی تحقیق کا جواب' پھر رقم فرمایا ہے، جہاں صاحب نے ۱۲ رجنوری کی اشاعت میں ' مسئلہ کی تحقیق کا جواب' پھر رقم فرمایا ہے، جہاں تک مسئلہ کی تحقیق کا جواب' پھر رقم فرمایا ہے، جہاں تک مسئلہ کی تحقیق کا جواب' پھر رقم فرمایا ہے، جہاں تک مسئلہ کی تحقیق کا تواب ' پھر رقم فرمایا ہے، جہاں تک مسئلہ کی تحقیق کا تعلق ہے جمال اللہ! میر کی سابق تحریبی اس کے لئے کافی وشافی ہے۔ تک مسئلہ کی تحقیق کا تعلق ہے جمالی تا ہم شاہ صاحب نے جو نئے تکاف اسٹا تھائے ہیں ، ذیل میں ان کا تجزیہ پیش کیا جاتا ہے۔

اصطلاح کی اہمیت پر توجہ نہیں فر مائی۔اس لئے اتنی بات مزید عرض کر دینا مناسب ہے کہ جب ہم کسی چیز کوسنت کہتے ہیں تو اس کے معنی یہ ہیں کہ ہم اسے آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات ِگرا می سے منسوب کرتے ہیں۔کسی الیسی چیز کوآنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات سے منسوب کرنا جائز نہیں جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ کی ہو،نہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی ترغیب دی ہو،نہ صحابہؓ وتا بعینؓ نے، جو اتباع سنت کے سب سے بڑے عاشق نے اس کی ترغیب دی ہو،نہ صحابہؓ وتا بعینؓ نے، جو اتباع سنت کے سب سے بڑے عاشق

ا:....لفظ 'سنت' كى وضاحت يهلي بهى كرچكا مول، مكرشاه صاحب نے اس



mam

چە**فىرىپ**دۇ

تھے، اس پڑمل کیا ہو، ہمارے زیر بحث مسئلہ میں شاہ صاحب بھی بیرثابت نہیں کر سکے کہ



آئخضرت سلی الله علیه وآله وسلم بنفس نفیس قبروں پر پھول چڑھاتے تھے یا یہ کہ آپ سلی الله علیه وآله وسلم نے امت کواس کی ترغیب دی ہے، یا صحابہ و تا بعین ؓ نے اس پر مل کیا ہو، یا ائمہ مجتهدین ؓ میں سے کسی نے قیاس واجتها دہی سے اس کے استحسان کا فتو کی دیا ہو۔ بیمسکلہ البتہ متاخرین کے زیر بحث آیا ہے اور بعض متاخرین شا فعیہ نے حدیث جرید سے اس کا استحسان فابت کرنے کی کوشش کی ہے، مگر محققین شا فعیہ وحفیہ و مالکیہ نے شدو مدسے ان کے استدلال کی تر دید کر دی ہے اور اسے بے اصل بدعت اور غیر معتبر عندا ہل العلم قرار دیا ہے، اگر شاہ صاحب بنظر انصاف غور فرماتے تو الی چیز کو جسے ائم محققین بدعت فرمارہ ہیں، اگر شاہ صاحب بنظر انصاف غور فرماتے کوالی خود تر اشیدہ بات کو آنخضرت صلی الله علیہ و آله وسلم کی ذات مقد سہ کی طرف منسوب کرنا شکین جرم ہے۔

۲:..... ہمارے شاہ صاحب نہ صرف پیر کہ اسے سنت کہہ کر آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف ایک غلط بات منسوب کر رہے ہیں بلکہ اس سے بڑھ کر تعجب کی بات میں ہے کہ انہوں نے قبروں پر پھول چڑھانے کوعقا کد میں شامل فر مالیا ہے، جبیبا کہ ان کے اس فقرے سے معلوم ہوتا ہے:

''حقیقت حال میہ ہے کہ اخبارات و رسائل میں ایسے استفسارات ومسائل کے جواب دیئے جائیں جس سے دوسروں کے جذبات مجروح نہ ہوں اوران کے معتقدات کوٹھیس نہ پہنچے۔''

شاہ صاحب کا مشورہ بجاہے مگر مجھے یہ معلوم نہیں تھا کہ کسی کے نزدیک قبروں پر پھول چڑھانا بھی دین حنفی کے معتقدات میں شامل ہے یا اس کو' خلاف سنت' کہنے سے اسلامی عقائد کی نفی ہوجاتی ہے۔ راقم الحروف نے اسلامی عقائد اور ملل وکل کی جن کتابوں کا مطالعہ کیا ہے، ان میں کہیں بھی یہ نظر سے نہیں گزرا کہ قبروں پر پھول چڑھانا بھی'' اہل سنت والجماعت' کے معتقدات کا ایک حصہ ہے۔ یہ تو میں شاہ عبدالحق محدث دہلویؓ سے قتل کر چکا ہوں کہ:''ایں شخن اصلے ندارد درصد رِ اول نبود۔'' یعنی اس کی کوئی اصل نہیں، اورصد رِ اول میں ساس کا کوئی وجود نہیں تھا۔ کیا میں شاہ تر اب الحق صاحب سے بدادب دریا فت کرسکتا









ہوں کہ قبروں پر چھول چڑھانا دینِ اسلام کے معتقدات میں کب سے داخل ہوا اور یہ کہ کیا شاہ صاحب کے معتقدات صدرِ اول کے خلاف ہیں کہ جس چیز کا صدرِ اول میں کوئی وجود ہی نہ تھا وہ ماشاء اللہ آئ شاہ صاحب کا جزوِ عقیدہ بن چکی ہے؟ قبروں پر پھول چڑھانے کو معتقدات میں داخل کر لینا افسوسنا ک غلو پہندی ہے اور پیغلو پہندی بدعت کا خاصہ ہے۔ ہوتا یہ ہے کہ بدعت رفتہ رفتہ ''سنت'' کی جگہ لیتی ہے اور پھر آگے بڑھ کر لوگوں کا جزوا کیان بن جاتی ہے اور لوگ اس بدعت کو بڑی عقیدت سے اسلام کا عظیم شعار سمجھ کر بجالاتے ہیں، اور جب اللہ تعالی کا کوئی بندہ اس بدعت کو بڑی عقیدت سے اسلام کی خالف کر رہا ہے۔ امام دارمی نے ہیں کہ بیشخص اسلام کی ایک سنت اور ایک عظیم شعار کی مخالف کر رہا ہے۔ امام دارمی نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کا ایک ارشاد نقل کیا ہے جو بدعت کی اس نفسیات کی حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کا ایک ارشاد نقل کیا ہے جو بدعت کی اس نفسیات کی تشریح کرتا ہے، وہ فرماتے ہیں:

''اس وقت تمہارا کیا حال ہوگا جب فتنہ بدعت تم کو ڈھا نک لے گا؟ بڑے اسی میں بوڑھے ہوجا کیں گے اور بچاسی میں بوڑھے ہوجا کیں گے اور بچاسی میں جوان ہوں گے، لوگ اسی فتنہ کوست بنالیں گے، اگراسے چھوڑا جائے تو لوگ کہیں گے سنت چھوڑ دی گئی۔ (اور ایک روایت میں ہے کہ: اگراس کی اصلاح کی کوشش کی جائے گی تو لوگ کہیں گے کہ سنت تبدیل کی جارہی ہے )۔ عرض کیا گیا کہ: یہ کب ہوگا؟ فرمایا: جب تمہارے علاء جاتے رہیں گے، جہلا کی کثرت ہوجائے گی، حرف خواں زیادہ ہوں گے مگر فقیہ کم، امراء بہت ہوں گے، امانت دار کم، آخرت کے ممل سے دنیا تلاش کی جائے گی اور غیردین کے دار کم، آخرت کے ممل سے دنیا تلاش کی جائے گی اور غیردین کے لئے فقہ کاعلم حاصل کیا جائے گا۔''

(مندداری ص:۳۱، باب تغیرالزمان، مطبوعه نظامی کانپور ۱۲۹۳هه) اس لئے شاہ صاحب اگر قبروں پر پھولوں کومغتقدات میں شامل کرتے ہیں تو بیہ وہی غلویسندی ہے جو بدعت کی خاصیت ہے اوراس کی اصلاح پر شاہ صاحب کا ناراض ہونا

O Com

m90

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com





وہی بات ہے جس کی نشاند ہی حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمائی ہے، حسب الله و نعم الوكيل!

س:.....مسئله کی تحقیق کے آخر میں میں نے شاہ صاحب کو توجه دلا فی تھی کہ قبروں کے پھولوں کو' خلاف سنت' کہنے کا جرم پہلی بار مجھ سے ہی سرز دنہیں ہوا، مجھ سے پہلے اکابر ائمہ اعلام اس کے بارے میں مجھ سے زیادہ سخت الفاظ استعال فرما چکے ہیں، اس لئے شاہ صاحب نے صرف مجھ ہی کو جاہل و نابلہ نہیں کہا، بلکہ ان اکابر کے حق میں بھی گتاخی کی ہے۔ حق پیندی کا تقاضا بیرتھا کہ میرے اس توجہ دلانے پرشاہ صاحب اس گستاخی سے تائب ہوجاتے اور بیمعذرت کر لیتے کہ انہیں معلوم نہیں تھا کہ پہلے اکابر بھی اس برعت کورد ؓ کر چکے ہیں لیکن افسوس کہ شاہ صاحب کواس کی تو فیق نہیں ہوئی ،البتہ میں نے ا پنے الفاظ میں نرمی اور کیک کی جوتشر ہے بین القوسین کی تھی اس کو غلط معنی پہنا کر مجھ سے سوال کرتے ہیں:

> الف:......''جبآپ كنز ديك پھولوں كا ڈالنا جائزيا مستحسن ہے یااس کے ہونے کی گنجائش ہے تواس موضوع پرطوفان بریا کرنے کی کیا ضرورت تھی؟''

جناب من! اس تشریح میں میں پھولوں کے جوازیا استحسان کا فتو کی نہیں دےرہا بلکہ اپنے پہلے الفاظ''خلاف سنت'' میں جونرمی اور کیک تھی اس کی تشریح کرتے ہوئے آپ کو مجھا نامقصودتھا کہآ ہے بھی اس کوعین' سنتے نبوی صلی اللہ علیہ وسلم' 'نہیں سمجھتے ہوں گے ، زیادہ سے زیادہ اس کے جوازیا استحسان ہی کے قائل ہوں گے، بیعقیدہ تو آپ کا بھی نہیں ہوگا کہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم قبروں پر پھول چڑھایا کرتے تھے، اس لئے آپ مير الفاظ'' خلاف سنت' ميں بيتاويل كر سكتے تھے كه گويٹمل سنت سے ثابت نہيں ،مگر ہم اس کوستحسن سمجھ کر کرتے ہیں، عین سنت سمجھ کرنہیں، مگر افسوس کہ آپ نے میری محتاط تعبیر کی کوئی قدر نہ کی، بلکہ فوراً اس کی تر دید کے لئے کمر بستہ ہو گئے اور بجائے علمی دلائل کے جمہیل و تحمیق کا طریقہ اپنایا۔ اب انصاف فرمایئے کہ طوفان کس نے بریا کیا، میں نے یا خود



چې فېرست «ې





آنجناب نے؟ اور جومل کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ ٌوتا بعینٌ سے ثابت نہ ہو،اس کوخلاف ِسنت لکھنے کو جناب کا پھلجڑی چھوڑ نے سے تعبیر کرنا بھی سوقیا نہ اور بازاری زبان ہے، جواہل علم کوزیب نہیں دیتی۔

اسی ضمن میں شاہ صاحب فرماتے ہیں:

ب:..... ' حیرت کی بات ہے کہ آپ اس امر کوخلافِ
سنت قرار دے رہے ہیں اور دوسری طرف آپ کواس میں جائز بلکہ
مستحب ہونے کی گنجائش نظر آتی ہے ، از راونوازش الیمی کوئی مثال
پیش فرما ئیں جس میں کسی امر کو باوجودخلاف سنت ہونے کے مستحب
قرار دیا گیا ہو''

گویا شاہ صاحب بیہ کہنا چاہتے ہیں کہ جو کام آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے ثابت نہیں وہ مستحب تو کیا جائز بھی نہیں۔اس لئے وہ مجھ سے اس کی مثال طلب فرماتے ہیں۔ جناب شاہ صاحب کی خدمت میں گزارش ہے کہ ہزاروں چیزیں ایسی ہیں جوخلاف سنت ہونے کے باوجود جائز ہیں۔مثلاً ترکی ٹوپی یا جناح کیپ سنت نہیں مگر جائز ہے، اور نماز کی نیت زبان سے کرنا خلاف سنت ہے، مگرفقہاء نے اس کو سنت کہنے گئو غلط ہوگا۔

ہم:.....آ فابسنت کے آگے بدعت کا چراغ بے نور ہوجا تا ہے، شاہ صاحب قبروں کے پھولوں کا کوئی ثبوت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ و تا بعین کے عمل سے پیش نہیں کر سکے، اور نہ میر ہے ان دلائل کا ان سے کوئی جواب بن پڑا جو میں نے اکابرائمہ سے اس کے بدعت ہونے پر نقل کئے تھے، اس لئے شاہ صاحب نے اس ناکارہ کی'' کتاب فہمی'' کی بحث شروع کردی۔ علامہ عینی کی ایک سطر کا جو ترجمہ میں نے نقل کیا تھا، شاہ صاحب اس کوفل کر کے لکھتے ہیں:

''راقم الحروف (شاہ صاحب) اہل علم کے سامنے اصل عربی عبارت پیش کررہا ہے اور انصاف کا طالب ہے کہ لدھیانوی



www.shaheedeislam.com



جلداول



صاحب نے اس عبارت کا مفہوم صحیح پیش کیا ہے بلکہ ترجمہ بھی درست کیا ہے بانہیں؟''

شاہ صاحب اپنے قارئین کو باور کرانا چاہتے ہیں کہ ایک ایسااناڑی آدمی جوعر بی کی معمولی عبارت کا مفہوم تک نہیں سمجھتا، بلکہ ایک سطری عبارت کا ترجمہ تک صحیح نہیں کرسکتا، اس نے بڑے بڑے اکا برکی جوعبارتیں قبروں پر پھول ڈالنے کے خلاف سنت ہونے پرنقل

کی ہیں،ان کا کیااعتبارہے؟ راقم الحروف کوعلم کا دعویٰ ہے نہ کتاب فہمی کا،معمولی طالب ہے،اور طالب علموں کی صف ِنعال میں جگہل جانے کوفخر وسعادت سمجھتا ہے:

گرچہاز نیکال نیم کیکن بہ نیکال بستہ ام در ریاض آفرنیش رشتهٔ گلدستہ ام گرشاہ صاحب نے اصل موضوع سے ہٹ کر بلاوجہ'' کتاب فنہی'' کی بحث شروع کردی ہے،اس لئے چندامور پیش خدمت ہیں:

اول:.....شاہ صاحب کو شکایت ہے کہ میں نے علامہ عینیؓ کی عبارت کا نہ مفہوم سمجھا، نہ ترجمہ تھے کیا ہے۔ میں اپنا اور شاہ صاحب کا ترجمہ دونوں نقل کئے دیتا ہوں، ناظرین دونوں کاموازنہ کر کے دیکھ لیں کہ میرے ترجمہ میں کیا سقم تھا۔

شاه صاحب كاترجمه:

''اوراسی طرح (اس کا بھی انکار کیا ہے) جوا کثر لوگ کرتے ہیں \_یعنی تر اشیاء مثلاً پھول اورسنریاں وغیرہ قبروں پرڈال دیتے ہیں \_ بیر پچھنہیں اور بے شک سنت گاڑنا ہے۔'' راقم الحروف کا ترجمہ:

''ای طرح جوفعل کها کٹر لوگ کرتے ہیں، یعنی پھول اور سبزہ وغیرہ رطوبت والی چیزیں قبروں پر ڈالنا، بیکوئی چیز نہیں (لیس بشی ) سنت اگر ہے تو صرف شاخ کا گاڑنا ہے۔''



چې فېرست «ې





اس امر سے قطع نظر کہ ان دونوں تر جموں میں سے کون ساسلیس ہے اور کس میں گنجلک ہے؟ کون سااصل عربی عبارت کے قریب تر ہے اور کون سانہیں؟ آخر دونوں کے مفہوم میں بنیادی فرق کیا ہے؟ دونوں سے یہی سمجھا جاتا ہے کہ شاخ کا گاڑنا تو سنت ہے مگر پھول اور سبزہ وغیرہ ڈالنا کوئی سنت نہیں، اس بیچ مدان کے ترجمہ میں شاہ صاحب کو کیا سقم نظر آیا؟ جس کے لئے وہ اہل علم سے انصاف طلی فرماتے ہیں۔

ووم:....اس عبارت ك آخرى جمله "وانما السنة الغوز" كالرّجمه موصوف نے يفرمايا: 'اور بيشك سنت گاڑنا ہے۔'' حالا نك عربي كے طالب علم جانتے ہيں كه ''انـمـا' كا لفظ حصر کے لئے ہے، جو بیک وقت ایک شے کی نفی اور دوسری شے کے اثبات کا فائدہ دیتا ہے۔اسی حصر کےاظہار کے لئے راقم الحروف نے بیز جمہ کیاہے کہ:''سنت اگر ہے تو صرف شاخ کا گاڑنا ہے۔' جس کا مطلب یہ ہے کہ پھول اور سبزہ وغیرہ تر اشیاء ڈالنا کوئی سنت نہیں، صرف شاخ کا گاڑناسنت ہے۔ لیکن شاہ صاحب"انما" کا ترجمہ ' بے شک' فرماتے ىيں ـسيحاناللّٰدوبجهـه!اورلطف بيركهالٹاراقم الحروف كوڈانٹتے ہيں كەتۋىنے ترجمەغلط كيا ہے۔ سوم:....جس عبارت کا میں نے ترجم نقل کیا تھا، شاہ صاحب نے اس کے ماقبل و مابعد کی عبارت بھی نقل فر مادی۔حالا نکہاس کو'' قبروں پر پھول'' کے زیر بحث مسلہ ہے کوئی تعلق نہیں تھا، کیکن ان سے افسوسنا ک تسامح بیہ واکہ انہوں نے "و کے ذالک ما يفعله اكثر الناس" ـ لكرآخرعبارت "فافهم" تك كوامام خطا في كي عبارت مجهليا ہے، حالانکہ بیامام خطائی کی عبارت نہیں، بلکہ علامہ عینی کی عبارت ہے۔امام خطائی کا حوالہ انہوں نے صرف''وضع الیاب الجرید'' کے لئے دیا ہے۔ حدیث کے سی طالب علم کے سامنے بیعبارت رکھ دیجئے اس کا فیصلہ یہی ہوگا کیونکہ اول تو ہرمصنف کا طرزِ نگارش متاز ہوتا ہے،امام خطا کی جو چوتھی صدی کے خض ہیں ان کا پیطر زِتحریر ہی نہیں، بلکہ صاف طور پر پیعلامہ عینی کا اندازِ نگارش ہے۔علاوہ ازیں امام خطائی کی معالم انسنن موجود ہے،جن جن حضرات نے امام خطائی کا حوالہ دیا ہے وہ''معالم''ہی سے دیا ہے،شاہ صاحب تھوڑی سی زحمت اس کے دیکھنے کی فر مالیتے تو انہیں معلوم ہوجا تا کہ امام خطائی نے کیا لکھا ہے اور





حِلداوْل



حافظ عینی ی نے ان کا حوالہ کس حد تک دیا ہے؟ ان تمام امور سے قطع نظر کرتے ہوئے اگر "و کے ذالک ما یفعلہ اکثر الناس ..... الخ. "کی عبارت کو "ان کر الخطابی "کے تحت داخل کیا جائے (جیسا کہ شاہ صاحب کوخوش فہی ہوئی ہے) تو عبارت قطعی بے جوڑ بن جاتی ہے، شاہ صاحب ذرا مبتداو خبر کی رعایت رکھ کراس عبارت پرایک بار پھر غور فر مالیں اور حدیث کے کسی طالب علم سے بھی استصواب فر مالیں۔

چہارم:..... یہ تو شاہ صاحب کے جائزہ کتاب بنمی کی بحث تھی،اب ذراان کے ''صحیح تر جمہ'' پربھی غور فر مالیا جائے۔

حافظ عینی کی عبارت ہے:

"ومنها انه قیل هل للجرید معنی یخصه فی الغرز علی القبر لتخفیف العذاب؟ والجواب انه لا معنی یخصه بل المقصود ان یکون ما فیه رطوبة من ای شجر کان ولهذا انکر الخطابی ومن تبعه وضع الیاس الجرید." شاه صاحب اس کار جمه یول کرتے ہیں:

''اس حدیث ہے متعلق مسائل میں سے یہ بھی ہے کہ بعض حضرات یہ دریافت کرتے ہیں کہ تخفیف عذاب کے لئے قبر پر خصوصی طور پرشاخ ہی کا گاڑنا ہے؟

توجواب بیہ کے کہ شاخ کی کوئی خصوصیت نہیں، بلکہ ہروہ چیز جس میں رطوبت ہومقصود ہے۔ خطائی اور ان کے تبعین نے خشک شاخ کے قبر پررکھنے کا انکار کیا ہے .....الخے''

شاہ صاحب کا بیر جمہ کس قدر پُر لطف ہے؟ اس کا اصل ذا کقہ تو عربی دان ہی اٹھا سکتے ہیں! تاہم چندلطیفوں کی طرف اشارہ کرتا ہوں ۔

الف: ....علامه عینی نے اس حدیث سے متعلقہ احکام ومسائل ص: ۸۷۳ سے مصن کے اس مدیث سے متعلقہ احکام ومسائل ص: ۸۷۳ سے مصن کے ہیں ،اور صدید میں استنہاط الاحکام "کے عنوان سے بیان فرمائے ہیں ،اور

چې چېرست د







ص: ٨٧٨ يه ص : ٩ ٨٦ تك "الاسئلة والاجوبة" كا عنوان قائم كركاس حديث مے متعلق چندسوال وجواب ذکر کئے ہیں۔انہیں میں سے ایک سوال وجواب وہ ہے جوشاہ صاحب نے فقل کیا ہے۔آپ "منھا" کا ترجمہ فرماتے ہیں: "اس حدیث سے متعلقہ مسائل میں سے پیھی ہے۔' شاہ صاحب غور فرمائیں کہ کیا یہاں' صدیث کے مسائل' ذکر کئے جارہے ہیں...؟

ب :..... تخضرت صلى الله عليه وسلم في معذب قبرول ير وجريد انصب فر ما في تقى ، اور''جرید' شاخِ خر ما کوکہا جاتا ہے۔علامہ عینی ؒ نے جوسوال اٹھایا وہ بیتھا کہ کیا شاخِ تھجور میں کوئی الیی خصوصیت ہے جو د فع عذاب کے لئے مفید ہے، جس کی وجہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے نصب فرمایا؟ یا پیر مقصود ہر درخت کی شاخ سے حاصل ہوسکتا تھا؟ علامہ عینیؓ جواب دیتے ہیں کہ نہیں! شاخ تھجور کی کوئی خصوصیت نہیں، بلکہ مقصود بیرہے کہ تر شاخ ہو، خواه کسی درخت کی ہو۔ بیتو تھاعلامہ عینی کا سوال وجواب، ہمارے شاہ صاحب نے سوال و جواب كامد عانهين سمجها، اس كئے شاہ صاحب سوال وجواب كاتر جمه يوں كرتے ہيں:

> '' بعض حضرات بيدريافت كرتے ہيں كەتخفىف عذاب كے لئے قبر يرخصوصى طور يرشاخ ہى كا گاڑنا ہے؟

تو جواب یہ ہے کہ شاخ میں کوئی خصوصیت نہیں بلکہ ہروہ

چزجس میں رطوبت ہو،مقصود ہے۔''

اگرشاه صاحب نے مجمع البحاریا لغت حدیث کی کسی اور کتاب میں''جرید'' کا ترجمه دیچه لیا ہوتا پاشا ہ عبدالحق محدث دہلوئ کی شرح مشکلو ۃ سےاس حدیث کا ترجمہ ملاحظہ فر مالیا ہوتا تو ان کوعلامہ عینیؓ کےسوال و جواب کے بیجھنے میں الجھن پیش نہ آتی ، اور وہ بیہ ترجمه نەفر ماتے۔

اورا گرشدت مصروفیت کی بنایرانہیں کتابوں کی مراجعت کا موقع نہیں ملاتو کم از هم اتني بات يرتوغورفر ماليتے كه اگر علامه عينيٌ كا مدعا بيه ہوتا كه شاخ كى كوئي خصوصيت نہيں بلکہ ہررطوبت والی چیز ہے بیمقصد حاصل ہوجا تا ہے توا گلے ہی سانس میں وہ پھول وغیرہ









حِلداوَل



ڈالنےکو''لیس بنٹی''' کہہ کراس کی نفی کیوں کرتے؟ ترجمہ کرتے ہوئے تو بیسو چناچا ہے تھا کہ علامہؓ کے بیدونوں جملے آپس میں ٹکرا کیوں رہے ہیں؟

ج: ..... چونکه شاہ صاحب کے خیالِ مبارک میں علامہ عینی شاخ کی خصوصیت کی نفی کر کے ہر رطوبت والی چیز کو مقصود قرار دے رہے ہیں،اس لئے انہوں نے علامہ گی عبارت سے "من ای شجو کان"کا ترجمہ ہی غائب کردیا۔

د:.....پرعلامه عینیؒ نے ''وله انکو الخطابی'' کههکراپنے سوال وجواب پر تفریع پیش کی تھی، شاہ صاحب نے ''له نا''کا ترجمہ بھی حذف کر دیا، جس سے اس جمله کا ربط ہی ماقبل سے کٹ گیا۔

ہ:..... "و كذالك ما يفعله اكثر الناس " عملامة عنی في اس سوال وجواب كى دوسرى تفريع ذكر فر مائی تھى ، ہمارے شاہ صاحب نے اسے امام خطائی كے انكار كے تحت درج كركة جمه يوں كرديا: "اوراسى طرح اس كا بھى انكاركيا ہے جوا كثر لوگ كرتے ہيں ـ " اس ترجمه ميں "اس كا بھى انكاركيا ہے "كے الفاظ شاہ صاحب كا خودا پنااضا فد ہے ـ

و: ....علامه عینی نے قبرول پر پھول وغیرہ ڈالنے کو' کیس بشی'' (پیکوئی چیز نہیں) کہہ کرفر مایا تھا: ''انسما السنة الغوز'' یعنی سنت صرف شاخ کا گاڑنا ہے۔''اس پر ایک اعتراض ہوسکتا تھا، اس کا جواب دے کراس کے آخر میں فرماتے ہیں: ''ف فہم'' جس میں اشارہ تھا کہ اس جواب پر مزید سوال وجواب کی گنجائش ہے۔ گر ہمارے شاہ صاحب چونکہ یہ سب کچھامام خطائی کے نام منسوب فرمارہ ہیں، اس لئے وہ بڑے جوش سے فرماتے ہیں:

'' پھربے جارے خطابی نے بحث کے اختیام پر''فافھم'' کے لفظ کا اضافہ بھی کیا مگر افسوس کہ مولا نا صاحب موصوف نے اس طرف توجہ نہ فر مائی۔''

ینا کارہ، جناب شاہ صاحب کے توجہ دلانے پر مشکر ہے، کاش! شاہ صاحب خود بھی توجہ کی زحمت فرمائیں کہ وہ کیا سے کیا سمجھا ورلکھ رہے ہیں۔



(r+r)

چې فېرست «ې



شایدعلامه بینی گاید"فافهم" بھی الہامی تھا، حق تعالی شانہ کومعلوم تھا کہ علامہ بینی گاید دھارہ شانہ کو معلوم تھا کہ علامہ بینی کے ، اس کے ۵۴۵ سال بعد ہمارے شاہ صاحب، علامہ کی اس عبارت کا ترجمہ فرمائیں گے، اس کئے ان سے "فسافهم" کالفظ کھوادیا، تا کہ شاہ صاحب، علامہ کی اس وصیت کو پیش نظر رکھیں اوران کی عبارت کا ترجمہ ذراسوچ ہیں جھ کر کریں۔

پنجم: سُنه کتاب فہمی'' اور''صحیح ترجمہ'' کے بعد اب شاہ صاحب کے طریق استدلال پر بھی نظر ڈال لی جائے ، موصوف نے علامہ عینیؓ کی مندرجہ بالاعبارت سے چند فوائداس تمہید کے ساتھ اخذ کئے ہیں:

> ''نہ کورہ بالا ترجمہ سے لدھیانوی صاحب کی کتاب فہی اور طریق استدلال کا اندازہ ہوجائے گا۔لیکن ناظرین کے لئے چند امور درج ذیل ہیں۔''

> > ا:....شاه صاحب نمبر: الصحت لكصة بين:

''شاخ لگا ناہی مسنون نہیں اس چیز کوتر ہونا جاہئے۔لہذا خشک چیز کالگا نامسنون نہیں،البتہ شاخییں سبز اور پھول تر ہونے کے باعث مسنون ہیں۔''

چول ڈالنے کامسنون ہونا علامہ عینی کی عبارت سے اخذ کیا جارہا ہے، جبکہ ان

کی عبارت کا ترجمہ خود شاہ صاحب نے بید کیا ہے:

''اوراسی طرح اس کا بھی انکار کیا ہے جوا کثر لوگ کرتے ہیں بعنی تراشیاء مثلاً پھول اور سبزیاں وغیرہ قبروں پرڈال دیتے ہیں بیر پچھنیں اور بے شک سنت گاڑنا ہے۔''

پھول اور سبزہ وغیرہ تر اشیاء قبر پر ڈالنے کو علامہ عینی ٔ خلافِ سنت اور لیس بشی کفر ماتے ہیں، کیکن شاہ صاحب کا اچھوتا طریق استدلال اس عبارت سے پھولوں کا مسنون ہونا نکال لیتا ہے۔ شاید شاہ صاحب کی اصطلاح میں''لیس بشی'' ( کیچھ نہیں، کوئی چیز نہیں) کے معنی ہیں:''مسنون چز''۔









۲:....شاه صاحب کافائده نمبر: ۱۲سے بھی زیاده دلچیپ ہے کہ:

د'وضع لیعنی ڈالنا مسنون نہیں بلکہ غرز لیعنی گاڑنا مسنون
ہے، اور خطابی نے انکار پھولوں اور سبزیوں کے ڈالنے کا کیا ہے نہ

کہ گاڑنے کا جیسا کہ اگلی عبارتوں سے ظاہر ہے، اس طرح دو بنیادی
اشیاء مسنون ہیں ایک تورطب ہونا دوسرے غرز''

شاہ صاحب کی پریشانی یہ ہے کہ علامہ عینی (اور شاہ صاحب کے بقول امام خطابی ) تو پھولوں کے ڈالنے کولیس بشی اور غیر مسنون فرما رہے ہیں، اور شاہ صاحب کو بہر حال پھولوں کا مسنون ہونا ثابت کرنا ہے، اس لئے اپنے مخصوص انداز استدلال سے ان کے قول کی کیا خوبصورت تاویل فرماتے ہیں کہ خطابی کے بقول پھولوں کا ڈالنا تو مسنون نہیں، ہاں!ان کا گاڑناان کے نزد یک بھی مسنون ہے۔ اللہ الصمد!

شاه صاحب نے کرنے کوتو تاویل کردی کیکن اول توینہیں سوچا کہ ہماری بحث بھی تو پھولوں کے ڈالنے ہی سے متعلق ہے، اوراس کا غیرمسنون ہونا جناب نے خود ہی رقم فرمادیا، پس اگراس نا کارہ نے قبر پر پھول ڈالنے کوخلاف سنت کہا تھا تو کیا جرم کیا...؟

پھراس پر بھی غور نہیں فرمایا کہ جو حضرات اولیاء اللہ کے مزارات پر پھول ڈال کر آتے ہیں، وہ تو آپ کے ارشاد کے مطابق بھی خلاف سنت فعل ہی کرتے ہیں، کیونکہ سنت ہونے کے لئے آپ نے دو بنیادی شرطیں تجویز فرمائی ہیں، ایک اس چیز کا رطب لیعنی تر ہونا، اور دوسرے اس کا گاڑنا، نہ کہ ڈالنا۔

پیراس پربھی غور نہیں فرمایا کہ قبر پرگاڑی تو شاخ جاتی ہے، پھولوں اور سبزیوں کو قبر پرکون گاڑاس پر بھی غور نہیں فرمایا کہ قبر پرگاڑی تو بیں، پس جب پھولوں کا گاڑ ناعاد ہ تقریب کا گاڑانا عاد ہوئی نہیں اور نہ کو کی ان کو گاڑتا ہے اور خود ہی شاہ صاحب بھی کھورہے ہیں کہ کسی چیز کا قبر پرگاڑنا سنت ہے، ڈالنا سنت نہیں تو جنا ب کے اس فقرے کا آخر کیا مطلب ہوگا کہ:

رگاڑنا سنت ہے، ڈالنا سنت نہیں تو جنا ب کے اس فقرے کا آخر کیا مطلب ہوگا کہ:

د خطا بی نے انکار پھولوں اور سبزیوں کے ڈالنے کا کیا

ئىكەگاڭىنىكا"



چې فهرست «نې





کیاکسی ملک میں شاہ صاحب نے قبروں پر پھولوں کے گاڑنے کا دستورد یکھا سنا بھی ہے؟ اور کیا یہ ممکن بھی ہے؟ اگر نہیں تو بار بارغور فرما ہے کہ آخر آپ کا یہ فقرہ کوئی مفہوم محصل رکھتا ہے؟

پھرجیسا کہ اوپرعرض کیا گیا شاہ صاحب میں اری باتیں امام خطائی سے زبردتی منسوب کررہے ہیں، ورنہ امام خطائی کی عبارت میں پھولوں کے گاڑنے اورڈ النے کی''باریک منطق''کا دوردور کہیں پینہ ہیں۔ مناسب ہے کہ یہاں امام خطائی کی اصل عبارت پیش خدمت کروں، شاہ صاحب اس پرغور فرمالیں، حدیث 'جرید''کی شرح میں امام خطائی کھتے ہیں:

"واما غرسه شق العسيب على القبر وقوله (لعله يخفف عنه ما ما لم يبسا) فانه من ناحية التبرك باثر النبى صلى الله عليه وسلم و دعائه بالتخفيف عنهما و كانه صلى الله عليه وسلم جعل مدة بقاء النداوة فيهما حدا لما وقعت به المسئلة من تخفيف العذاب عنهما وليس ذالك من اجل ان في الجريد الرطب معنى ليس في اليابس والعامة في كثير من البلدان تفرش الخوص في اليابس والعامة في كثير من البلدان تفرش الخوص في قبور موتاهم واراهم ذهبوا الى هذا وليس لما تعاطوه من ذالك وجه، والله اعلم!" (معالم النن ج:ا ص:٢٠،١٩)

ربیمہ بست رہا مسرے کا الد میں تخفیف ہو چیر کر قبر پرگاڑ نااور یہ فرمانا کہ: ''شاید کہ ان کے عذاب میں تخفیف ہو جب تک کہ بیشاغیں خشک نہ ہوں۔'' تو یہ تخفیف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اثر اور آپ کی دعائے تخفیف کی برکت کی وجہ سے ہوئی، اور ایسا لگتا ہے کہ آپ نے جوان قبروں کے قق میں تخفیف عذاب کی دعا کی تھی ان شاخوں میں تری باقی رہنے کی مدت کوائی تخفیف کے لئے حدمقرر کر دیا گیا تھا، اور اس تخفیف کی یہ وجہ نہیں تھی کہ مجبور کی تر









شاخ میں کوئی ایسی خصوصیت یائی جاتی ہے جو خشک میں نہیں یائی جاتی ،اور بہت سے علاقوں کے عوام اپنے مردوں کی قبروں میں تھجور کے بیتے بچھادیتے ہیں اور میراخیال ہے کہوہ اس کی طرف گئے ہیں ( کہ تر چیز میں کوئی الیی خصوصیت یائی جاتی ہے جو تخفیف عذاب کے لئے مفید ہے) حالانکہ جوعمل کہ بیلوگ کرتے ہیں اس کی کوئی اصل نہیں، واللّٰداعلم!''

٣:....شاه صاحب نے تیسراافا دہ عینی کی عبات سے بیا خذ کیا ہے: '' قبروں پر پھول ڈ النے کا سلسلہ کوئی نیانہیں ، بلکہ خطا کی ً کے زمانہ سے چلا آتا ہے، اور پیجمی نہیں کہ بعض لوگ ایبا کرتے ہوں بلکہ خطابی کا بیان ہے کہ بیٹعل'' اکثر الناس'' کا ہے۔''

شاہ صاحب اس کلتہ آفرینی سے بیٹابت کرنا جاہتے ہیں کہ خطائی کے زمانے سے قبروں پر پھول چڑھانے پر سوادِ اعظم کا اجماع ہے، اور اس'' اجماع'' کے خلاف لب کشائی کرنا گویاالحاد وزندقہ ہے،جس سے سوادِ اعظم کے معتقدات کوشیس بینچی ہے، مگر قبلہ شاہ صاحب اس تکتہ آفرین سے پہلے مندرجہ ذیل امور پرغور فر مالیتے تو شاید انہیں اینے طرز استدلال پرافسوس ہوتا۔

اولاً:.....وہ جس عبارت پراینے اس نکتہ کی بنیاد جمارہے ہیں، وہ امام خطافی کی نہیں بلکہ علامہ مینٹ کی ہے، اس لئے قبروں پر پھول چڑھانے کوامام خطائی کے زمانہ کے ''اکثر الناس'' کافعل ثابت کرنا بنا الفاسد علی الفاسد ہے، ہاں! یوں کہئے کہ امام خطا کی کے زمانہ کے''عوام''مردے کی قبر میں تھجور کے تریتے بچھایا کرتے تھے،علامہ عینی کے زمانے تک پیسلسلہ تھجور کے بتوں سے گز رکر پھول چڑھانے تک بینج گیا۔

ثانيًا:.... جب سے ميسلسلة وام ميں شروع ہواات وقت سے علمائے امت نے اس برنکیر کاسلہ بھی شروع کر دیا۔خطائی نے ''اس کی کوئی اصل نہیں'' کہد کراس کے بدعت <u> ہونے کا اعلان فر مایا اور علامہ پینی ًنے '' کیس بشی''' کہہ کراس کوخلا ف ِسنت قرار دیا۔ کاش!</u>









کہ جناب شاہ صاحب بھی حضرات علائے امت کے نقش قدم پر چلتے ،اور عوام کے اس فعل کو بے اصل اور خلاف سنت فرماتے۔ بہر حال اگر جناب شاہ صاحب خطائی یا عینی گئے نامے نام کے زمانے کے عوام کی تقلید فرمارہے ہیں تو اس ناکارہ کو بحول اللہ وقوتۃ اکا برعلائے امت اور ائمہ دین کے نقش قدم پر چلنے کی سعادت حاصل ہے اور وہ امام خطائی اور علامہ عینی کی طرح اس عامیانہ فعل کے خلاف سنت ہونے کا اعلان کر رہا ہے۔ جناب شاہ صاحب کواگر تقلید عوام پر فخر ہے تو یہ بھی مدان ،ائمہ دین کے اتباع پر نازاں ہے اور اس پر شکر بجالاتا ہے ، بیا پناا پنا فیب ہے کسی کے جھے کیا آتا ہے ،

ہر کسے را بہر کارے ساختند

ثالاً: ..... جناب شاہ صاحب نے علامہ عینی کی عبارت خطائی کی طرف منسوب کر کے بیسراغ تو نکال لیا کہ پھولوں کا چڑھا نا خطائی کے زمانہ سے چلا آتا ہے، کاش! وہ کہیں سے بیجی ڈھونڈ لاتے کہ چوتھی صدی (خطائی کے زمانہ) کے عوام نے جو بدعتیں ایجاد کی ہوں وہ چود ہویں صدی میں نہ صرف ' سنت' 'بن جاتی ہیں بلکہ اہل سنت کے عقائد وشعار میں بھی ان کو جگہ مل جاتی ہے ، اناللہ وانا الیہ راجعون!

جناب شاہ صاحب نے اگر میرا پہلامضمون پڑھا ہے تو امام شہید گاارشاد بھی ان
کی نظر سے گزرا ہوگا جو امام ربانی مجد دالف ثائی نے فقا و کی غیاثیہ سے نقل کیا ہے کہ متاخرین
(جن کا دور چوتھی صدی سے شروع ہوتا ہے ) کے استحسان کو ہم نہیں لیتے ۔غور فرما ہے جس
دور کے اکابر اہل علم کے استحسان سے بھی کوئی سنت ثابت نہیں ہوتی، شاہ صاحب اس
زمانے کے عوام کی ایجاد کر دہ بدعات کو' سنت' فرمار ہے ہیں اور اصرار کیا جار ہا ہے کہ ان
بدعات کے بارے میں اس زمانے کے اکابر اہل علم نے خواہ کچھ ہی فرمایا ہو ہمیں اس کے
بدعات کے بارے میں اس زمانے کے اکابر اہل علم نے خواہ کچھ ہی فرمایا ہو ہمیں اس کے
سے کی ضرورت نہیں، چونکہ صدیوں سے عوام اس بدعت میں ملوث ہیں، لہذا اس کوخلا ف
سنت کہنا روانہیں ۔ میں نہیں سمجھتا کہ اس' لا جواب منطق'' سے شاہ صاحب نے اپنے ضمیر کو
کیسے مطمئن کرلیا۔

رابعاً:..... بهارے شاہ صاحب تو امام خطا کی ّ کے زمانے کے عوام کو بطورِ حجت و





دلیل پیش فرمار ہے ہیں اورعلمائے امت کی نکیر کے علی الرغم ان کے فعل سے سند پکڑر ہے ہیں۔آ یئے! میں آپ کواس سے بھی دوصدی پہلے کے''عوام'' کے بارے میں اہل علم کی رائے بتا تا ہوں۔

صاحب درمخارنے باب الاعتکاف سے ذرایہلے پیمسکلہ ذکر کیا ہے کہ اکثر عوام جومُر دوں کے نام کی نذرونیاز مانتے ہیں اور اولیاء الله کی قبور پررویے پیسے اور شمع، تیل وغیرہ کے چڑھاوےان کے تقرب کی غرض سے چڑھاتے ہیں، یہ بالا جماع باطل وحرام ہے، اِلاَّ ید کہ فقراء برصرف کرنے کا قصد کریں۔اس ضمن میں انہوں نے ہمارے امام محمد بن الحن الشيباني مدون مذهب نعماني رحمة الله عليه (التوفي ١٨٩هه) كاارشاد قل كيا ہے:

> "ولقد قال الامام محمد لو كانت العوام عبيدى لاعتقتهم واسقطت ولائي وذالك لانهم لا يهتدون فالكل بهم يتغيرون."

> ترجمه:..... "اورامام حُدِّ نے فرمایا که اگرعوام میرے غلام ہوتے تو میں ان کوآ زاد کردیتا اور ان کوآ زاد کرنے کی نسبت بھی اپنی طرف نہ کرتا کیونکہ وہ ہدایت نہیں یاتے ،اس لئے ہر شخص ان سے عارکرتاہے۔''

> > علامه شامی اس کے حاشیہ میں لکھتے ہیں:

''اہل فہم برخفی نہیں کہ امائم کی مراداس کلام سے عوام کی مٰدمت کرنااورا بنی طرف ان کی کسی قتم کی نسبت سے دوری اختیار کرنا ہے،خواہ ولاً (نسبت آزادی) کے ساقط کرنے سے ہو، جو تطعی طوریر ثابت ہے اوراس اظہار برأت كاسببعوام كاجہل عام ہے، اوران کا بہت سے احکام کوتبدیل کردینا،اور باطل وحرام چیزوں کے ذرایعہ تقرب حاصل کرنے کی کوشش کرنا۔ پس ان کی مثال انعام کی سی ہے کہ اعلام وا کا بران سے عار کرتے ہیں ،اوران عظیم شناعتوں سے













برأت كااظهاركرتے ہيں.....

یام محر آوردیگراعلام و کابر برائت کاافہ الم محر آوردیگراعلام محر آوردیگراعلام و کابر برائت کاا ظہار فرماتے ہیں، کیکن اس کے دوصدی بعد کے عوام کی بدعات ہمارے شاہ صاحب کے لئے عین دین بن جاتی ہیں اور بڑے اظمینان کے ساتھ فرماتے ہیں کہ پھول چڑھانے کا سلسلہ تو امام خطائی کے دور سے چلاآ تا ہے، اور ینہیں سوچتے کہ بیروہی عوام ہیں جن کے جہل عام اور تغیرا حکام کی شکوہ شخی ہمارے اعلام واکا برکرتے چلے آئے ہیں۔

میاس ناکارہ کے مضمون پرشاہ صاحب کی تقیدات کے چند نمونے قارئین کی خدمت میں پیش کئے گئے ہیں، جن سے اندازہ ہوجا تا ہے کہ شاہ صاحب اوران کے ہم ذوق حضرات بدعات کی ترویج واشاعت کے لئے کیسی کیسی تاویلات ایجاد فرماتے ہیں۔ حق تعالی شانہ سنت کے نور سے ہمارے دل و دماغ اور روح وقلب کو منور فرما ئیں اور بدعات کی ظلمت ونحوست سے اپنی پناہ میں رکھیں۔

## آخرت کی جزاوسزا

بروزِ حشر شفاعت ِمحمدی کی تفاصیل ....

س..... بروزِ محشر شفاعت ِ امت ِ محمدی کی تفاصیل کیا ہیں؟

ح....ان تفصیلات کوقلمبند کرنے کے لئے توایک دفتر چاہئے ، مختصریہ ہے کہ شفاعت کی گئ صورتیں ہوں گی۔

اول: ..... شفاعت کرئی: پیصرف آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص ہے۔ قیامت کے دن جب لوگوں کا حساب و کتاب شروع ہونے میں تأخیر ہوجائے گی تو لوگ نہایت پریشان ہوں گے، لوگ کہیں گے کہ چاہے ہمیں دوزخ میں ڈال دیا جائے مگر اس پریشانی سے نجات مل جائے، تب لوگ اپنے علاء سے اس مسئلہ کاحل دریافت کریں گے، علاء کرام کی طرف سے فتوئی دیا جائے گا کہ اس کے لئے کسی نبی کی شفاعت کرائی جائے، الوگ علیہ السلام، موسی علیہ جائے، الوگ علیہ السلام، موسی علیہ السلام، موسی علیہ حائے ، الوگ علیہ السلام، موسی علیہ



(r+q)

المرسف المرس





السلام اورسیّدناعیسیٰ علیه السلام کے پاس جائیں گے مگرییسب حضرات معذرت کریں گے اوراسیّ بعدوالے نبی کا حوالہ دیتے جائیں گے۔

مند ابوداؤ دطیالسی (ص:۳۵۳مطبوعه حیدرآ باد دکن) کی روایت میں ہے که سید نا عیسیٰ علیہ السلام شفاعت کی درخواست کرنے والوں سے فر مائیں گے:

'' یہ بتاؤ!اگر کسی برتن پرمهر لگی ہوئی ہوتو جب تک مهر کونه کھولا جائے اس برتن کے اندر کی چیز نکالی جاسکتی ہے؟'' وہ عرض کریں گے:نہیں!

آپُفرمائيں گے کہ:

· ' پیر محرصلی الله علیه وسلم آج یهان تشریف فرما ہیں ، ان

کی خدمت میں حاضری دو۔''

الغرض حضرت عیسیٰ علیه السلام آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضری کا مشورہ دیں گے، اور پھرلوگ آپ صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں درخواست کریں گے، آپ ان کی درخواست قبول فر ما کر شفاعت کے لئے ''مقام محمود'' پر کھڑے ہوں گے اور حق تعالیٰ شانہ آپ کی شفاعت قبول فر مائیں گے، یہ شفاعت کبری کہلاتی ہے، کیونکہ اس سے

یں ہے۔ تمام امتیں اور تمام اولین وآخرین مستفید ہوں گے اور سب کا حساب شروع ہوجائے گا۔ دوم:..... بعض حضرات، آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت سے بغیر حساب

کے جنت میں داخل کئے جائیں گے۔

سوم:....بعض لوگ جواپنی برعملی کی وجہ سے دوزخ کے مستحق تھے، ان کو بغیر عذاب کے جنت میں داخل کیا جائے گا، بیشفاعت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کواور آپ گے طفیل میں دیگر مقبولانِ الٰہی کونصیب ہوگی۔

چہارم: ..... جو گناہ گار دوزخ میں داخل ہوں گے ان کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم، حضرات انبیاء کرام علیہم السلام، حضرات ملائکہ اور اہل ایمان کی شفاعت سے جنت میں داخل کیا جائے گا۔ان سب حضرات کی شفاعت کے بعد حق تعالی شانہ تمام اہل لا إللہ الا



حِلداوْل



الله کو دوزخ سے نکال لیں گے (بیہ گویا ارحم الراحمین کی شفاعت ہوگی)، اور دوزخ میں صرف کا فرباقی رہ جائیں گے۔

پنجم:....بعض حضرات کے لئے جنت میں بلندی درجات کی شفاعت ہوگی۔ عشم:....بعض کافروں کے لئے دوزخ میں تخفیف عذاب کی شفاعت ہوگی۔ ان تمام شفاعتوں کی تفصیلات احادیث شریفہ میں وارد ہیں۔

خداکے فیصلہ میں شفاعت کا حصہ

س.....اگر شفاعت فیصلے پراثر انداز نہیں ہوسکتی تو اس کا فائدہ معلوم نہیں اوراگریہ فیصلے پر اثر انداز ہوتی ہے تو بہتصرف ہے،اس لئے شفاعت کے بارے میں آپ کا جواب اطمینان بخش نہیں ہے۔

ح....."إلَّا بِإِذُنِهِ" تو قرآن مجيد ميں ہے،اس لئے شفاعت بالاذن پرايمان لا نا تو واجب ہے،ر ہاتھرف کا شبہ تو اگر حاکم ہی بیچاہے کہ اگر اس گناہ گار کی کوئی شفاعت کرے تو اس کو معاف وہ ازخود بھی کرسکتا ہے، مگر شفاعت میں شفیع کی وجاہت اور حاکم کی عظمت کا اظہار مقصود ہو، تو اس میں اشکال کیا ہے...؟

قیامت کے دن کس کے نام سے بکاراجائے گا؟

س....قیامت کے دن میدانِ حشر میں والدہ کے نام سے پکاراجائے گایا والد کے نام سے؟

ح....ایک روایت میں آتا ہے کہ لوگ قیامت کے دن ماں کی نسبت سے پکارے جائیں
گے، لیکن بیروایت بہت کمزور بلکہ غلط ہے، اس کے مقابلے میں صحیح بخاری شریف کی حدیث ہے، جس میں باپ کی نسبت سے پکارے جانے کا ذکر ہے اور یہی صحیح ہے۔

روزِ قیامت لوگ باپ کے نام سے پکار نے جائیں گے

س.....روز نامہ جنگ کے جمعہ ایڈیشن میں'' آپ کے مسائل اوران کاحل'' پڑھا، بیرکالم میں عام طور پر با قاعد گی سے پڑھتا ہوں۔

اس کالم کے تحت آپ نے ایک صاحب کے سوال کا جوجواب دیا ہے، میں اس

راام چې فېرست «ې





جواب کی ذراوضاحت چاہتا ہوں،ان کا سوال تھا:'' کیا قیامت کے روز باپ کے نام سے پکاراجائے گایاماں کے نام سے؟''

بچین ہے ہم سنتے چلے آ رہے ہیں کہ قیامت کے روز ہر فردا پنی ماں کے نام سے پچارا جائے گالیکن آج پہلی دفعہ میں نے آپ کے حوالے سے یہ پڑھا کہ قیامت کے روز افراد باپ کی نسبت سے پچارے جائیں گے۔

آپ کے علم میں ہوگا کہ قدیم زمانہ سے لے کرآج تک دنیا کے مختلف ممالک میں ایسے با قاعدہ مراکز ہیں، جہال عصمت فروشی اور بردہ فروشی کو جائز کاروبار کا درجہ حاصل ہے، اورایسے مراکز میں ظاہر ہے بچے پیدا ہوں گے، توایسے بچوں کے باپ قیامت کے روز کون ہوں گے اورکس ولدیت سے ان کو پکارا جائے گا؟

میرے محدود علم کے مطابق حفرت عیسی کواللہ تعالی نے بطن مریم سے بغیر کسی باپ کے پیدا کیا جو کہ اللہ جل شانہ کی قدرت کا کرشمہ ہے، توعالی قدر! ذرایہ بات مجھے سمجھا دیجئے کہ قیامت کے روز حفزت عیسی کوکس ولدیت سے پکارا جائے گا؟

واضح رہے کہ بچپن میں ہم اسی بنا پر یہ سنتے چلے آرہے ہیں کہ چونکہ حضرت عیسی " کے کوئی باپ نہیں وہ صرف مال کی اولا دہیں، اس لئے قیامت کے روز حضرت عیسی کی وجہ سے تمام لوگوں کو مال کی نسبت سے بکاراجائے گا۔

حضور والا! میرااس ناقص ذہن میں آنے والےان دوسوالوں کا جواب دے کر میرے علم میں اضا فیفر مائیں ۔

ج .....عام شہرت تواسی کی ہے کہ لوگ قیامت کے دن اپنی ماؤں کی نسبت سے پکارے جائیں گے،لیکن یہ بات نہ تو قر آن کریم میں وار دہوئی ہے، نہ کسی قابل اعتاد حدیث میں۔ بلکہ اس کے برعکس تھے احادیث میں وار دہے کہ لوگ قیامت کے دن اپنے باپ کی نسبت سے بکارے جائیں گے،جیسا کہ پہلے تفصیل سے لکھ چکا ہوں۔

رہا آپ کا بیسوال کہ جو بیچ سی النسب نہیں یا کنواری ماؤں سے پیدا ہوتے ہیں، ان کو کس نسبت سے پکارا جائے گا؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ دنیا کی ساری قوموں میں بیچ کو



۲۱۲

چه فهرست «خ



<mark>باب سے منسوب کیا جاتا ہے اور فلال بن فلال کہا جاتا ہے،گریہاں بن باپ کے بچول سے</mark> مجھی کوئی اشکال نہیں ہوا، زیادہ سے زیادہ پہ کہا جاسکتا ہے کہ ایسے بچوں کا نسب ماں سے منسوب کردیا جاتا ہے،اسی طرح قیامت میں بھی ایسے بچوں کوان کی ماؤں سے منسوب کردیا جائے گا، اور جن بچوں کے نام کی شہرت دنیامیں باپ سے تھی ان کوان کے اسی مشہور باپ سےمنسوب کردیا جائے گا، واللّٰداعلم!

اورحضرت عيسي عليهالصلوة والسلام كي نسبت تو دنيا مين جھي ان كي والده مقدسه مریم بتول سے تھی اور ہے، چنانچے قرآن کریم میں جگہ جگہ'' عیسیٰ بن مریم'' فرمایا گیاہے، قیامت کے دن بھی ان کی یہی نسبت برقر ارر ہے گی ۔ چنانچہ قیامت کے دن حضرت عیسلی علیہ السلام سے جوسوال و جواب ہوگا ، قر آن کریم نے اس کوبھی ذکر کیا ہے ، اور ان کو ''عیسیٰ بن مریم'' سے مخاطب فر مایا ہے، اور بیخصوصیت صرف حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو حاصل ہے کہ دنیا اور قیامت میں ان کی نسبت ماں کی طرف کی جاتی ہے،اس سے تواس بات کواورزیادہ تقویت ملتی ہے کہ قیامت کے دن حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہی ماں کے نام سے یکارے جائیں گے باقی کوئی اور مال کے نام سے نہیں پکارا جائے گا، تا کہ ان کی خصوصیت معلوم ہو سکے۔ بہر حال احادیث نبوبیا ورقر آن مجید سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ قیامت کے دن افراد کی نسبت والد کی طرف ہوگی۔ مرنے کے بعداور قیامت کے روز اعمال کاوزن

س ..... جناب مفتی صاحب! کیا پیرسی ہے کہ روزِمحشر ہمارے گناہ صغیرہ اور کبیرہ کا وزن ہمارے ثواب صغیرہ و کبیرہ سے ہوگا اور جس کا پلیہ زیادہ یا کم ہوگا اس کے مطابق جزاوسزا کے

ح ....قرآن کریم کی آیات اور صحیح احادیث میں اعمال کا موزون ہونا مذکور ہے۔اس میزان میں ایمان و کفر کاوزن کیا جائے گا اور پھرخاص مؤمنین کے لئے ایک پلیہ میں ان کے حسنات اور دوسرے پلیہ میں ان کے سیئات رکھ کر ان اعمال کو وزن ہوگا، جبیبا کہ <mark>درمنثور میں ابن عباس رضی اللّٰہ عنہ سے مروی ہے کہا گرحسنات غالب ہوئے تو جنت اور</mark>











سیئات غالب ہوئے تو دوزخ ، اور اگر دونوں برابر ہوئے تو اعراف اس کے لئے تجویز ہوگی ، پھرخواہ شفاعت سے سزا کے بغیریا سزا کے بعد مغفرت ہوجائے گی۔

نوٹ: ..... جنت اور جہنم کے درمیان حائل ہونے والے حصار کے بالائی حصہ کا نام اعراف ہے، اس مقام پر پچھلوگ ہوں گے جو جنت و دوزخ دونوں طرف کے حالات د مکھ رہے ہوں گے، وہ جنتیوں کے عیش و آرام کی بہنست جہنم میں، اور جہنمیوں کی بہنست جنت میں ہوں گے، اس مقام پرکن لوگوں کور کھا جائے گا؟ اس میں متعددا قوال ہیں، مگر صحیح اور رانح قول میہ ہے کہ یہ وہ لوگ ہوں گے جن کے حسنات وسیئات ( نیکی اور بدی ) کے دونوں پلڑے برابر ہوں گے۔

کیا حساب و کتاب کے بعد نبی کی بعثت ہوگی

س..... ٹیلی ویژن کے پروگرام نہم القرآن میں علامہ طالب جو ہری نے فرمایا کہ: خداوند تعالیٰ قیامت کے بعدان غیر مسلموں پر دوبارہ نبی مبعوث فرمائے گاجن تک اسلام نہیں پہنچا تاکہ وہ مسلمان ہوجا ئیں۔انہوں نے روایت کا ذکر کیا گر تفصیل نہیں بتائی اس طرح تو مثلاً حبثی قوم جن کی زندگی کا پورا حصہ جنگل میں گزرااور غیر مسلم ہوکر مرے، کیا قیامت کے بعد پھرسے غیر مسلم کے لئے اسلام کی تبلیغ شروع کی جائے گی؟ تو کون سے نبی ہوں گے جو بیہ تبلیغ کا کام کریں گے؟

ج ..... قیامت میں کسی نبی کے مبعوث کئے جانے کی روایت میرے علم میں نہیں، جن لوگوں کواسلام کی دعوت نہیں پینچی ان کے بارے میں راجح مسلک بیہ ہے کہا گروہ تو حید کے قائل تھے تو ان کی بخشش ہوجائے گی ورنہ نہیں۔

> آنخضرت صلی الله علیه وسلم جزاوسزا میں شریک نہیں بلکہ اطلاع دینے والے ہیں

س....عزت و ذلت اور جزا وسزاالله تعالیٰ کے اختیار میں ہے، ساتھ ہی اپنے کلام پاک میں سور وُ اعراف کے رکوع: ۲۳، سور وُ احزاب رکوع: ۲ اور سور وُ السبا رکوع: ۳ میں حضرت



(MIL)

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com



محررسول الله صلى الله عليه وسلم كوخوشخبرى دينے والا قرار ديا،اس لفظ خوشخبرى دينے والے كاكيا مفہوم سمجھا جائے؟ کیااس میں علم غیب پنہاں ہے؟ جہاں اللّٰد تعالیٰ جز اوسزا کا خود ہی مالک ہے،اس میں رسالت ما بھی شریک ہیں، جبکہ آپ خوشخری دینے والے ہیں۔ ح ..... تخضرت صلی الله علیه وسلم نیک اعمال پرخوشخبری دینے والے ہیں کہ الله تعالیٰ نے ایسےلوگوں کے لئے نیک جزا کا وعدہ فرمایا ہے،آنخضرت صلی الله علیہ وسلم جزا وسزا میں شریک نہیں بلکہ منجانب اللہ جز اوسز اکی اطلاع دینے پر مامور ہیں ۔

جرم کی د نیاوی سز ااورآ خرت کی سز ا

س.....اگرایک شخص نے قل کیا ہوا دراس کو دنیامیں پھانی یاعمر قید کی سزامل گئی تو کیا قیامت کے دن بھی اس کوسز اللے گی؟

ج ..... آخرت کے عذاب کی معافی توبہ سے ہوتی ہے، پس اگراس کوایے جرم پر پشیمانی لاحق ہوئی اوراس نے تو بہ کرلی اور خدا تعالی سے معافی مانگی تو آخرت کی سز انہیں ملے گی ، ور خل سکتی ہے۔ چونکہ ایسامجرم جسے دنیامیں سزاملی ہوا کثر اپنے کئے پر پشیمان ہوتا ہے اوروہ

اس سے توبہ کرتا ہے اس لئے حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ: جس شخص کو دنیا میں سزامل گئی وہ اس کے لئے آخرت کے عذاب سے کفارہ ہے اور جس کو دنیا میں سزانہیں ملی اس کا معاملہ

> اللّٰد تعالیٰ کے سپر دہے،اس کے کرم سے تو قع ہے کہ معاف کر دے۔ انسان جنتی اینے اعمال سے بنتا ہے اتفاق اور چیز وں سے نہیں

س.....اگر کوئی رمضان کی چاندرات کو یا پہلے روزے کوانتقال کرے تو کیا وہ جنتی ہے؟ یا عنسل کے بعد خانہ کعبہ کے غلاف کاٹکڑا قبر میں فن کرنے تک مردے کے سر ہانے رہے تو

کیاوہ جنتی ہوا؟ ح ....نہیں! جنتی تو آ دمی اپنے اعمال سے بنتا ہے ،کسی شخص کے بارے میں قطعی طور برنہیں

کہا جاسکتا کہ وہ جنتی ہے،البتہ بعض چیز ول کواچھی علامت کہہ سکتے ہیں۔

کیاتمام مٰداہب کےلوگ بخشے جائیں گے؟

س .....ایک شخص نے بیکہا کہ: کوئی ضروری نہیں کہ قرآن وحدیث کے یابنداشخاص ہی



چې فېرست «ې





بخشے جائیں گے، بلکہ تمام مٰدا ہب کے لوگوں کی بخشش ہوگی۔

ج ..... یے عقیدہ کہ آنخضر سے سلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے بعد کے تمام مذاہب کے لوگوں کی بخشش ہوگی، خالص کفر ہے۔ کیونکہ دیگر مذاہب کے جولوگ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرتے ہیں، خدااور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کرتے ہیں، ان کے بارے میں قرآن مجید میں جا بجا تصریحات موجود ہیں کہ ان کی بخشش نہیں ہوگی، پس جو شخص خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو مانتا ہووہ یہ عقیدہ نہیں رکھ سکتا کہ تمام مذاہب کے لوگ بخشے جائیں گے۔

غير مسلمول كالجھاعمال كابدله

س....اگرکوئی غیر مسلم نیکی کا کوئی کام کرے مثلاً کہیں کنواں کھدوادے یا مخلوقِ خداہے رخم وشفقت کا برتا و کرے، جیسا کہ بچھ عرصہ قبل بھارتی کر کٹر بشن سنگھ بیدی نے ایک مسلمان بچے کے لئے اپنے خون کا عطیہ دیا تھا، تو کیا غیر مسلم کوئیک کام کرنے پراجر ملے گا؟ ج....نیکی کی قبولیت کے لئے ایمان شرط ہے، اور ایمان کے بغیر نیکی ایسی ہے جیسے روح

ی.....ین کی ہوئیت نے سے ایمان مرط ہے،اورا پیان کے بییریں ایک ہے دیسے روں کے بغیر بدن۔اس لئے اس کوآخرت میں اجرنہیں ملے گا البتہ دنیا میں ایسےا چھے کا موں کا بدلہ چکا دیاجا تا ہے۔

س..... دنیاوی تعلیم حاصل کرنے والے کچھ حضرات فرماتے ہیں کہ: غیرمسلم جوا چھے کام کرتے ہیں ان کوقیامت میں ان کاصلہ ملےگا،اوروہ جنت میں جائیں گے۔ میں نے ان سے

کہا کہ غیرمسلم چاہے اہل کتاب کیوں نہ ہوں ان کو نیک کاموں کا صلہ یہاں مل سکتا ہے، قیامت میں نہیں ملے گا، نہ وہ جنت میں جائیں گے جب تک کلمہ پڑھ کرمسلمان نہیں ہوتے۔

ج ح۔۔۔۔آپ کی بات سیح ہے! قرآن مجید میں اوراحادیث شریفہ میں بے شار جگہ فرمایا گیا ہے کے جنہ معلی رہاں کی اس سی کا کہ ان جات کا اس کا اس کے مصر میں گیا ہے۔

کہ جنت اہل ایمان کے لئے ہے،اور کفار کے لئے جنت حرام ہے،اور یہ بھی بہت ہی جگہ فرمایا گیاہے کہ نیک اعمال کے قبول ہونے کے لئے ایمان شرط ہے، بغیرایمان کے کوئی عمل

مقبول نہیں، نہاں پر قیامت کے دن کوئی اجر ملے گا۔

س .....تمام لوگ حضرت آ دمِّ کی اولا د بین اور امت مُحمدی سے بین ،عیسائی یا یہودی لوگ جن پراللّد کریم نے تورات ، انجیل نازل فر مائی بین ، اگر وہ اپنے مذہب پرِممل کرتے ہیں ،



**في فهرست** ﴿ فِي الْمُ





اس کے علاوہ سخاوت، غریبوں کی مدد کرنا، مہیتال بنانا اوراس کے علاوہ کئی اچھے کام کرتے ہیں جن کی اسلام نے بھی اجازت دی ہے، تو کیا وہ لوگ جنت میں نہیں جاسکتے؟ اللّٰہ کریم غفور رحیم ہے۔

ح....قرآن کریم میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کفر وشرک کے گناہ کو معاف نہیں کرے گا،اس سے کم درج کے جو گناہ ہیں وہ جس کو چا ہے معاف کر دے گا۔اور حدیث شریف میں ہے کہ اس امت میں جو شخص میرے بارے میں سنے اور جھے پر ایمان نہ لائے خواہ وہ یہودی ہو یا نصرانی، اللہ تعالیٰ اس کو دوزخ میں داخل کرے گا۔خلاصہ یہ کہ نجات اور مغفرت کے لئے ایمان شرط ہے، بغیرایمان کے بخشش نہیں ہوگی۔

گناه گارمسلمان کی شخشش

س.....مولانا صاحب! کیا گناہ گارمسلمان جس نے اللّٰہ کی وحدانیت کا اقرار کیا ہو، کیکن ساری زندگی گناہوں کی سزا پانے کے بعد جنت میں اپنے گناہوں کی سزا پانے کے بعد جنت میں داخل ہو سکے گانہیں؟

ج .....جس خض کا خاتمہ ایمان پر ہوا انشاء اللہ اس کی کسی نہ کسی وقت ضرور بخشش ہوگی ، لیکن مرنے سے پہلے آدمی کو تیجی توبہ کرلینی چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے عذاب کا خمل نہیں ہوسکتا، اور بعض گناہ ایسے ہیں جن کی خوست کی وجہ سے ایمان سلب ہوجا تا ہے (نعوذ باللہ)، اس لئے خاتمہ بالخیر کا بہت اہتمام کرنا چاہئے ، اور اس کے لئے دعائیں بھی کرتے رہنا چاہئیں، اللہ تعالیٰ خاتمہ بالخیر کا بہت اہتمام کرنا چاہئے ، اور اس کے لئے دعائیں بھی کرتے رہنا چاہئیں، اللہ تعالیٰ

گناه اور ثواب برابر ہونے والے کاانجام

س.....اگر قیامت کے دن انسان کے گناہ اور ثو اُب برابر ہوں تو کیاوہ جنت میں جائے گایا ھنیں ۔

تمام مسلمانون كوحسن خاتمه كي دولت نصيب فرمائين اورسوء خاتمه سيداين يناه ميس ركفيس

ح .....ایک قول کےمطابق شیخص کچھ مدت کے لئے''اعراف'' میں رہے گا،اس کے بعد جنت میں داخل ہوگا۔



<u>۱</u>۲

چه فهرست «خ

O COM



كياقطعي گناه كو گناه نه بجھے والا ہميشہ جہنم ميں رہے گا؟

س .....جیسا کہ ایک حدیث میں ہے کہ: ''رشوت لینے والا اور رشوت دینے والا دونوں دونرخ ہیں۔'' تو کیا ایسے دوزخی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے دوزخ کی آگ میں رہیں گے؟ اسی طرح دوسرے گناہ گاربھی جواس دنیا میں مختلف گناہوں میں ملوث ہیں، دوزخ میں ہمیشہ رہیں گے یا گناہوں کی سزامل جانے کے بعد جنت میں داخل کردیئے جائیں گے؟ یا دوزخی کو بھی جنت نصیب نہ ہوگی؟

ج.....دائی جہنم تو کفر کی سزا ہے، کفر وشرک کے علاوہ جینے گناہ ہیں اگر آ دمی توبہ کئے بغیر مرجائے توان کی مقررہ سزا ملے گی اورا گراللہ تعالی چاہیں تواپنی رحمت سے بغیر سزا کے بھی معاف فر ماسکتے ہیں، بشر طیکہ خاتمہ ایمان پر ہوا ہولیکن یہ یا در بہنا چاہئے کہ گناہ کو گناہ نہ بہجنے سے آ دمی ایمان سے خارج ہوجا تا ہے اور یہ بہت ہی باریک اور شکین بات ہے۔ بہت سے سود کھانے والے اور داڑھی منڈ وانے یا کترانے والے اپنے آپ کو گناہ گارہی نہیں سمجھے ،خلاصہ یہ ہے کہ جن گناہوں کو آ دمی گناہ سمجھ کر کرتا ہواور اپنے آپ کو گناہ گارہی نہیں سمجھے ،خلاصہ یہ ہے کہ جن گناہوں کو آ دمی گناہ تو ہوجائے گی ،خواہ سزا کے بعد ہویا سزا کے بغیر، گناہوں کو گناہ خران کی معافی تو ہوجائے گی ،خواہ سزا کے بعد ہویا سزا کے بغیر، گناہوں کو گناہ ہی نہیں سمجھاان کا معاملہ زیادہ خطرناک ہے۔

گناہ گارمسلمان کودوز خ کے بعد جنت

س..... جنت کی زندگی دائمی ہے، کیا دوزخ میں ڈالے گئے کلمہ گوکوسزا کے بعد جنت میں داخل کیا جائے گایاوہ سزابھی ابدی ہے؟ قرآن وحدیث سے وضاحت فرمائیں۔ ح....جس شخص کے دل میں ادنیٰ سے ادنیٰ درجہ کا ایمان بھی ہوگا، وہ دوزخ میں ہمیشہ نہیں

> رہےگا،سزا بھگت کر جنت میں داخل ہوگا۔ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر عذابِ الہی کورو کنے کا ذریعہ ہے

س.....ایک عرض ہے کہ دینی رسالہ بینات خالص دینی ہونا چاہئے،کسی پراعتراض وتشنیج مجھے پیندنہیں۔اس سے نفرت کا جذبہ ابھر تا ہے،صدر ضیاءالحق کے بیانات پراعتراضات







یقیناً عوام میں نفرت بھیلنے کا ذراعہ بنتے ہیں، جس مے مملکت کی بنیادیں کھو کھلی پڑجانے کا خطرہ ضرور ہے۔ ویسے بھی ملک اندرونی اور ہیرونی خطرات سے دوجار ہے، کہیں بھارت آئکھیں دکھارہا ہے، تو کہیں کارل انظامیہ کی شہ پر روس کی آواز سنی جاتی ہے، کہیں خمینی کے اسلامی انقلاب کی آمد آمد کی خبریں سننے میں آجاتی ہیں، کہیں ملک کے ہتھوڑا گروپ، کلہاڑا گروپ وغیرہ کی صدائیں سننے میں آتی ہیں۔ غرض ایسے حالات میں ذراسی چنگاری ہمارے پاکستان کا شیرازہ بھیر سکتی ہے، اس صورت میں پھر یہذمہ داری کس پرعائد ہوگی؟ اس بارے میں اگر قصیل سے روشنی ڈالی جائے تو نوازش ہوگی۔

ج .....آپ کا بیار شادتو بجائے کہ وطن عزیز بہت سے اندرونی و بیرونی خطرات میں گھرا ہوا ہے، اور بیہ بات بھی بالکل صحیح ہے کہ ان حالات میں حکومت سے بے اعتمادی بیدا کرنا قرین عقل ودانش نہیں لیکن آنجناب کو معلوم ہے کہ بینات میں یارا قم الحروف کی کسی اور تحریر میں صدر ضیاء الحق صاحب کے سی سیاسی فیصلے کے بارے میں بھی لب کشائی اور حرف زنی نہیں کی گئ: کار مملکت خسرواں دانند!

لیکن جہاں تک دینی غلطیوں کا تعلق ہے، اس پرٹو کنانہ صرف یہ کہ اہل علم کا فرض ہے (اور مجھے افسوس اور ندامت کے ساتھ اعتراف ہے کہ ہم یفرض ایک فیصد بھی ادائہیں کر پارہے) بلکہ یہ خود صدر محترم کے حق میں خیر کا باعث ہے۔ اس سلسلہ میں آپ کو امیر المؤمنین حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کا واقعہ سنا تا ہوں، جو حضرت مولانا محمد یوسف دہلوی قدس سرۂ نے ''حیاۃ الصحابہ'' میں نقل کیا ہے:

"واخرج الطبراني وابويعلى عن ابي قبيل عن معاوية بن ابي سفيان رضى الله عنهما، انه صعد المنبر يوم القمامة فقال عند خطبته: "انما المال مالنا والفئ في الناء فمن شئنا اعطيناه ومن شئنا منعناه. فلم يجبه احد فلما كان في الجمعة الثانية قال مثل ذالك، فلم يجبه احد، فلما كان في الجمعة الثائة قال مثل مقالته، فقام





اليه رجل ممكن حضر المسجد فقال: كلا! انما المال مالنا والفئ فيئنا، فمن حال بيننا وبينه حاكمناه الى الله بأسيافنا. فنزل معاوية رضى الله عنه فارسل الى الرجل فادخله فقال القوم: هلك الرجل! ثم دخل الناس فـو جـدوا الرجل معه على السرير فقال معاوية رضي الله عنه للناس: ان هذا احياني احياه الله، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "سيكون بعدى امراء يقولون ولا يرد عليهم، يتقاحمون في النار كما تتقاحم القردة. "وانى تكلمت اول جمعة فلم يرد على احد، فخشيت ان اكون منهم، ثم تكلمت في الجمعة الثانية فلم يرد علي احد، فقلت في نفسي اني من القوم، ثم تكلمت في الجمعة الثالثة فقام هذا الرجل فرد عليّ فاحياني احياه الله." قال الهيثمي (ج:٥ ص:٢٣٦) رواه الطبراني في الكبير والاوسط، وابويعلي ورجاله (حاة الصحابة ج:٢ ص: ١٨) ثقات."

ترجمہ: ..... ' حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما، قمامہ کے دن منبر پرتشریف لے گئے اور اپنے خطبہ میں فرمایا کہ: مال ہمارا ہے اور فئے (غنیمت) ہماری ہے، ہم جسے چاہیں دیں اور جسے چاہیں نہ دیں۔ ان کی یہ بات س کر کسی نے جواب نہیں دیا۔ دوسرا جمعہ آیا تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنے خطبہ میں پھریہی بات کہی، اب کے بھی انہیں کسی نے نہیں ٹوکا، تیسرا جمعہ آیا تو پھریہی بات کہی اس پر حاضرین مسجد میں سے ایک شخص کھڑا ہوگیا اور کہا:

ہرگزنہیں! یہ مال ہماراہے، اورغنیمت ہماری ہے، جو خض





اس کے اور ہمارے درمیان آڑے آئے گا ہم اپنی تکواروں کے ذر بعداس کا فیصلہ اللہ کی بارگاہ میں پیش کریں گے۔حضرت معاویہ رضى الله عنه منبر سے اتر بے تو اس شخص کو بلا جیجا، اورا سے اپنے ساتھ اندر لے گئے ۔لوگوں نے کہا کہ: بیخص تو مارا گیا! پھرلوگ اندر گئے تو دیکھا کہ وہ شخص حضرت معاویہؓ کے ساتھ تخت پر بیٹھا ہے، حضرت معاوییؓ نے لوگوں سے فرمایا: اس شخص نے مجھے زندہ کر دیا،اللہ تعالیٰ اسے زندہ رکھے! میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بیرفر ماتے ہوئے خود سنا کہ: ''میرے بعد کچھ حکام ہوں گے، جو (خلاف شریعت ) ہاتیں کریں گےلیکن کوئی ان کوٹو کے گانہیں ، ہیلوگ دوزخ میں ایسے گھییں گے جیسے بندر گھتے ہیں۔'' میں نے پہلے جمعہ کوایک بات کہی،اس پر مجھے کسی نے نہیں ٹو کا،تو مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں میں بھی انہیں لوگوں میں نہ ہوں۔ پھر میں نے دوسرے جمعہ کو یہ بات د ہرائی، اس بار بھی کسی نے میری ترویز نہیں کی، تومیں نے اپنے جی میں سوچا کہ میں انہی میں سے ہوں۔ پھر میں نے تیسرے جمعہ یہی بات کہی تواس شخص نے اٹھ کر مجھےٹوک دیا، پس اس نے مجھے زندہ كرديا،اللەتغالى اس كوزندەر كھے!''

اور بینه صرف صدرمِحتر م کے حق میں خیر و برکت کی چیز ہے، بلکه امت کی صلاح وفلاح بھی اسی میں ہے۔ چنانچید حضرت صلی اللہ عند سے مروی ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشا وفر مایا:

"والذى نفسى بيده! لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر او ليوشكن الله ان يبعث عليكم عنداباً من عنده ثم لتدعنه ولا يستجاب لكم. رواه الترمذى."



غافرس**ت** ﴿ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّ





ترجمہ:..... 'اس ذات کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے! تہمیں معروف کا حکم کرنا ہوگا، اور برائی سے رو کنا ہوگا، ورنة قريب ہے كەاللەتعالى تم يرا پناعذاب نازل كردے، پھرتم اس ہے دعا ئیں کرو،اورتہہاری دعا ئیں بھی نہنی جا ئیں ۔'' ان ارشاداتِ نبویهٔ سلی الله علیه وسلم کی روشنی میں راقم الحروف کا حساس بیہے که امر بالمعروف اور نهى عن المنكر كاعمل عذاب الهي كوروكنے كا ذريعه ہے۔ آج امت پر جوطرح طرح کے مصائب ٹوٹ رہے ہیں اور ہم گونا گوں خطرات میں گھرے ہوئے ہیں ،اس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ اسلامی معاشرہ کی''اخسابی حس'' کمزوراور نہی عن المنکر کی آواز بہت دھیمی ہوگئی ہے۔جس دن بیآ واز بالکل خاموش ہوجائے گی اس دن ہمیں اللہ تعالیٰ کی گرفت سے بچانے والا کوئی نہیں ہوگا۔اللہ تعالیٰ ہمیں اس روزِ بدیے محفوظ رکھیں۔

جنت

جنت میں اللّٰہ کا دیدار

س ..... کیا قیامت کے دن اللہ تعالی سب انسانوں کونظر آئیں گے؟ جواب دے کر مشکورفر مائنس ۔

ح .....اہل سنت والجماعت کے عقا کد میں لکھا ہے کہ قیامت کے دن اہل ایمان کواللہ تعالیٰ کادیدار ہوگا، بیمسکلقرآن کریم کی آیات اور احادیث شریفه سے ثابت ہے۔

نیک عورت جنتی حوروں کی سر دار ہوگی

س ..... جناب! آج تک بیر سنتے آئے ہیں کہ جب کوئی نیک مردانقال کرتا ہے تواسے ستر حوریں خدمت کے لئے دی جائیں گی الین جب کوئی عورت انقال کرتی ہے تواس کو کیا دیا حائےگا؟



rrr

المرسف المرس



ح .....وہ اپنے جنتی شوہر کے ساتھ رہے گی اور جنت کی حوروں کی سردار ہوگی۔ جنت میں سب کی عمر اور قد کیساں ہوگا اور بدن نقائص سے پاک، شناخت حلیہ سے ہوگی، جن خواتین کے شوہر ہوں کے ساتھ ہوں گی اور حور عین کی ملکہ ہوں گی اور جن خواتین کا یہاں عقد نہیں ہوا ان کا جنت میں کسی سے عقد کر دیا جائے گا، بہر حال دنیا کی جنتی عور توں کو جنت کی حوروں پر فوقیت ہوگی۔

بہشت میں ایک دوسرے کی پہچان اور محبت

س.....بہشت میں باپ، مال، بیٹا، بہن، بھائی ایک دوسرے کو پہچپان سکیل گے توان سے وہی محبت ہوگی جواس دنیا میں ہے یا محبت وغیرہ کچھ بھی نہیں ہوگی؟

ج .....الله تعالی این فضل سے بہشت میں لے جائیں تو جان پیچان اور محبت تو الی ہوگی کہ دنیا میں اس کا تصور ہی ممکن نہیں۔

جنت میں مرد کے لئے سونے کا استعال

س....قرآن کی سورہ مج کی آیت نمبر: ۲۳ میں ہے کہ: ''جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک کام کئے اللہ تعالی انہیں (بہشت کے ) ایسے باغوں میں داخل کرے گا جس کے نیچ نہریں جاری ہوں گی اور ان کو وہاں سونے کے نگن اور موتی پہنائے جا کیں گے۔''اس میں دریافت طلب امریہ ہے کہ جنت میں نیکو کاروں کوسونا کیسے پہننا جا کرنہوجائے گا جبکہ دنیا میں انچھے یا برے مرد کے لئے ہر حال میں سونا پہننا جا کرنہیں؟

ح ..... دنیا میں مر دکوسونا بہننا جائز نہیں ایکن جنت میں جائز ہوگااس لئے بہنایا جائے گا۔

دوباره زنده ہوں گے تو کتنی عمر ہوگی؟

س.....انسان کومر نے کے بعد دوبارہ زندہ کیاجائے گاتو کیااسے اسی عمر میں زندہ کیا جائے گا جس عمر میں وہ مراتھا؟

ح.....اس کی تصریح تو یا دنہیں،البتہ بعض دلائل وقر ائن سے انداز ہ ہوتا ہے کہ جس عمر میں آ دمی مراہواسی میں اٹھایا جائے گا۔



المرست الم





كيا"سيّدا شباب اهل الجنة"والى صديث يح مج؟

س....ایک دوست نے گفتگو کے دوران کہا کہ جمعہ کے خطبہ میں جوحدیث عموماً پڑھی جاتی ہے ''الحسن والحسین سیدا شباب اهل الجنة'' یہ مولو یوں کی گھڑی ہوئی ہے، ورنہ اہل جنت میں تو انبیاء کرا م بھی ہوں گے، کیا حضرت حسن و حسین ان کے بھی سر دار ہوں گے؟ آپ سے گزارش ہے کہ اس پر روشنی ڈالیس کہ اس دوست کی بات کہاں تک صحیح ہے؟ ج..... یہ حدیث تین قسم کے الفاظ سے متعدد صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) سے مروی ہے، چنانچہ حدیث کے جو الفاظ سوال میں مذکور ہیں، جامع صغیر میں اس کے لئے مندرجہ ذیل صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی احادیث کا حوالہ دیا گیا ہے:

مىنداجد، تر مذي۔

طبرانی فی الکبیر۔

طبرانی فی الکبیر۔

طبرانی فی الکبیر۔

طبراني في الكبير ـ

طبراني في الاوسط\_

طبراني في الاوسط\_

ابن عدی۔

ا:.....حضرت ابوسعيد خدريٌّ:

٢:....٢

٣:....حضرت عليٌّ:

۴:....حضرت جابرة:

۵:....حضرت ابو هر ريرة:

٢:....حضرت اسامه بن زيدٌ:

حضرت برأبن عازب ً:

٨:.....حضرت ابن مسعودة:

ایک اور حدیث کے الفاظ ہیں:

"الحسن والحسين سيّدا شباب اهل الجنة

وابواهما خير منهما."

ترجمہ:.....: «حسنٌ اور حسینٌ جوانانِ جنت کے سردار ہیں

اوران کے والدین ان سے افضل ہیں۔"

اس لئے مندرجہ ذیل صحابہ کرام کی روایت کا حوالہ دیا ہے:

ا:....ابن عمراً: ابن ماجه، مشدرك



چه فهرست «نې



www.shaheedeislam.com





۲:....قره بن ایال : طبرانی فی الکبیر-

٣:..... ما لك بن حوريةٌ: طبراني في الكبير-

٧٠:....ابن مسعودة: مشدرك

اس حدیث کے بیالفاظ بھی مروی ہیں:

"الحسن والحسين سيّدا شباب اهل الجنة الا ابنى الخالة عيسى بن مريم ويحيى بن زكريا، وفاطمة سيّدة نساء اهل الجنة الاماكان من مريم بنت عمران."

ترجمہ: ..... دحسن وحسین جوانانِ جنت کے سردار ہیں، سوائے دوخلیر سے بھائیوں عیسی بن مریم اور یکی بن زکریا علیم السلام کے، اور فاطمہ خواتین جنت کی سردار ہیں، سوائے مریم بنت عمران کے۔''

پیروایت حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه سے مسنداحد بھی ابن حبان ،مسندا بی یعلیٰ ،طبرانی مجم کبیراورمتدرک حاکم میں مروی ہے۔

مجمع الزوائد ج: 9 ص:۱۸۴،۱۸۳ میں بیر حدیث حضرت حذیفہ بن یمان اور حضرت حندیفہ بن یمان اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما سے بھی نقل کی ہے، اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ بیر حدیث ۱۳ اصحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے مروی ہے (جن میں سے بعض احادیث سے جہاں، بعض حسن اور بعض ضعیف) اس لئے بیر حدیث بلاشہ سے جے، بلکہ حافظ سیوطی نے اس کومتوا ترات میں اور بعض ضعیف) اس لئے بیر حدیث بلاشہ ہے۔

شارکیاہے جبیبا کہ فیض القدیر شرح جامع صغیر (ج:۲ ص:۳۱۵) میں نقل کیا ہے۔

ر ہایہ کہ اہل جنت میں تو انبیاء کرام علیہم السلام بھی ہوں گے،اس کا جواب یہ ہے کہ جوانانِ اہل جنت سے مرادوہ حضرات ہیں جن کا نقال جوانی میں ہوا ہو،ان پر حضرات حسنین رضی اللہ عنہما کی سیادت ہوگی،حضرات انبیاء کرام علیہم السلام اس سے مشتنی ہیں،اسی طرح حضرات خلفائے راشدین اوروہ حضرات جن کا انتقال پختہ عمر میں ہواوہ بھی اس میں شامل نہیں، چنانچے ایک اور حدیث میں ہے:



چە**فىرسى**دى



"وابوبكر وعمر سيّدا كهول اهل الجنة من الأوّلين والآخرين ما خلا النبيّين والمرسلين."

ترجم: ...... "الوبكر وعمى ضي التّاعثم المردار بال الله حنة.

ترجمہ:..... 'ابوبکر وعمر رضی اللہ عنہما سردار ہیں اہل جنت کے پختہ عمر کے لوگوں کے اولین و آخرین سے، سوائے انبیاء و مرسلین کے ''

یہ حدیث بھی متعدد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے مروی ہے جس کا خلاصہ درج ذیل ہے:

ا:.....حضرت عليٌّ (منداحمه ج:۱ ص:۸، تر ندی ج:۲ ص:۲۰۷، ابن ماجه ص:۱۰) ـ

۲:.....حضرت انس النس (ترمذی ج:۲ ص:۲۰۷)۔

٣:.....حضرت الوججيفة (ابن ملجه ص:١١)\_

٣:.....حضرت جابرٌ (طبراني في الاوسط، مجمع الزوائد ج:٩ ص:٥٣)\_

۵:.....حضرت ابوسعيد خدريٌّ (ايضاً) ـ

۲:.....حضرت ابن عمرٌ (بزار، مجمع الزوائد ج:۹ ص:۵۳)\_

2:....حضرت ابن عباس المرتذى في اس كاحوالدديا ي ٢٠٥ ص:٢٠٥)

اس حدیث میں حضرات سیخین رضی اللّه عنہما کے کہول (ادھیڑ عمر) اہل جنت کے سردار ہونے کے ساتھ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے استثناء کی تصریح ہے، ان دونوں احادیث کے پیش نظریہ کہاجائے گا کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے علاوہ اہل جنت میں

ہے جن حضرات کا انتقال پختہ عمر میں ہوا،ان کے سر دار حضرات شیخیان رضی اللہ عنہما ہوں گے اور جن کا جوانی میں انتقال ہوا ان کے سر دار حضرات حسنین رضی اللہ عنہما ہوں گے، واللہ اعلم!







## تعویذ گنڈے اور جادو

## تعویز گنڈے کی شرعی حیثیت

س ..... ہمارے خاندان میں تعویذ گنڈے کی بہت شہرت ہے، اوراسی وجہ سے میرے ذہن میں بیسوال آیا کہ کیاکسی کوتعویذ کرانے سے اس پراٹر ہوجا تا ہے؟

ج.....تعوید گذے کا اثر ہوتا ہے اور ضرور ہوتا ہے، گران کی تأثیر بھی باذن اللہ ہے۔ کسی کو نقصان پہنچانے کے لئے جو تعوید گذے کئے جاتے ہیں ان کا حکم تو وہی ہے جو جادو کا ہے کہ ان کا کرنا اور کرانا حرام اور کبیرہ گناہ ہے، بلکہ اس سے تفرکا اندیشہ ہے، اور میں او پر عرض کر چکا ہوں کہ اس کا اثر ضرور ہوتا ہے۔ اس کی مثال الیمی ہے کہ کوئی شخص کسی پر گندگی کھینک دے تو ایسا کرنا تو حرام اور گناہ ہے اور بیہ نہایت کمینہ حرکت ہے، مگر جس پر گندگی کھینک دے تو ایسا کرنا تو حرام اور گناہ ہوا مخرور خراب ہوں گے اور اس کی بد بوجھی ضرور آئے گی، پس کسی چیز کا حرام اور گناہ ہونا دوسری بات ہو اور اس گندگی کا اثر ہونا فطری چیز ہے۔ گی، پس کسی چیز کا حرام اور گناہ ہونا دوسری بات ہے اور اس گندگی کا اثر ہونا فطری چیز ہے۔ گی، پس کسی چیز کا حرام اور گناہ ہونا دوسری بات ہے اور اس گندگی کا اثر ہونا فطری چیز ہے۔ کو یہ ناہ اور شرک کی بات نہ کھی ہو، پس تعویز گنڈے کے کیا جائے تو جائز ہے، بشرطیکہ اس میں کوئی گناہ اور شرک کی بات نہ کھی ہو، پس تعویز گنڈے کے جواز کی تین شرطیں ہیں:

اول:....کسی جائز مقصد کے لئے ہو، ناجائز مقاصد کے لئے نہ ہو۔

دوم: ....اس كالفاظ كفروشرك پرمشمل نه بهون اورا گروه ایسےالفاظ پرمشمل

ہوں جن کامفہوم معلوم نہیں تو وہ بھی ناجا ئز ہے۔

سوم:....ان کومؤثر بالذات نه تمجھا جائے۔

کیا حدیث پاک میں تعوید لڑکانے کی ممانعت آئی ہے

س.....ایک دکان پر کچھ کلمات لکھے ہوئے دیکھے جودرج ذیل ہیں:''جس نے گلے میں تعویذ لئکایااس نے شرک کیا۔''اورساتھ ہی مذکورہ حدیث کھی تھی:''من علق تمیمة فقد الشبرک'' (منداحمہ) گزارش بیہے کہ بیچے سے یاغلط؟ حدیث مذکورہ کا کیا درجہ ہے؟اگر



جه فهرست «خ





اس کاذ کر کہیں نہ ہوتو بھی درخواست ہے کہ گلے میں تعویذ پہننا کیسا ہے؟

ج ..... بیصدیت صحیح ہے، مگراس میں تعویز سے مطلق تعویز مراد نہیں بلکہ وہ تعویز مراد ہیں جو جا میں علیہ کئے جاتے تھے اور جو شرکیہ الفاظ پر مشتمل ہوتے تھے، پوری

حدیث پڑھنے سے بیمطلب بالکل واضح ہوجاتا ہے، چنانچہ حدیث کا ترجمہ بیہ:

''حضرت عقبہ بن عامر جہنی رضی اللّہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللّہ صلی اللّه علیہ وسلم کی خدمت میں ایک گروہ (بیعت کے لئے ) حاضر ہوا۔ آپ صلی اللّہ علیہ وسلم نے نو

عليه وهم في خدمت بين ايك تروه (بيعت لے ليئے) حاصر ہوا۔ آپ مي الله عليه وهم لے تو كوبيعت فرماليااورايك كونيين فرمايا، عرض كيا گيا: يارسول الله! آپ نے نوكوبيعت كرليااور

ا یک کوچھوڑ دیا؟ فر مایا:اس نے تعویذ لڑکا رکھا ہے! یین کراس شخص نے ہاتھ ڈالا اور تعویذ کو توڑ دیا۔آی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو بیعت فر مالیا اور فر مایا: "من علق تسمیسمة فیقید

اشرک" (مجمع الزوائد ج:۵ ص:۱۰۳) ترجمه: ''جس نے تعویذ باندهااس نے شرک کا ارتکاب کیا۔''اس سے معلوم ہوا کہ یہاں ہر تعویذ مرادنہیں، بلکہ جاہلیت کے تعویذ مرادییں

اوردو رِجاہلیتِ میں کا ہن لوگ شیطان کی مدد کے الفاظ کھا کرتے تھے۔

تعویذ گنڈاصیح مقصد کے لئے جائز ہے

س.....' تعویذ گنڈا شرک ہے' اس عنوان سے ایک کتا بچے کیپٹن ڈاکٹر مسعودالدین عثمانی نے تو حیدروڈ کیاڑی کراچی سے شائع کیا ہے، انہوں نے بیصدیث نقل کی ہے:"ان الوقعی والتمائم والتولة شرک. رواہ ابو داؤ د" (مشکوۃ ص:۳۸۹)۔

(ترجمہ) تعویذ اور تولہ (یعنی ٹونا، منتر) سب شرک ہیں۔ انہوں نے بعض واقعات اور حدیث سے ثابت کیا ہے کہ قرآنی آیت بھی گلے میں نہیں لٹکانی چاہئے، پانی وغیرہ پردم بھی نہیں کرنا چاہئے، اس سے حضورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فر مایا ہے۔ یہ کام عام طور پرسب کرتے ہیں، اگر ریسب شرک ہے تو پھر ریسب با تیں ہم کوچھوڑنی ہوں گا۔ آپ اپنی دائے سے جلداز جلد مطلع فر ما کیں تا کہ قوام اس سے باخبر ہوں اور شرک جیسے عظیم

گناہ سے نی جائیں۔ ح.....ڈاکٹر صاحب نے غلط کھاہے! قرآنی آیات کا تعویذ جائز ہے جبکہ غلط مقاصد کے لئے



**؋؞ڶٚؠڔٮؾ**؞؋





نہ کیا گیا ہو۔ حدیث میں جنٹونوں ٹوکوں کوشرک فرمایا گیا ہے، ان سے زمانہ جاہلیت میں رائح شدہ ٹونے ٹوئے مراد ہیں، جن میں مشرکانہ الفاظ پائے جاتے سے اور جنات وغیرہ سے استعانت حاصل کی جاتی تھی۔ قرآنی آیت پڑھ کردم کرنا آئخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ ہم اجمعین سے ثابت ہے اور بزرگانِ دین کے معمولات میں شامل ہے۔ ناجا نزکام کے لئے تعویذ بھی ناجا نزہے، لینے والا اور دینے والا دونوں گناہ گار ہوں گے

س..... ہمارے محلے میں ایک مولوی صاحب رہتے ہیں جو کسی زمانے میں امام مسجد ہوا کرتے تھے، آج کل تعویذ گنڈوں کا کام کرتے ہیں اوران کے پاس ہروقت بہت بھیڑ بھاڑ رہتی ہے، زیادہ تر رش عورتوں کا ہوتا ہے، جن کی فرمائشیں کچھاس طرح ہوتی ہیں، مثلاً: فلاں کا بچہمر جائے، فلاں کا کاروبار بند ہوجائے، میرا خاوند مجھے طلاق دے دے، فلاں کی ساس مرجائے۔ کیااس طرح تعویذ کرانے صحیح ہیں؟ اس میں کون گناہ گار ہوگا؟

ج .....جائز کام کے لئے تعویذ جائز ہےاور ناجائز کام کے لئے ناجائز۔ناجائز تعویذ کرنے اور کرانے والے دونوں برابر کے گناہ گار ہیں۔

حق کام کے لئے تعویز لکھناد نیوی تدبیر ہے عبادت نہیں

س..... ہمارے ایک بزرگ ہیں ان کا خیال ہے کہ تعویذ لکھنا ازروئے شریعت جائز نہیں،
چاہے وہ کسی کام کے لئے ہوں۔ مثلاً: حاجت روائی، ملازمت کے سلسلے میں وغیرہ وغیرہ و
ان کا یہ بھی فرمانا ہے کہ قرآن پاک میں کہیں بھی بید ذکر نہیں ہے کہ فلاں آیت کولکھ کر گلے میں لئکا نے سے یابازومیں باندھنے سے آدمی کی کوئی ضرورت پوری ہوجاتی ہے۔ صرف اللہ تعالیٰ کی مدد پر یقین رکھنا چاہئے ،کین میرا خیال ہے کہ تعویذوں میں اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب کی آیا ہیں، یہ جے ہے کہ کئی لوگ ان کا غلط استعال کرتے ہیں، کین جائز کام کے لئے تو انہیں لکھا جاسکتا ہے۔

ج....قرآنی آیات پڑھ کردم کرنے کا احادیث طیبہ میں ذکر ہے۔آنخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم ،صحابہ کرام ؓ اور بعد کے سلحاء کا میمعمول رہاہے، تعویز بھی اسی کی ایک شکل ہے۔اس لئے









اس کے جواز میں تو شبخیں، البتہ تعویذکی حیثیت کو سمجھ لینا ضروری ہے۔ بعض لوگ تعویذکی تا ثیر توطعی یقنی سمجھتے ہیں، یہ صحیح نہیں، بلکہ تعویذ بھی من جملہ اور تد ابیر کے ایک علاج اور تد بیر ہے اور اس کا مفید ہونا نہ ہونا اللہ تعالیٰ کی مشیت پر موقوف ہے۔ بعض لوگ تعویذ کو'' روحانی عمل'' سمجھتے ہیں، یہ خیال بھی قابل اصلاح ہے، روحانیت اور چیز ہے اور تعویذ وغیرہ محض د نیوی تدبیر وعلاج ہے، اس لئے جو شخص تعویذ کرتا ہواس کو بزرگ سمجھ لینا غلطی ہے، بعض لوگ دعا پر اتنا یقین نہیں رکھتے جتنا کہ تعویذ پر، یہ بھی قابل اصلاح ہے، دعا عبادت ہے اور تعویذ کرنا کوئی عبادت نہیں اور کسی ناجائز مقصد کے لئے تعویذ کرانا حرام ہے۔

تعویذ کامعاوضہ جائز ہے

س .....کسی بھی جائز ضرورت کے لئے کسی بھی شخص کا بالعوض دعا، تعویذ وغیرہ پر پچھرقم طلب کرنے پر دینا جائز ہے یا نہیں؟ اگر کوئی شخص جو بلحاظ عمر و بیاری ضرورت مند ہونے کے لئے دعا تعویذ وغیرہ دینے کے بعد صرف معمولی معاوضہ اپنی حاجت کے لئے طلب کرے توالی صورت میں اس کی دعائیں اور پیمل قابل قبول ہوگا یا نہیں؟

ر سے واپی مورث یں اس کا معاوضہ طلب کرنا غلط ہے۔ باقی وظیفہ وتعویذ جو کسی دنیوی مقصد کے لئے کیا جائے اس کی حیثیت عبادت کی نہیں بلکہ ایک دنیوی تدبیر اور علاج کی ہے۔ اس کا معاوضہ لینا دینا جائز ہے۔ باقی ایسے لوگوں کے وظیفے اور تعویذ کارگر بھی ہوا کرتے ہیں یا نہیں؟ یہ کوئی شرعی مسکلہ نہیں جس کے بارے میں کچھ عرض کیا جائے، البت تجربہ یہ ہے کہ ایسے لوگ اکثر دکا ندار ہوتے ہیں۔

تعويذيهن كربيت الخلاجانا

س.....اگرقر آن شریف کی آیات کوموم جامه کرکے گلے میں ڈال لیا جائے تو کیا ان کو ا تارے بغیرکسی نایاک جگه مثلاً: باتھ روم میں جاسکتے ہیں یانہیں؟

ح.....ایسی انگوشمی جس پرالله تعالی کا نام یا آیاتِ قر آنی کنده ہوں اس کو پہن کر بیت الخلاء میں جانا مکروہ کھاہے۔







جادوكرنا گناوكبيره ہاس كاتورا آيات قر آني ہيں

س .....کیا قرآن وسنت کی روسے جادو برحق ہے؟ اور کیا بیمکن ہے کہ کوئی جادو کے زور سے کسی کو برے راستے پر گامزن کردے یا یہ کہ کوئی جادو کے ذریعے کسی کا برا چاہے اور دوسرے کو مصیبت اور پریشانی میں مبتلا کردے۔ میں اس سلسلے میں یہ عرض کرنا چاہوں گی کہ جولوگ جادو کے برحق ہونے کے حق میں دلائل دیتے ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی چل گیا تھا، تو ہم تو معمولی سے بندے ہیں اور اس سلسلے میں سورہ فلق کا حوالہ دیا جا تا ہے، آپ براہ کرم رہنمائی فرمائیں۔

ج..... جادوچل جاتا ہے اوراس کا اثر انداز ہونا قرآن کریم میں مذکور ہے، مگر جادو کرنا گناہ کبیرہ ہے اور جادو کرنے اور کرانے والے دونوں ملعون ہیں۔قرآن کریم نے جادو کو کفر

فر مایا ہے، گویاایسے لوگوں کا ایمان سلب ہوجا تا ہے۔

س..... جوحضرات جن میں بزرگان دین بھی شامل ہوتے ہیں اور جو جادو کا اتار کرنے کی خاطر تعویذ وغیرہ دیتے ہیں کیا ان کے پاس جاکرا پی مشکلات بیان کرنا اور ان سے مدد چاہنا شرک کے زمرے میں آتا ہے؟ اگر جواب ہاں میں ہے تو نادانسگی میں ایسا کرنے والوں کے لئے کفارہ گناہ کیا ہوسکتا ہے؟

ج .....جادو کا تو ڑکرنے والوں کے لئے کسی ایسے خص سے رجوع کرنا جواس کا توڑ جا نتا ہو جا نزہے، بشر طیکہ وہ جادوکا توڑ جادواور سفلی مل سے نہ کرے بلکہ آیاتِ قرآنی سے کرے، یہ شرک کے زمرے میں نہیں آتا۔

نقصان پہنچانے والے تعویذ جادوٹو ملے حرام ہیں

نقصان پہنچاہے۔تعویذ کرنے والے کے لئے کیاسزااسلام نے تجویز کی ہے؟

ج ....کسی کونقصان پہنچانے کے لئے تعویذ جادوٹو گئے کرنا حرام ہےاورایسا شخص اگر تو بہ نہ

کریے تواس کو سزائے موت ہوسکتی ہے۔



چە**ن**ىرىت «خ





جلداول



جوجاد ویاسفلی ممل کوحلال سمجھ کر کرے وہ کا فرہے

س ..... کوئی آ دمی یا عورت کسی پر تعویذ دھا گہ تفلی عمل یا پھر جاد و کا استعال کرے اور اس کے اس عمل سے دوسرے آ دمی کو تکلیف پنتیج یا پھراگروہ آ دمی اس تکلیف سے انتقال کر جائے تو خداوند تعالی کے نزد یک ان لوگوں کا کیا درجہ ہوگا چاہے وہ تکلیف میں ہی مبتلا ہوں یا انتقال ہوجائے ، کیونکہ آج کل کالاعمل کا رواج زیادہ عروج وج کرر ہاہے لہذا مہر بانی فرما کر تفصیل سے لکھنا تا کہ اس کالے دھندے کرنے اور کرانے والوں کو اپنا انجام معلوم ہو سکے ، اللہ ان لوگوں کو نیک ہدایت دے ، آمین!

ج..... جادواور سفلی عمل کرنااس کے بدترین گناہ ہونے میں تو کسی کا اختلاف نہیں۔البتہ اس میں اختلاف ہے کہ جادوکر نے ہے آدمی کا فرہوجا تا ہے یا نہیں؟ صبحے یہ ہے کہ اگراس کو حلال سجھ کر کری تو کا فرنہیں، گناہ گاراور فاسق حلال سجھ کر کری تو کا فرنہیں، گناہ گاراور فاسق ہے۔اس میں شک نہیں کہ ایسے تفلی اعمال سے دل سیاہ ہوجا تا ہے،اللہ تعالی مسلمانوں کو اس آدت سے بچائے، یہ بھی فقہائے امت نے لکھا ہے کہ اگر کسی کے جادواور سفلی عمل سے کسی کی موت واقع ہوجا گا تو شخص قاتل تصور کیا جائے گا۔

سفلی عملیات سے تو بہ کرنی جا ہئے cm

س..... میں نے جوانی کے عالم میں تفلی عملیات پڑھے تھے،اس گناہ کے ازالہ کے لئے کیا کرنا جاہئے؟

ح.....انعملیات کوچپوڑ دیجئے اوراس گناہ سے تو بہ کیجئے۔

## جنات

جنات کا وجود قرآن وحدیث سے ثابت ہے س....کیا جنات انسانی اجسام میں محلول ہو سکتے ہیں جبکہ جنات ناری مخلوق ہیں اور وہ آگ میں رہتے ہیں اور انسان خاکی مخلوق ہے۔جس طرح انسان آگ میں نہیں رہ سکتا تو جنات



rrr

المرسف المرس



کس طرح خاک میں رہ سکتے ہیں؟ بہت سے مفکرین اور ماہر نفسیات جنات کے وجود کے بارے میں اختلاف رکھتے ہیں،اس لئے یہ مسکد توجہ طلب ہے۔

برسس جنات کا وجودتو برحق ہے، قرآن کریم اور احادیث شریفہ میں ان کا ذکر بہت ہی جگہ موجود ہے، اور کسی جن کا انسان کو تکلیف پہنچانا بھی قرآن کریم، احادیث شریفہ نیز انسانی تجربات سے ثابت ہے، جولوگ جنات کے وجود کا انکار کرتے ہیں ان کی بات صحیح نہیں۔ باقی رہا جنات کا کسی آ دمی میں حلول کرنا! سواول تو وہ بغیر حلول کے بھی مسلط ہو سکتے ہیں، پھران کے حلول کرنے میں کوئی استبعاد نہیں، ان کے آگ سے پیدا ہونے کے میمنی نہیں کہوہ وہ خود بھی آگ ہیں، بلکہ آگ ان کی تخلیق پرغالب ہے جیسے انسان مٹی سے پیدا ہوا ہے مگر وہ مٹی نہیں۔

امل ایمان کو جنات کا وجود تسلیم کئے بغیر حیار نہیں

س.....آج کل ہمارے یہاں جنات کے وجود کے بارے میں بحث چل رہی ہے اور اب
تک اس سلسلہ میں فرہبی ، سائنسی منطقی اور عقلی نظریات سامنے آئے ہیں۔ بیسب نظریات
نوعیت کے اعتبار سے جدا جدا ہیں للہٰ ذاما سوائے فرہبی نظریات کے دوسروں پر یقین یاغور کرنا
بہت می ذہنی کشمکشوں کو جنم دیتا ہے، جبکہ ایک مسلمان ہونے کی حثیت سے ہمارا عقیدہ
اپنے فرہبی نظریات پر ہی یقین کامل کرنے کا ہے۔ للہٰذا آپ براہ مہر بانی قرآنی دلائل یا سچ
اور حقیقی واقعات کی روشنی میں یا اگر احادیث کی روشنی میں جنوں کا وجود ثابت ہوتو اس
بارے میں صحیح صورت حال اور نظریہ سامنے لائیں تاکہ لوگوں کے اذبان کو اس بارے میں
بیدا ہوجانے والی کشکش اور تذبذ ب سے نجات دلائی جاسکے۔

ج....قرآن کریم میں ۲۹ جگہ جنوں کا ذکرآیا ہے، اور احادیث میں بھی بہت سے مقامات پرائیان کا تذکرہ آیا ہے، اس لئے جولوگ قرآن کریم اور آنخضرت صلی الله علیه وسلم پرائیان رکھتے ہیں ان کوتو جنات کا وجود تسلیم کئے بغیر چپارہ نہیں، اور جولوگ اس کے منکر ہیں ان کے پاس نفی کی کوئی دلیل اس کے سوانہیں کہ پیٹلوق ان کی نظر سے او جھل ہے۔







جنات کا انسان پرآنا حدیث سے ثابت ہے

س....قرآن وحدیث کی روشنی میں بتائیں کہ کیا جن انسان پرآ سکتا ہے؟ اگرآ سکتا ہے تو روز میں میں سے ایس کے ایس کی کیا جن انسان پرآ سکتا ہے؟ اگرآ سکتا ہے تو

کیاانسانی جسم میں حلول ہوسکتا ہے؟ اس کی وجہ کیا ہے؟

ح ..... 'آ کام المرجان فی غرائب الاخبار واحکام الجان' کے باب: ۵۱ میں لکھا ہے کہ بعض معتزلہ نے اس سے انکار کیا ہے کیکن امام اہل سنت ابوالحن اشعریؓ نے مقالہ ' اہل السنة والجماعة' 'میں اہل سنت کا بیمسلک نقل کیا ہے کہ وہ'' جنات کے مریض کے بدن میں داخل

ہونے کے قائل ہیں۔''اس کے بعد متعددا حادیث سے اس کا ثبوت دیا ہے۔ جنات کا آ دمی برمسلط ہوجانا

تھیں وہ ایں جدی حالان کرماہے بہاں وہ ک بیا یں اوما اور این اور اور این اوما اور این اوما ہوتا ہے۔ وہ اس نے بھی سیھی نہیں یا پھرا یک اجنبی شخص کے پوچھنے پراس کے ماضی کے بالکل صحیح حالات اور واقعات بتاتا ہے۔ اس نے قرآن شریف پڑھنا سیھا ہی نہیں ہوتا مگر بڑی روانی سے

تلاوت کرتا ہے،آخرالیہا کیوں ہوتا ہے؟ ...... ج..... جنات کا آ دمیوں پرمسلط ہوناممکن ہےاوراس کےواقعات متواتر ہیں۔

''جن''عورتوں کا انسان مردوں سے علق

س.....میرے گاؤں کے نزدیک ایک شخص رہتا ہے جب وہ چھوٹا تھا تو اس پر دورے پڑتے تھے، یہاں تک کہ ساراجسم خون سے تر ہوجا تا تھا، ہوتے ہوتے جب وہ جوان ہواتو دورے پڑنے نند ہوگئے، چندسالوں بعداس شخص نے بتایا کہ اس کے پاس ایک مادہ جن آئی جو کہ انتہائی خوبصورت لڑکی تھی اور مجھے تعویذ دیا کہ اس تعویذ کو چاندی میں بند کر کے اپنے جسم کے ساتھ باندھ لواور جب بھی میری ضرورت پڑے تو اس تعویذ کو ما چس جلا کر سے تیش دو، میں حاضر ہوجایا کروں گی۔

اب ہمارے گاؤں اور گردونواح میں جب کوئی بیمار ہوجا تا ہے یا کوئی اور مشکل



**جْهِ فَهِ رِسْ دَ** 





<mark>پیش آتی ہے تواس آ دمی کو بلالاتے ہیں وہ ما</mark>چس کی تیلی جلا کراس تعویذ کوگرم کر لیتا ہے، چند منٹوں کے بعد حقہ طلب کر لیتا ہے اوراس کی آنکھیں بہت زیادہ سرخ ہوجاتی ہیں، پھراس کی آوازعورت جیسی ہوجاتی ہے اور یو چھنے گئی ہے کہ میرے معثوق کو کیوں تکلیف دی ہے؟ کیا تکلیف ہےتم کو؟

مولانا صاحب! آب یقین نہیں کریں گے کہ بڑے بڑے اسپیشلسٹ ڈاکٹر جس مرض کی تشخیص نہیں کر سکتے ہیے مادہ جن (بقول اس کے ) چندمنٹوں میں اس مرض کے بارے میں بتادیتی ہے کہ بیفلاں مرض ہے اور اس کا علاج بھی بتادیتی ہے۔ اکثر لوگ شفایاب ہوتے ہیں۔ میشخص انتہائی سادہ انسان ہے اوراس کوان دوائیوں کے بارے میں یقیناً کیچھکم نہیں ہے، جب وہ اس مخصوص وقت میں اپنی زبان سے (جواس وقت عورت کی طرح بواتا ہے) کہددیتا ہے بہت سے مرضول کا علاج ہوجاتا ہے۔مولانا صاحب! میں ا یک تعلیم یافتہ آ دمی ہوں اوران تو ہمات پر یقین نہیں رکھتا الیکن اپنی آئکھوں سے میں نے پیہ سب کچھ دیکھا ہے۔ برائے کرم قرآن حکیم اورا حادیث نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی روشنی میں اس کی وضاحت کریں کہ مندرجہ بالا واقعات کس حد تک درست ہیں؟

ح.....انسانوں پر جنات کے اثر اے حق ہیں قر آن وحدیث دونوں میں اس کا ذکر ہے،اور جن عورتوں کے انسان مردوں پر عاشق ہونے کے بھی بہت سے واقعات کتابوں میں لکھے ہیں،اس کئے آپ نے جو کہانی لکھی ہےوہ ذرابھی لائق تعجب نہیں۔

البيس كي حقيقت كيا ہے؟

س ....سب سے پہلاسوال عرض ہے کہ ابلیس فرشتوں میں سے ہے یا جنات کی نسل ہے؟ کیونکہ ہمارے ہاں کچھلوگوں کا خیال ہے کہ ابلیس ،اللہ کے مقرب فرشتوں میں سے تھا،مگر تھم عدولی کی وجہ سے اللہ نے اسے اپنی بارگاہ سے نکال دیا، جبکہ جہاں تک میرا خیال ہے ابلیس جنات میں سے ہے اور عبادت کی وجہ سے فرشتوں کے برابر کھڑا ہوگیا، مگر حضرت آدم علیه السلام کوسجده نه کرنے کی وجہ سے دھتکار دیا گیا۔

ح ....قرآن مجيد ميں ہے كه: "كان من الجن" ليني شيطان جنات ميں سے تھا، مگر كثرت





حِلِداوْل



عبادت کی وجہ سے فرشتوں میں ثار کیا جاتا تھا کہ تکبر کی وجہ سے مردو دہوا۔

کیاابلیس کی اولادہ؟

س.....کیا ابلیس کی اولا د ہے؟ اگر اکیلا ہے تو وہ اتنی بڑی مخلوق کو ایک ہی وقت میں گمراہ

كيي كرليتا ہے؟ اس كا جواب قرآن وحدیث كی روشنی میں ارشاد فرمائیں!

ج....قرآن مجید میں ہے کہاس کی آل واولا دبھی ہے اوراس کے اعوان وانصار بھی کثیر

تعداد میں ہیں، چنانچہ ایک روایت میں ہے کہ شیطان پانی کی سطح پر اپنا تخت بچھا تا ہے اور اپنے ماتحو ں کوروز انہ کی مدایات دیتا ہے اور پھرروز انہ کی کارگز ار کی بھی سنتا ہے۔

ہمزاد کی حقیقت کیاہے؟

س.....، ہمزاد کی شرعی حقیقت کیا ہے؟ کیا بیواقعی اپناو جودر کھتا ہے؟

ح.....حدیث میں ہے کہ:'' ہرآ دمی کے ساتھ ایک فرشتہ اور ایک شیطان مقرر ہے۔ فرشتہ اس کو خیر کا مشورہ دیتا ہے اور شیطان شرکا حکم کرتا ہے۔''ممکن ہے اسی شیطان کو' ہمزاد'' کہہ دیا جاتا ہو، ورنہ اس کے علاوہ ہمزاد کا کوئی شرعی ثبوت نہیں۔

.com\_

چە**فىرىت** «خ



## تو ہم پرستی

اسلام میں برشگونی کا کوئی تصور نہیں

س .....عام خیال یہ ہے کہا گر بھی دودھ وغیرہ گرجائے یا پھرطاق اعداد مثلاً :۵،۳،۷ کوغیرہ یا پھراسی طرح دنوں کے بارے میں جن میں منگل، بدھ، ہفتہ، وغیرہ آتے ہیں، انہیں مناسب نہیں سمجھا جاتا، عام زبان میں بدشگونی کہاجا تاہے۔تو قرآن وحدیث کی روشنی میں بدشگونی کی کیا حیثیت ہے؟

ج.....اسلام میں نحوست اور بدشگونی کا کوئی تصور نہیں، یہ محض تو ہم پرستی ہے۔ حدیث شریف میں بدشگونی کے عقیدہ کی تر دید فرمائی گئی ہے۔سب سے بڑی نحوست انسان کی اپنی بدعملياں اورفسق وفجورہے، جوآج مختلف طريقوں ہے گھر گھرييں ہور ہاہے... إلاَّا ماشاءاللہ!

یہ بدعملیاں اور نافر مانیاں خدا کے قہرا ورلعنت کی موجب ہیں،ان سے بچنا جا ہے۔

اسلام نحوست کا قائل نہیں ، نحوست انسان کی بدعملی میں ہے

س ..... ہمارے مذہب اسلام میں نحوست کی کیا اہمیت ہے؟ بعض لوگ یا وَل پریاوَل ر کھنے کونحوست سجھتے ہیں، کچھ لوگ انگلیاں چٹخانے کونحوست سجھتے ہیں، کچھ لوگ جمائیاں

لینے کونحوست سمجھتے ہیں، کوئی کہتا ہے فلال کام کے لئے فلال دن منحوں ہے۔

ح .....اسلام نحوست کا قائل نہیں،اس لئے کسی کام یادن کو منحوں سمجھنا غلط ہے۔نحوست اگر ہے تو انسان کی اپنی برعملی میں ہے، پاؤں پر پاؤں رکھنا جائز ہے، انگلیاں چھٹا نا نامناسب

ہےاورا گرجمائی آئے تو منہ پر ہاتھ رکھنے کا حکم ہے۔

لر كيوں كى پيدائش كومنحوس سمجھنا

س.....جن گھروں میں لڑ کیاں پیدا ہوتی ہیں وہاں زیادہ لوگ خوش نہیں ہوتے ، بلکہ رسماً ہی







جلداول



خوش ہوتے ہیں، لڑکوں کی پیدائش پر بہت خوشیاں منائی جاتی ہیں، کیا بیطریقہ ہے؟
کیونکہ لڑکی ہویا لڑکا، بیتو اللہ ہی کی مرض ہے، لیکن جس نے لڑکی جنی اس کوتو گویا مصیبت
ہی آگئی، اور وہ' دمنحوں'' ٹھہرتی ہے، کیا ہم واپس جاہلیت کی طرف نہیں لوٹ رہے؟ جبکہ
لڑکی کو فن کر دیا جاتا تھا۔

ح .....اٹر کوں کی پیدائش پرزیادہ خوشی توایک طبعی امر ہے، کیکن لڑ کیوں کو یاان کی ماں کو منحوس مسمحھنایاان کے ساتھ حقارت آمیز سلوک کرنا گناہ ہے۔

عورتوں کو مختلف رنگوں کے کپڑے پہننا جائز ہے؟

س..... ہمارے بزرگ چندرنگوں کے کپڑے اور چوڑیاں (مثلاً کالے، نیلے) رنگ کی پہننے سے متع کرتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ فلال رنگ کے کپڑے پہننے سے مصیبت آ جاتی ہے۔ بہاں تک درست ہے؟

ج.....مختلف رنگ کی چوڑیاں اور کپڑے پہننا جائز ہے اور بیہ خیال کہ فلاں رنگ سے مصیبت آئے گی محض تو ہم پرستی ہے،رنگوں سے پچھ ہیں ہوتا،اعمال سے انسان اللہ تعالیٰ کی نظر میں مقبول یا مردود ہوتا ہے۔

مهينول كى نحوست

س....اسلام میں نحوست منحوس وغیرہ نہیں، جبکہ ایک حدیث ماہ صفر کو نحوں قرار دے رہی ہے۔ حدیث کا ثبوت اس کا غذ سے معلوم ہوا جو کہ کراچی میں بہت تعداد کے ساتھ بانٹے گئے ہیں۔ ح..... ماو صفر منحوس نہیں اسے تو''صفر المظفر'' اور''صفر الخیز'' کہا جاتا ہے، یعنی کا میا بی اور خیر و برکت کا مہینہ۔ ماو صفر کی نحوست کے بارے میں کوئی ضیح روایت نہیں، اس سلسلہ میں جو پر بے بعض لوگوں کی طرف سے شائع ہوتے ہیں، وہ بالکل غلط ہیں۔

محرم بصفر، رمضان وشعبان میں شادی کرنا

س..... ہماری برادری کا کہنا ہے کہ چند مہینے ایسے ہیں جن میں شادی کرنامنع ہے، جیسے محرم، صفر، رمضان، شعبان وغیرہ ۔ میں پوچھنا چاہتا ہوں کہ حدیث کی روشنی میں بتا کیں کہان



www.shaheedeislam.com





مہینوں میں شریعت نے شادی کو جائز قرار دیا ہے یا ناجائز؟ اگر ناجائز ہے تو کرنے والا کیا گناہ گار ہوگا؟

ج .... شریعت میں کوئی مہینہ ایسانہیں جس میں شادی ہے منع کیا گیا ہو۔

ما وصفر كومنحوس مجھنا كيسا ہے؟

س.....کیاصفر کامہینهٔ خصوصی طور پرابتدائی تیرہ دن جس کوعرف میں تیرہ تیزی کہا جاتا ہے، پهنموس ہے؟

ج.....صفرکے مہینے کو منحوں سمجھنا جاہلیت کی رسم ہے،مسلمان تواس کو''صفر المظفر''اور''صفر الخیز''سمجھتے ہیں، یعنی خیراور کامیا بی کام ہینہ۔

شعبان میں شادی جائز ہے

س..... ہمارے بزرگوں اور عام لوگوں کا کہنا ہے کہ شعبان المعظم چونکہ شب براُت کا مہینہ ہے اس کئے شعبان میں نکاح جائز نہیں اور شادی بیاہ منع ہے۔

ح ....قطعاً غلط اور بيهوده خيال ب، اسلام نيكوئي مهيناييانهيس بتاياجس مين نكاح ناجا زنهو

كيامحرم ،صفر ميں شادياں رنج وغم كاباعث ہوتی ہيں

س ..... محرم، صفر، شعبان میں چونکہ شہادت حسین اوراس کے علاوہ بڑے سانحات ہوئے،
ان کے اندر شادی کرنا نامناسب ہے۔ اس لئے کہ شادی ایک خوشی کا سبب ہے اور ان
سانحات کاغم تمام مسلمانوں کے دلوں میں ہوتا ہے اور مشاہدات سے ثابت ہے کہ ان
مہینوں میں کی جانے والی شادیاں کسی نہ کسی سبب سے رنج وغم کا باعث بن جاتی ہیں۔ اس

میں کسی عقیدے کا کیا سوال؟

ج .....ان مہینوں میں شادی نہ کرنا اس عقیدے پر مبنی ہے کہ یہ مہینہ منحوں ہے، اسلام اس نظریہ کا قائل نہیں ۔ محرم میں حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت ہوئی مگراس سے بید لازم نہیں آتا کہ اس مہینے میں عقدِ زکاح ممنوع ہوگیا، ورنہ ہر مہینے میں کسی نہ کسی شخصیت کا وصال ہوا جو حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے بھی ہزرگ تر تھے، اس سے بیلازم آئے گا کہ



چې فېرست «خ





جلداول



سال کے بارہ مہینوں میں سے کسی میں بھی نکاح نہ کیا جائے ، پھرشہادت کے مہینے کوسوگ اور شریع میں مصری بھے ویں

نحوست کامہینہ بھی انھی غلط ہے۔ عیدالفطر وعیدالاضحیٰ کے درمیان شادی کرنا

پیروان سرو پیروان کے در میان شادی نہیں کر فی س..... میں نے اکثر لوگوں سے سنا ہے کہ عیدالفطر اور عیدالاضحیٰ کے در میان شادی نہیں کر نی

چاہئے، بلکہ بقرعید کے بعد شادی کرنی چاہئے، اگر شادی ہوجائے تو دولہا دلہن سکھ سے نہیں

رہے۔آپ یہ بتائیں کہ یہ درست ہے یا غلط؟ ح..... بالکل غلط عقیدہ ہے!

کیا منگل، بدھ کوسر مدلگا نا ناجا ئزہے؟

س..... میں نے ساہے کہ ہفتہ میں صرف پانچ دن سرمہ لگانا جائز ہے،اور دودن لگانا جائز

نہیں،مثلًا:منگل اور بدھ۔کیا ہیچے ہے؟

ح ..... ہفتہ کے سارے دنوں میں سرمہ لگانے کی اجازت ہے، جو خیال آپ نے لکھا ہے وہ صحیح نہیں ہے۔

نوروز کے تہوار کا اسلام سے پچھلق نہیں

س .....۱۱ رمارچ کو جو''نوروز' منایا جاتا ہے، کیا اسلامی نقط منظر سے اس کی کوئی حقیقت ہے؟ کراچی سے شائع ہونے والے روزنا ہے''ڈان گجراتی '' میں نوروز کی بڑی دینی اہمیت بیان کی گئی ہے، قرآن کریم کے حوالے سے اس میں بتایا گیا ہے کہ ازل سے اب تک جتنے اہم واقعات رونما ہوئے ہیں وہ سب اسی روز ہوئے۔ اسی روز سورج کو روشنی ملی، اسی روز مورت ہوا چلائی گئی، اسی روز حضرت ہوا چلائی گئی، اسی روز حضرت نوع کی کشتی جودی پہاڑ پر لنگر انداز ہوئی، اسی روز حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بت شکنی کی، وغیرہ وغیرہ۔ ازروئے حدیث نوروز کے اعمال بھی بتائے گئے کہ اس روز روزہ رکھنا چاہئے ، نہانا چاہئے ، نئے کپڑے پہنے چاہئیں، خوشبولگائی جاہئے اور بعد نماز ظہر چاررکعت نماز نوروز دودورکعت کی نیت سے اداکرنی چاہئے۔ پہلی دو



چې فېرست «ې



رکعت کی پہلی رکعت میں سورہ الحمد کے بعد دس بار سورہ القدر اور دوسری رکعت میں سورہ الحمد کے بعد دس مرتبہ سورہ اخلاص پڑھنی چاہئے۔ دوسری دورکعت میں سے پہلی رکعت میں سورہ الحمد کے بعد دس مرتبہ سورۃ الکا فرون اور دوسری دورکعت میں سورہ الحمد کے بعد دس مرتبہ سورۃ الفلق پڑھنی چاہئے۔ سوال یہ ہے کہ آخر دورکعت کی پہلی سورۃ الناس اور دس مرتبہ سورۃ الفلق پڑھنی چاہئے۔ سوال یہ ہے کہ آخر دورکعت کی پہلی رکعت میں ایک ہی سورۃ الناس پہلے اور سورۃ الفلق بعد میں ، کیا یہ درست ہے؟ چونکہ یہ باتیں ترتیب سے یعنی سورۃ الناس پہلے اور سورۃ الفلق بعد میں ، کیا یہ درست ہے؟ چونکہ یہ باتیں قرآن و حدیث کے حوالے کے ساتھ بیان کی گئی ہیں ، الہذا آپ کو زحمت دے رہا ہوں براۓ کرم بذریعہ 'جونکہ میں اس مسئلے کی وضاحت فرما کرمشکورو ممنون فرما کیں ، شکریہ۔

ح..... ہماری شریعت میں نوروز کی کوئی اہمیت نہیں ،اور'' ڈان گجراتی'' کے حوالے سے جو کھاہے وہ صحیح نہیں نوروز کی تعظیم مجوسیوں اورشیعوں کا شعار ہے۔

رات کوجھاڑ ودینا

س .....سنا ہے کہ رات کو جھاڑو دینا گناہ ہے، کیا کاروباری کحاظ سے نثر بعت کے مطابق رات کو جھاڑو دینااور جھاڑو سے فرش دھونا جائز ہے؟

ح .....رات کوجھاڑودینے کا گناہ میں نے کہیں نہیں پڑھا...!

عصرکے بعد جھاڑودینا، چپل کے اوپر چبل رکھنا کیساہے؟

س ..... ہمارے بزرگ کہتے ہیں کہ انعصر کی اذان کے تھوڑی در بعد جھاڑو نہیں دین چاہئے، لینی اس کے بعد کسی بھی وقت جھاڑو نہیں دینی چاہئے اس طرح کرنے سے مصبتیں نازل ہوتی ہیں۔ ۲: چیل کے اوپر چیل نہیں رکھنی چاہئے۔ ۳: جھاڑو کھڑی نہیں رکھنی چاہئے۔ ۲: چار پائی پرچا در لمبائی والی جانب کھڑے ہو کرنہیں بچھانی چاہئے۔ جہسے یہ اری باتیں شرعاً کوئی حیثیت نہیں رکھتیں ،ان کی حیثیت تو ہم پرستی کی ہے۔









تو ہم پرستی کی چندمثالیں

س ..... میں نے اکثر اپنے بزرگوں سے سنا ہے کہ رات کے وقت چوٹی نہ کرو، جھاڑ و نہ دو، ناخن نہ کا ٹو، منگل کو بال اور ناخن جسم سے الگ نہ کرو، ان سب باتوں سے نیستی آتی ہے۔ کھانا کھا کر جھاڑ و نہ دو، رزق اڑتا ہے۔ میری سمجھ میں بیر باتین نہیں آتیں۔

ح..... يمخض توجهات ہيں، شريعت ميں ان کی کوئی اصل نہيں۔

التي چيل كوسيدهي كرنا

س .....، ہم نے بعض لوگوں سے سنا ہے کہ راست میں جو چپل الٹی بڑی ہوا سے سیدھی کردین چاہئے، کیونکہ''نعوذ باللہ'' اس سے او پر لعنت جاتی ہے، کیا میہ بات صحیح ہے؟ اس کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ کیا الٹی چپل سیدھی کرنی چاہئے؟

ج .....الٹی چیز کوسیدھا کرنا تو اچھی بات ہے، کیکن آگے آپ نے جو لکھا ہے اس کی کوئی اصل نہیں مجض لغوبات ہے۔

استخاره كرناحق بيكين فال كفلوانا ناجائز ہے

س .....کیااسخاره لیناکس بھی کام کرنے سے پہلے اور فال کھلوانا شرعی نقطۂ نظر سے درست ہے؟ ج....سنت طریقے کے مطابق استخاره تو مسنون ہے، حدیث میں اس کی ترغیب آئی ہے، اور فال کھلوانا ناجائز ہے۔

قرآن مجید سے فال نکالنا حرام اور گناہ ہے،اس فال کواللہ کا تکم مجھنا غلط ہے سے بیس ہیں، والدہ حیات ہیں، میں سب سے چھوٹی ہوں، مجھ سے بڑی تینوں بہنیں غیرشادی شدہ ہیں، ایک اہم بات یہ ہے کہ ہم سن مسلمان) گھرانے سے تعلق رکھتے ہیں، ہمارے کچھ دور کے رشتہ دار ہیں جو کہ قادیا نیوں میں سے ہیں، ہماراان کے ساتھ کوئی خاص میل جو لہیں ہے،میرے والد کی وفات کے بعد

MUL

المرسف المرسف المراجعة





ان لوگوں نے میری بڑی بہن کے لئے اپنے بیٹے کارشتہ جیجا، می نے انکارتونہ کیا (اقرار بھی نه کیا) کیکن سوچنے کے لئے کچھ وقت مانگا، میری امی کومیری نانی نے مشورہ دیا کہ قرآن یا ک میں اللہ تبارک وتعالیٰ سے یو چھاجائے۔آپ کوایک بات بتاؤں کہ میرےابو میں چند ایسی عادتیں تھیں جن کی وجہ سے نہ صرف امی بلکہ ہم جاروں بھی بہت پریثان تھیں۔امی نے قرآن مجید سے ابو کے بارے میں سوال پوچھا تو اس میں واضح طور پر جواب تھا کہ:''بس سے ایک آ دی ہے جس کو جنون ہو گیا ہے سوایک خاص وقت (لینی اس کے مرنے کے وقت) تك اس كى حالت كا انتظار كراو " (سورة المؤمنون كى ٢٥ وين آيت ) سوميرابا ب مرنے تك صحیح نہ ہوسکا،قر آن میں واضح طور پر جواب مل گیا تھااس لئے ہم سب کو پختہ یقین تھا کہ ہم کو قرآن یاک ہی میچے مشورہ دے گا۔اس لئے جب بیرشتہ آیا توامی نے بہت ہی پریشانی کے عالم میں پیسوال یو چھا کہ: ''ہم مسلمان ہیں اورلڑ کا غیرمسلم ماں باپ کا بیٹا ہے، اس لئے تھوڑی سی خلش ہے، کیا ہم وہاں ہاں کردیں؟'' تو قرآن یا ک میں پیہجواب آیا تھا کہ:''اور بڑی رضامندی اور (جنت کے ) ایسے باغوں کی ، کدان کے لئے ان (باغوں) میں دائمی نعمت ہوگی (اور )ان میں بیہ ہمیشہ ہمیشہ کور ہیں گے، بلاشبہاللہ تعالیٰ کے پاس بڑاا جرہے۔'' ( سورة التوبه کی ۲۱ ویں آیت )۔سب کو بیہ جواب پڑھ کرتسلی ہوئی لیکن بعض رشتہ دار اور خود میری بہن صرف اس وجہ سے انکاری تھے کہ وہ غیرمسلم ہیں،اس لئے امی مزید پریشان ہوگئ ہیں اور بھار پڑگئی ہیں، امی نے ایک مرتبہ پھر قرآن مجید میں پوچھا تو آپ یقین نہیں کریں گے کہاس میں واضح طور پر بیالفاظ تھے کہ:'' آپ کی مدداس وفت کر چکا ہے۔'' ( سورۃ التو بہ کی حالیسویں آیت)۔ چونکہ قرآن مجید چھوٹے بڑے ہوتے ہیں اور ہمارا قرآن یاک چھوٹا ہےاس کئے صفحہ جب شروع ہوتا ہے تو یہی الفاظ جومیں نے بیان کئے ہیں الگ الگ صفحات یر درج ہیں، یہ میں آپ کواس لئے بتارہی ہوں کہ جب آپ ان آیات کا ترجمہ پڑھیں گے تو ہوسکتا ہے کہ آپ کے قرآن مجید میں وہ آگے بیچھے ہوں۔

آپ بھی مسلمان ہیں اور قر آن مجید کے ایک ایک حرف پریقین رکھتے ہیں، مجھے احساس ہے کہ آپ دوسر سے علاء کی طرح غیر مسلموں کو براسمجھتے ہیں، ہم بہت پریشان ہیں،



جه فهرست «ج»





اب انکار بھی نہیں کر سکتے کیونکہ ہم نے قرآن سے پوچھ لیا تو سمجھیں کہ اللہ تعالیٰ سے پوچھ لیا، اوراگر ہم نے نہ کردی تو اللہ تعالیٰ نہ جانے ہمارے لئے کون میں سزائیں منتخب کرے گا؟ مجھے احساس ہے کہ آپ کا کیا جواب ہوگالیکن بس آپ میری بیہ شکل حل کردیں۔ آیا ہم قرآن مجید سے پوچھنے کے باوجود''نہ''کر سکتے ہیں جبکہ قرآن مجید میں جوالفاظ آئے ہیں وہ اوپر بیان کئے جانچے ہیں۔

ح..... ت ي كسوال ميس چندامور توجيطلب بين،ان كوالك الك لكستا بول \_

اول:.....قادیانی باجماع امت مرتد اور زندیق ہیں، کسی مسلمان لڑکی کا کسی کا فر سے نکاح نہیں ہوسکتا، اس لئے اپنی بچی کا فر کے حوالے ہرگز نہ کیجئے ورنہ ساری عمر زنا اور بدکاری کا وبال ہوگا اوراس گناہ میں آپ دونوں ماں بٹٹی بھی شریک ہوں گی۔

دوم:....قرآن مجید سے فال دیکھنا حرام اور گناہ ہے، اوراس فال کو اللہ تعالیٰ کا حکم سمجھنا نادانی ہے، کیونکہ قرآن مجید کے صفح مختلف ہو سکتے ہیں، ایک شخص فال کھو لے گا تو کوئی آیت سے کوئی آیت نکلے گی اور دوسرا کھو لے گا تو دوسری آیت نکلے گی۔ جو مضمون میں پہلی آیت سے مختلف ہوگی، پھریہ بھی ہوسکتا ہے کہ قرآن کریم سے فال نکال کرکسی شخص نے کوئی کام کیا اور اس کا انجام اچھا نہ نکلا تو قرآن کریم سے بدعقیدگی پیدا ہوگی، جس کا نتیجہ کفرتک نکل سکتا ہے۔ بہر حال علمائے امت نے اس کو ناجائز اور گناہ فرمایا ہے، چنا نچہ فتی کفایت اللہ کے مجموعہ فتا وی ''میں ہے:

''س: ایک لڑی کے پچھز بوارت کسی نے اتار لئے، لوگوں کا خیال ایک شخص کی طرف گیا اور فال کلام مجید سے نکالی گئ اور اس شخص کا نام نکلاجس کی طرف خیال گیا تھا، اس کو جب معلوم ہوا تو اس نے مسجد میں جا کر قرآن مجید کے چند ورق پھاڑ گئے اور ان پر پیشاب کر دیا۔ (نعوذ باللہ!) اور کہنے لگا کہ قرآن مجید بھی جھوٹا اور مولوی بھی سالا جھوٹا۔ آیا شیخص اسلام میں داخل ہوسکتا ہے یا نہیں؟ اور ہوسکتا ہے یا نہیں؟



چە**فىرىت** «خ

www.shaheedeislam.com



ج: ..... شریعت میں فال نکالنامنع ہے، اور اس کے منع ہونے کی دو و جہیں ہیں۔ اول تو بید کہ علم غیب خدا کے سواکوئی نہیں جانتا ہمکن ہے کہ نام غلط نکلے اور پھر جس کا نام نکلے خدا نخو استہ کہیں وہ ایسی حرکت نہ کر بیٹھے جیسے اس شخص نے کی۔ شریعت کے احکام کی خلاف ورزی کا یہی نتیجہ ہوتا ہے جو آپ نے دیکھا۔ جس شخص نے کلام مجید اور مولو یوں کے ساتھ الیہی گتا خیاں کی ہیں وہ کا فرہ، کما مجید اور مولو یوں کے ساتھ الیہی گتا خیاں کی ہیں وہ کا فرہ ہے، لکن نہ ایسیا کا فرکہ بھی اسلام میں داخل نہ ہوسکے، بلکہ جدید تو بہ سے وہ اسلام میں داخل ہوسکتا ہے۔ آئندہ فال نکا لئے سے احتر از چاہئے تاکہ فال نکال کرنام نکا لئے والے شخص کی طرح خود بھی اور جس کا نام نکلا تھا اسے بھی گناہ گار نہ کریں۔ اس شخص سے تو بہ کرانے کے بعد اس کی بیوی سے تجدید یونکاح لازم ہے۔' (کفایت المفتی ج بھی اسلام میں لکھتے ہیں:

''ج: ....قرآن مجید سے فال نکالنی ناجائز ہے، فال نکالنی اوراس پرعقیدہ کرناکسی اور کتاب (مثلاً دیوانِ حافظ یا گلتان وغیرہ) سے بھی ناجائز ہے، مگر قرآن مجید سے نکالنی توسخت گناہ ہے کہ اس سے بسااوقات قرآن مجید کی تو بین یا اس کی جانب سے برعقیدگی پیدا ہوجاتی ہے۔'' ( کفایة المفتی ج: ۹ ص:۲۲۱) ایک اور جگہ مفتی صاحب کلھتے ہیں:

''چور کا نام نکالنے کے لئے قرآن مجید سے فال لینا ناجائز ہے اور اس کو بیسمجھنا کہ بیقرآن مجید کو ماننا یا نہ ماننا ہے، غلط ہے۔اس لئے حافظ صاحب کا بیہ کہنا کہ: تم قرآن مجید کو مانتے ہوتو زید کے دس روپے دے دو کیونکہ قرآن مجید نے تمہیں چور بتایا ہے۔ بیہی صحیح نہیں تھا۔'' (ایسنا ص:۲۲۳)









پس آپ کااور آپ کی والدہ کااس ناجائز فعل کو جمت سمجھنا قطعاً غلطاور گناہ ہے، اس سے تو بہ کرنی چاہئے۔

سوم:.....آپ کی والدہ نے آپ کے والد صاحب کے بارے میں سورۃ المؤمنون کی آیت نمبر:۲۵ کی جو بیفال نکالی تھی:

> ''بس بیایک آدمی ہے جس کوجنون ہوگیا ہے، سوایک خاص وقت (بعنی اس کے مرنے کے وقت) تک اس کی حالت کا انتظار کرو۔''

قرآن مجید کھول کراس ہے آگے پیچے پڑھ لیجئے آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ یہ اللہ تعالی نے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم کے کا فروں کا قول نقل کیا ہے جو وہ حضرت نوح علیہ السلام کے بارے میں کہا کرتے تھے۔ اب اگریۃ ول صحیح ہے تو آپ کے والدصاحب کی مثال نوح علیہ السلام کی ہوئی اور آپ کی والدہ کی مثال قوم نوح کے کا فروں کی ہوئی ، کیا آپ حوالہ آپ اور آپ کی والدہ اس مثال کو اپنے لئے پیند کریں گے؟ فرمان خدا (جس کا آپ حوالہ دے رہی ہیں) تو یہ ہے کہ اس فقرہ کے کہنے والے کا فرییں اور جس خض کے بارے میں یہ فقرہ کہا گیا ہے وہ اللہ تعالی کا مقبول بندہ ہے۔ میں تو قرآن کریم کے لفظ لفظ پر ایمان رکھتا ہوں ، کیا آپ بھی اس فرمانِ خدا پر ایمان رکھیں گے؟

چہارم: .....اب کا فراڑ کے کے بارے میں آپ کی والدہ نے سورہ تو بہ سے جو فال نکالی اس کود کیھئے! اس سے اوپر کی آیت میں ان اہل ایمان کا ذکر ہے جنہوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہجرت کی اور اپنی جانوں اور مالوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے راستہ میں جہاد کیا، چنانچ ارشاد ہے: ''جولوگ ایمان لائے اور (اللہ کے واسطے) انہوں نے ترک وطن کیا اور اللہ کی راہ میں اپنے مال اور جان سے جہاد کیا۔' انہی کے بارے میں فر مایا ہے:

''ان کاربان کو بشارت دیتا ہے، اپنی طرف سے بڑی رحمت اور بڑی رضامندی اور (جنت کے ) ایسے باغوں کی ، کہان کے لئے ان (باغوں) میں دائمی نعت ہوگی اوران میں ہمیشہ ہمیشہ کو



MAA

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



رہیں گے، بلاشبہ اللہ تعالیٰ کے پاس بڑا اجرہے۔''

کیا دنیا کا کوئی عقل مندان آیات کوجوآ مخضرت صلی الله علیه وسلم کے زمانہ کے کامل اہل ایمان اورمہا جرین ومجاہدین کے بارے میں نازل ہوئیں، فال کھول کر فاسقوں، بدکاروں اور کا فروں ، مرتدوں پر چسپاں کرنے گلے گا اور اس کوفر مانِ الہی سمجھ کرلوگوں کے سامنے کرے گا؟ اس سے آگلی آیت میں ارشاد ہے:

> "اے ایمان والو! اینے بالوں کو اور اینے بھائیوں کو (اپنا) رفیق مت بناؤ، اگر وہ لوگ کفر کو بمقابلہ ایمان کے (ایسا) عزیز رکھیں ( کہان کے ایمان لانے کی امید نہ رہے ) اور جو تخص تم میں سے ان کے ساتھ رفاقت رکھے گا،سوایسے لوگ بڑے نافر مان

اس آیت کریمہ میں اہل ایمان کو تھم دیا گیا ہے کہ جو کا فر، کفر کوایمان پرتر جیج دیتے ہیں،خواہ وہ تبہارے کیسے ہی عزیز ہول،خواہ باپ، بھائی اور بیٹے ہی کیوں نہ ہوں، ان کوا پنادوست ورفیق نه بناؤاوران ہے محبت ومودت کا کوئی رشته ندر کھواور تنبیه فر مائی گئی ہے کہ جو تحض ایبا کرے گا اس کا نام ظالموں اور خدا کے نافر مانوں میں کھا جائے گا۔اب بتائيئے كہ جن قادياني مرتدوں نے ايمان ير كفركوتر جيح دےركھی ہے،اور جنہوں نے قاديان کے غلام احمد کو (نعوذ باللہ)''محمد رسول اللہٰ'' بنا رکھا ہے، ایسے کا فروں کو اپنی بیٹی اور بہن دے کرآپ کس زمرے میں شار ہوں گی؟ اللہ تعالیٰ تو ایسے لوگوں کا نام ظالم رکھتا ہے، آپ اینے لئے کون سانام پسند کریں گی؟

پنجم:.....آپ کی امی نے تیسری فال قادیا نیوں کے کافر قرار دیئے جانے پر تكالى اوراس مين بيالفاظ نكلے:

'' آپ کی مدداس وقت کر چکاہے۔'' ذرااس بوری آیت کو پڑھ کر دیکھئے کہ بیرس کے بارے میں ہے؟ بیآیت مقدسہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں ہے، مکہ کے کا فروں نے آ پ صلی اللہ علیہ

mr\_

چې فېرست «ې





وسلم کومکہ سے نکال دیا تھااس کا حوالہ دیتے ہوئے اللہ تعالی اہل ایمان کوفر ماتے ہیں:

''اگرتم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد اس وقت کر چکا

کرو گے تو اللہ تعالیٰ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد اس وقت کر چکا

ہے جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کا فروں نے جلاوطن کردیا تھا، جبکہ

دو آ دمیوں میں ایک آپ صلی اللہ علیہ وسلم تھے، جس وقت کہ

دونوں غار میں تھے جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اینے ہمرا ہی سے فر ما

دونوں غار میں تھے جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اینے ہمرا ہی سے فر ما

دونوں غار میں تھے جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اینے ہمرا ہی سے فر ما

مکہ سے نکا لنے والے مکہ کے کا فرتے،اور جن کو نکالا گیا وہ آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے یارِ غار حضرت صدیق اکبر شھے۔ آپ کی امی فال کے ذریعہ قادیا نیوں پر اس آیت کو چسپاں کر کے قادیا نیوں کو نعوذ باللہ! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مماثل بنارہی ہیں، ہیں اور تمام امت مسلمہ کو، جس نے قادیا نیوں کو غیر مسلم قرار دیا ہے، مکہ کے کا فربنارہی ہیں، پیس آپ کی امی کی کھولی ہوئی فال کے کر شھا ورلطف ہیہ ہے کہ آپ قرآن کریم کے معنی و مفہوم سے بے خبر ہونے کی وجہ سے ان کرشموں کو خدا کا فرمان بتارہی ہیں۔ خدا کے لئے ان باتوں سے تو بہ سیح کہ آرائی ہیں۔ خدا کے لئے ان باتوں سے تو بہ سیح کہ اور اپناایمان برباد نہ سیح کے۔ اس قادیا نی مرتد کو ہر گزار کی نہ د ہجئے کیونکہ میں او پر فرمانِ خدا وندی فل کر چکا ہوں کہ ایسے کا فروں سے دوسی اور رشتہ ناطہ کرنے والوں کو اللہ تعالی نے ظالم اور نافر مان گھہرایا ہے۔ اگر آپ نے اس فرمانِ الٰہی کی پروانہ کی اور

دست شناسی اوراسلام

نسلیں بھی اسے یا در کھیں گی…!

س....اسلام کی رویے دست شناسی جائز ہے یا نہیں؟اس کا سیکھنااور ہاتھ دیکھ کرمستقبل کا حال بتانا جائز ہے یانہیں؟

لڑ کی قادیانی مرتد کودے دی،تواس ظلم کی الیی سزاد نیاوآ خرت میں ملے گی که تمہاری آئندہ

ح.....ان چیزوں پراعتماد کرنا جائز نہیں۔



ه فهرست ا







دست شناسی کی کمائی کھانا

س....علم نجوم پرکھی ہوئی کتابیں (پامسٹری) وغیرہ پڑھ کرلوگوں کے ہاتھ دیکھ کرحالات بتانا یعنی پیش گوئیاں کرنااوراس پیشہ سے کمائی کرناایک مسلمان کے لئے جائز ہے؟ ج....حائز نہیں۔

ستارون كاعلم

س....کیاستاروں کے علم کودرست اور سیجے سمجھا جاسکتا ہے؟ اور کیا اس پریفین کرنے سے ایمان پرکوئی فرق تونہیں پڑتا؟

ج.....ستاروں کاعلم یقینی نہیں اور پھرستارے بذاتِ خودمؤ ٹر بھی نہیں ،اس لئے اس پریقین پر سرید

کرنے کی ممانعت ہے۔

نجوم پراعتقاد کفرہے

س.....میں نے اپنے لڑ کے کی شادی کا پیغام ایک عزیز کے ہاں دیا،انہوں نے پچھدن بعد جواب دیا کہ میں ہے جورہوں کہ بچوں کے جواب دیا کہ میں میں مجبورہوں کہ بچوں کے ستارے آپس میں نہیں ملتے،اس لئے میری طرف سے انکار سمجھیں۔معلوم بیرکرنا ہے کہ از روئے شرع ان کا رفیع کہاں تک درست ہے؟

ج....نجوم پراعتقاد کفرہے۔

امل نجوم برِاعتاد درست نہیں

س.....ا کثر اہل نجوم کہتے ہیں کہ سال میں ایک دن، ایک مقررہ وقت ایبا آتا ہے کہ اس مقررہ وقت ایبا آتا ہے کہ اس مقررہ وقت میں جو دعا بھی مانگی جائے وہ قبول ہوتی ہے۔ اور ہم نے یہ دیکھا ہے کہ اس مقررہ وقت میں ان پڑھلوگوں کی اکثریت دعا ئیں مانگئے میں مصروف رہتی ہے۔ مہر بانی فرما کر بتا ہے کہ کیا دعا ئیں صرف ایک مقررہ وقت میں اور وہ بھی سال میں ایک دن قبول ہوتی ہیں؟ کیااس کا مطلب ہیہ کہ سال کے باقی دنوں میں دعا ئیں نہ مانگی جائیں؟ حساس کے نقطہ نظر سے تو چوہیں گھنے میں ایک وقت (جس کی تعیین نہیں کی گئی) ایبا آتا



444

ڊه فهرس**ت** ده به





ہے جس میں دعا قبول ہوتی ہے۔ باقی نجوم پر جھے نہ عقیدہ ہے ، نہ عقیدہ رکھنے کوچی سمجھتا ہوں۔ برجوں اور ستاروں میں کوئی ذاتی تأثیر نہیں

س .....ا پن قسمت کا حال دریافت کرنایا اخبارات وغیره میں جو کیفیات یا حالات درج کئے جاتے ہیں کہ فلاں برج والے کے ساتھ میہ موگا وہ ہوگا، پڑھنایا معلوم کرنا درست ہے؟ اور اس بات پر یقین رکھنا کہ فلاں تاریخ کو پیدا ہونے والے کابرج فلاں ہے، گناہ ہے؟ حال بتا سکتا ہے، نہ برجوں اور ستاروں میں کوئی ذاتی تأثیر ہے۔ ان باتوں پر یقین کرنا گناہ ہے اور ایسے لوگ ہمیشہ پریشان رہتے ہیں اور تو ہم پرست بن جاتے ہیں۔

نجومي كوباته دكهانا

س..... جناب مولانا صاحب! ہمیں ہاتھ دکھانے کا بہت شوق ہے، ہر دیکھنے والے کو دکھاتے ہیں۔ بتائے کہ یہ ہا تیں ماننی چاہئیں یانہیں؟

ج ..... ہاتھ دکھانے کا شوق بڑا غلط ہے، اور ایک بے مقصد کا م بھی ، اور اس کا گناہ بھی بہت بڑا ہے۔ جس شخص کو اس کی لت پڑ جائے وہ ہمیشہ پریشان رہے گا اور ان لوگوں کی انٹ هنٹ باتوں میں الجھارہے گا۔

جوجم ہے مستقبل کا حال ہو چھے،اس کی چاکیس دن کی نماز قبول نہیں ہوئی سسسہ میرے ایک دوست نے جھے بتایا کہ ستاروں کے علم پڑھنے سے یعنی جس طرح اخبارات اور رسالوں میں دیا ہوا ہوتا ہے کہ: '' یہ ہفتہ آپ کا کیسار ہے گا؟''پڑھنے سے خدا تعالیٰ اس شخص کی چاکیس دن تک دعا قبول نہیں کرتا۔ جب میں نے یہ بات اپنا ایک عزیز دوست کو بتائی تو وہ کہنے لگا کہ یہ سب فضول با تیں ہیں کہ خدا وند تعالیٰ چاکیس دن تک دعا قبول نہیں کرتا، ویسے ستاروں کے علم پر تو میں یقین نہیں رکھتا کیونکہ ایس باتوں پر یقین رکھنے قبول نہیں کرتا، ویسے ستاروں کے علم پر تو میں یقین نہیں رکھتا کہ کس کا نظرید درست ہے؟ سے ایمان پرد میک لگ جاتی ہے۔ تو اس سلسلے میں بتا ہے کہ کس کا نظرید درست ہے؟



ra.

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com



حِلداوَل



احمہ کی حدیث میں ہے کہ:''جو شخص کسی''عراف'' کے پاس گیا، پس اس سے کوئی بات دریافت کی تو چالیس دن تک اس کی نماز قبول نہیں ہوگی۔'' (صحیح مسلم ج:۲ ص:۲۳۳)

ستاروں کے ذریعہ فال نکالنا

س.....ایک لڑے کا رشتہ طے ہوا، لڑکی والوں نے تمام معلومات بھی کرلیں کہ لڑکا ٹھیک گھاک اور نیک ہے۔ پھرلڑکی والوں نے کہا کہ ہم تین دن بعد جواب دیں گے۔ ان کے گھر انے کے کوئی بزرگ ہیں جوامام مسجد بھی ہیں اور لڑکی والے ہرکام ان کے مشورے سے کرتے ہیں۔ جعرات کے دن رات کوامام صاحب نے کوئی وظیفہ کیا اور جمعہ کولڑکی والوں کو کہا کہ اس لڑکے اور لڑکی کا ستارہ آپس میں نہیں ملتا، یہاں شادی نہ کی جائے۔ آپ قرآن و حدیث کی روشنی میں جواب سے آگاہ فرمائیں۔

ے.....اسلام ستارہ شناسی کا قائل نہیں، نہاس پریقین رکھتا ہے۔ بلکہ حدیث ہیں اس پر بہت شخت مذمت آئی ہے۔وہ بزرگ اگرنیک اور باشرع ہیں توان کواستخارہ کے ذریعیہ معلوم ہواہوگا، جویقینی اور قطعی نہیں،اوراگروہ کسی عمل کے ذریعیہ معلوم کرتے ہیں تو بیر جائز نہیں۔

علم الاعداد پریقین رکھنا گناہ ہے

س....آپ نے اخبار جنگ میں ایک صاحب کے ہاتھ دکھا کرقسمت معلوم کرنے پر جو کچھاکھا ہے۔ میں اس سے بالکل مطمئن ہوں، مگر علم الاعدا داور علم نجوم میں بڑا فرق ہوتا ہے، اس علم میں بیہ ہوتا ہے کہ مذکورہ خض کے نام کو بحساب ابجدا یک عدد کی صورت میں سامنے لایا جاتا ہے، اور پھر جب ''عدد' سامنے آ جاتا ہے تو علم الاعداد کا جانے والا اس شخص کو اس کی خوبیوں اور خامیوں سے آگاہ کرسکتا ہے۔ ویسے بنیادی بات تو بہ ہے کہ اگر اس علم کو مض علم جانے تک لیا جائے اور

اگرا**س میں کچھنلط با تیں کھی ہوں توان پریفین نہ کیا جائے تو** کیا پیرگناہ ہی ہوگا؟ مار نہ مار میں کا میں میں میں میں ایک میں میں ایک میں ایک میں ایک میں ہوگا؟

ج....علم نجوم اورعلم الاعداد میں مآل اور نتیجہ کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں۔ وہاں ستاروں کی گردش اور ان کے اوضاع (اجتاع وافتراق) سے قسمت پر استدلال کیا جاتا ہے، اور یہاں بحساب جمل اعداد نکال کران اعداد سے قسمت پر استدلال کیا جاتا ہے۔ گویاعلم نجوم



Mai

چەفىرسىيە چەقىرىسىيە

www.shaheedeislam.com



میں ستاروں کو انسانی قسمت پر اثر انداز سمجھا جاتا ہے، اور علم الاعداد میں نام کے اعداد کی تاثیرات کے نظر یہ پر ایمان رکھا جاتا ہے۔ اول تو یہ کدان چیز وں کومؤثر حقیقی سمجھنا ہی کفر ہے، علاوہ ازیں محض اٹکل پچوا تفاقی امور کوقطعی ویقین سمجھنا بھی غلط ہے، لہٰذا اس علم پر یقین رکھنا گناہ ہے، اگر فرض سیجھئے کہ اس سے اعتقاد کی خرابی کا اندیشہ نہ ہو، نہ اس سے کسی مسلمان کوضرر پنچے، نہ اس کویقینی اور قطعی سمجھا جائے تب بھی زیادہ سے زیادہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس کا کوشرر پنچے، نہ اس کویقینی اور قطعی سمجھا جائے تب بھی زیادہ سے زیادہ یہ کوئی شبہ ہیں۔ ان چیز وں کی طرف توجہ کرنے سے آدمی دین و دنیا کی ضروری چیز وں پر توجہ نہیں دے سکتا۔

ہاتھ کی لکیروں پر یقین رکھنا درست نہیں

. س....قرآن وحدیث کی روشنی میں بتا ئیں کہ ہاتھ کی لکیروں پریقین رکھنا چاہئے یانہیں؟ ج....قرآن وحدیث کی روشنی میں ہاتھ کی لکیروں پریقین رکھنا درست نہیں۔

ألو بولناا ورنحوست

س.....اگرکسی مکان کی حصت پراُلّو بیٹھ جائے یا کوئی شخص اُلّو دیکھ لے تواس پر تباہیاں اور مصببتیں آنا شروع ہوجاتی ہیں، کیونکہ بیا لیے منحوس جانور ہے۔اس کے برعکس مغرب کے لوگ اسے گھروں میں پالتے ہیں۔مہر بانی فرما کریہ بتائیں کہ کیا یہ بات صحیح ہے؟

ج .....خوست کا تصور اسلام میں نہیں ہے، البتہ یہ بات ضرور ہے کہ اُلّو ویرانہ چاہتا ہے، جب کوئی قوم یا فردا پنی برعملیوں کے سبب اس کامستحق ہوکہ اس پر بتا ہی نازل ہوتو اُلّو کا بولنا اس کی علامت ہوسکتا ہے۔خلاصہ بیر کہ اُلّو کا بولنا بتا ہی ومصیبت کا سبب نہیں بلکہ انسان کی

بدعملیاں اس کا سبب ہیں۔

شادی پر درواز ہے میں تیل ڈالنے کی رسم س.... یوں تو ہمارے معاشرے میں بہت ہی ساجی برائیاں ہیں۔لیکن شادی بیاہ کے معاملوں میں ہمارے تو ہم پرست لوگ حدسے زیادہ بڑھ گئے ہیں۔شادی والے دن جب دولہا میاں دلہن کو لے کر گھر آتا ہے تو دولہا اور دلہن اس وقت تک گھر کے درواز ہے کے اندر نہیں آسکتے جب تک گھر کے دروازے کے دونوں طرف تیل نہ بھینک دیا جائے،

rar

جه فهرست «خ





ب<mark>عدازاں دلہناس ونت تک کسی کا</mark> م کو ہاتھ نہیں لگاسکتی جب تک ایک خاص نشم کا کھانا جس میں بہت ہی اجناس شامل ہوتی ہیں پکانہیں لیتی ۔میرے خیال میں پیسراسرتو ہم پرستی اور فضول رسمیس ہیں، کیونکہ شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم میں ہمیں ایسے کسی رسم ورواج کا پیتہ نہیں ملتا۔ برائے مہر بانی آپشریعت کی روسے بتائیں کہ اسلامی معاشرے میں ایسی رسوم کی کیا حیثیت ہے؟

ج .....آپ نے جن رسموں کا ذکر کیا ہے وہ بلاشبہ تو ہم پرتی ہے، غالبًا بیاوراس فتم کی دوسری رسمیں ہندومعاشرے سے لی گئی ہیں۔

نظرِبدسے بیانے کے لئے بچے کے سیاہ دھا گابا ندھنا

س .... بیج کی پیدائش پر مائیں اینے بچوں کونظر بدسے بچانے کے لئے اس کے گلے یا ہاتھ کی کلائی میں کا لے رنگ کی ڈوری باندھ دیتی ہیں، یانیچ کے سینے یاسر پر کاجل سے سیاہ رنگ كانشان لگاد ياجا تا ج تا كه بيچ كوبرى نظرند لگه ـ كيايي فعل درست بي؟ ج.....محض تو ہم پرستی ہے۔

غروبِآ فناب کے فوراً بعد بتی جلانا

س..... بعدغروبِآ فاب فوراً بتی یا چراغ جلانا ضروری ہے یانہیں؟اگر چہ کچھ کچھا جالا رہتا ہی ہو۔ بعض لوگ بغیر بن جلائے مغرب کی نماز بڑھنا درست نہیں سمجھتے ،اس سلسلے میں شرعی حکم کیاہے؟

ج ..... يتوجم رستى ب،اس كى كوئى شرعى حيثيت نهيس ب-

منگل اور جمعہ کے دن کپڑے دھونا

س ..... اکثر لوگ کہتے ہیں کہ جمعہ اور منگل کو کپڑے نہیں دھونا چاہئے۔ ایسا کرنے سے رزق (آمدنی) میں کمی واقع ہوجاتی ہے۔

ج ..... بالكل غلط! توجم پرستى ہے۔





چه فهرست «خ



ہاتھ دکھا کرقسمت معلوم کرنا گناہ ہے اوراس پریقین رکھنا کفرہے س..... ہاتھ دکھا کر جولوگ باتیں بتاتے ہیں، وہ کہاں تک سیجے ہوتی ہیں؟ اور کیاان پریفین

ح .....ایسے لوگوں کے پاس جانا گناہ اوران کی باتوں پریقین کرنا کفر ہے۔ صحیح مسلم کی حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے فر مایا: ' جو تخص کسی پناڑے نجوی یا قیافه شناس کے پاس گیا اوراس سے کوئی بات دریافت کی تو چاکیس دن تک اس کی نماز قبول نہ ہوگی۔'منداحمداورابوداؤد کی حدیث میں ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے تین شخصوں کے بارے میں فرمایا کہ محمصلی اللہ علیہ وسلم پر نازل شدہ دین سے بری ہیں۔ان میں سے ایک وہ ہے جو کسی کا ہن کے پاس جائے اوراس کی بات کی تصدیق کرے۔

آنگھوں کا کھڑ کنا

س ..... میں نے سنا ہے کہ سیدھی آئھ پھڑ کے تو کوئی مصیبت واقع ہوتی ہے اور بائیں پھڑ کے تو خوشی حاصل ہوتی ہے۔آپ قرآن وحدیث کی روشنی میں اس مسئلہ کا جواب دیں۔ ح.....قرآن وحدیث میں اس کا کوئی ثبوت نہیں مجھن بےاصل بات ہے۔ کیاعصرومغرب کے درمیان مُردے کھانا کھاتے ہیں

س.....کیاعصر کی نماز سے مغرب کی نماز کے دوران کھا نانہیں کھا ناچاہئے؟ کیونکہ میں نے سناہے کہاس وقت مُر دے کھانا کھاتے ہیں۔

ح .....عصر ومغرب کے درمیان کھا نا پینا جائز ہے،اوراس وقت مُر دوں کا کھانا جوآ پ نے لکھاہےوہ فضول بات ہے۔

توہم برستی کی باتیں

س ....عام طور پر ہمارے گھروں میں بیتو ہم پرستی ہے اگر دیوار پر کوّا آ کر بیٹھے تو کوئی آنے والا ہوتا ہے۔ یاؤں پر جھاڑ ولگنا یالگانا برافعل ہے، شام کے وقت جھاڑ ودینے سے گھر کی نیکیاں بھی چلی جاتی ہیں، دودھ گرنا بری بات ہے، کیونکہ دودھ پوت (بیٹے) سے زیادہ



جه فهرست «ج





مثال: .....ا يك عورت بيشي موئي اين بيج كودوده يلار بي بي ، قريب بي دوده چو لہے یا آنگیٹھی برگرم ہور ہاہے،اگروہ ابلِ کر گرنے لگے تو بیٹے کو دور پھینک دے گی اور یہلے دود ھ کو بچائے گی۔اگر کوئی اتفاق سے تنکھی کر کے اس میں جو بال لگ جاتے ہیں، وہ گھر میں کسی ایک کونے میں ڈال دےاور پھرکسی خاتون کی اس پرنظر پڑ جائے تو وہ کہے گی کہ کسی نے ہم پر جادوٹو نہ کرایا ہے۔الی ہی ہزاروں تو ہم پرستیاں ہمارے معاشرے میں داخل ہو چکی ہیں۔اس کی اہم وجہ یہ ہے کہ ہمارے آباء واجداد قدیم زمانے سے ہندوؤں اور سکھوں کے ساتھ رہے ہیں ،ان ہی کی رسو مات بھی ہمارے ماحول میں داخل ہوگئی ہیں۔ قر آن وحدیث کی روشنی میں اس کی اصلاح فر مائیں۔

ح ..... ہمارے دین میں تو ہم پرستی اور بدشگونی کی کوئی گنجائش نہیں۔ آپ نے جتنی مثالیں لکھی ہیں بیسب غلط ہیں۔البتہ دودھ خدا کی نعمت ہے،اس کوضائع ہونے سے بچانااوراس کے لئے جلدی سے دوڑ نا بالکل درست ہے،عورت کے سرکے بالوں کا تھم یہ ہے کہ ان کو پھینکا نہ جائے تا کہ کسی نامحرم کی نظران پر نہ پڑے، باقی یہ بھی تیجے ہے کہ بعض اوگ عورت کے بالوں کے ذریعہ جاد وکرتے ہیں، مگر ہرایک کے بارے میں یہ بد کمانی کرنا بالکل غلط ہے۔

شیطان کونماز سے رو کنے کے لئے جائے نماز کا کونا اُلٹناغلط ہے

س ..... شیطان مسلمانوں کوعبادت سے رو کئے کے لئے وسوسوں کے ذریعے بہکا تا ہے اور خود عبادت كرتا ہے،اس كوعبادت سے روكنے كے لئے ہم نماز كے بعد جائے نماز كاكونا ألث ديت

ہیں،اس طرح عبادت سےروک دینے کے مل کے بارے میں کیا خیال ہے؟

ح.....اس سوال میں آپ کو دوغلط فہمیاں ہوئی ہیں۔ایک بیر کہ شیطان دوسروں کوعبادت سے روکتا ہے مگر خودعبادت کرتا ہے۔ شیطان کا عبادت کرنا غلط ہے،عبادت تو حکم اللی بجالانے کا نام ہے، جبکہ شیطان حکم اللی کا سب سے بڑا نافر مان ہے، اس لئے بی خیال کہ

شیطان عبادت کرتاہے بالکل غلط ہے۔

دوسری غلطنہی بیرکہ مصلٰی کا کونا اُلٹنا شیطان کوعبادت سے رو کنے کے لئے ہے، بیہ







قطعاً غلط ہے۔مصلیٰ کا کونا اُلٹنے کا رواج تو اس لئے ہے کہ نماز سے فارغ ہونے کے بعد بلاضرورت جائے نماز بچھی ندر ہےاور وہ خراب نہ ہو۔عوام جو یہ بچھتے ہیں کہا گر جائے نماز نہائٹی جائے تو شیطان نمازیڑھتاہے، یہ بالکل مہمل اور لا یعنی بات ہے۔

نقصان ہونے پر کہنا کہ کوئی منحوں صبح ملا ہوگا

س ..... جب کسی شخص کوکسی کام میں نقصان ہوتا ہے یا کسی مقصد میں ناکا می ہوتی ہے تو وہ یہ جملہ کہتا ہے کہ:'' آج صبح سورے نہ جانے کس منحوں کی شکل دیکھی تھی۔'' جبکہ انسان صبح سورے بستر پر آنکھ کھلنے کے بعد سب سے پہلے اپنے ہی گھر کے کسی فر دکی شکل دیکھ لینے سے سارا دن کیا گھر کا کوئی آ دمی اس قدر منحوس ہوسکتا ہے کہ صرف اس کی شکل دیکھ لینے سے سارا دن نحوست میں گزرتا ہے؟

ح ....اسلام میں نحوست کا تصور نہیں ، محض تو ہم پرتی ہے۔

اُلٹے دانت نکلنے پر بدشگونی تو ہم پرستی ہے

س..... بیچ کے دانت اگر اُلٹے نکلتے ہیں تولوگ کہتے ہیں کہ نضیال یا ماموؤں پر بھاری پڑتے ہیں۔اس کی کیااصل ہے؟

ج ....اس کی کوئی اصل نہیں! محض تو ہم پرستی ہے۔

چاندگر ہن یاسورج گر ہن سے جاند یاسورج کوکوئی اذبت نہیں ہوتی س .....میں نے ساہے کہ جب جاندگر ہن یاسورج گر ہن ہوتا ہے توان کواذیت پہنچتی ہے، کیا یہ بات درست ہے؟

ج....درست نہیں! محض غلط خیال ہے۔

عورت کاروٹی پکاتے ہوئے کھالینا جائز ہے

س....میری امی کہتی ہیں کہ جب عورت روٹی پکاتی ہے تو اسے تھم ہے کہ تمام روٹیاں پکا کر ہاتھ سے لگا ہوا آٹا اتار کرروٹی کھائے ،عورت کو جائز نہیں کہ وہ روٹیاں پکاتے پکاتے کھانے گئے، یعنی آ دھی روٹیاں پکائیں اور کھانا شروع کر دیا، تو ایسا کرنے والی عورت جنت میں



MAY

چې فېرست «ې

www.shaheedeislam.com

حِلداوْل



داخل نه موسكے گی۔ آپ بتائے كه كيابيد بات صحيح ہے؟

ج.....آپ کی امی کی نفیحت تو ٹھیک ہے، گرمسئلہ غلط ہے۔عورت کوروٹی رپانے کے دوران بھی کھانا کھالینا شرعاً جائز ہے۔

جمعہ کے دن کپڑے دھونا

س ..... میں نے سنا ہے کہ جمعہ اور منگل کے دن کپڑے دھونانہیں چاہئے ، اور بہت سے لوگ جمعہ کے دن نماز ہوجانے کے بعد کپڑے دھوتے ہیں ، اور کہاں تک پیرطریقہ درست ہے؟ اور اس طرح بہت سے لوگ جو پر دلیں میں ہوتے ہیں اور ان کی جمعہ کوچھٹی ہوتی ہے تو وہ لوگ کپڑے دھوتے ہیں اس لئے کہ جمعہ کے علاوہ ان کوٹائم نہیں ملتا۔ اور پیجھی سنا ہے کہ وہ لوگ جمعہ اور منگل کو کپڑے دھونے کی اجازت دیتے ہیں جولوگ نماز پڑھتے ہیں کیا قرآن یاک میں اس کا ذکر ہے یانہیں؟

ج ..... جمعه اورمنگل کے دن کیڑے نہ دھونے کی بات بالکل غلط ہے۔

عصراورمغرب کے دوران کھانا پینا

س.... کثر لوگ کہتے ہیں کہ عصر اور مغرب کے درمیان کچھ کھانا بینانہیں چاہئے کیونکہ نزع کے وقت انسان کوالیا محسوس ہوتا ہے کہ عصر ومغرب کا درمیانہ وقت ہے اور شیطان شراب کا پیالہ پینے کو دے گا تو جن لوگوں کو عصر ومغرب کے درمیان کھانے پینے کی عادت ہوگی وہ شراب کا پیالہ پی لیس گے اور جن کو عادت نہ ہوگی وہ شراب پینے سے پر ہیز کریں گے (نیز اس وقفہ عصر ومغرب کے درمیان کچھ نہ کھانے پینے سے روزے کا ثواب ماتا ہے )۔ برائے مہر بانی اس سوال کا جواب قر آن وسنت کی روشنی میں دے کرایک المجھن سے نجات دلائیں۔ حسر یہ دونوں با تیں غلط ہیں!عصر ومغرب کے درمیان کھانے پینے میں کوئی کراہت نہیں۔

کٹے ہوئے ناخن کا پاؤں کے نیچ آنا، پتلیوں کا پھڑ کنا، کالی بلی کاراستہ کا ٹنا س.....ا: ہزرگوں سے سنا ہے کہ اگر کا ٹا ہوا ناخن کسی کے پاؤں کے نیچ آجائے تو وہ شخص اس شخص کا (جس نے ناخن کا ٹاہے ) دشمن بن جاتا ہے؟



ra2

چې فېرس**ت** «ې





٢:.... جناب كيا پتليول كا پهر كناكسي خوشي ياغمي كاسبب بنتا ہے؟

سر:.....اگر کالی بلی راسته کا شیخات و کیا آ گے جانا خطرے کا باعث بن جائے گا؟

ح ..... يتنول بالتين محض توجم ريتي كي مديس آتي بين بشريعت مين اس كي كوئي اصل نهين \_

زمین پرگرم یانی ڈالنے سے پچھنیں ہوتا

س....ز مین پرگرم یانی وغیرہ گرا نامنع ہے یانہیں؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ پیرگناہ ہے، زمین کو تکلیف ہوتی ہے۔

ج ....محض غلط خیال ہے!

نمک زمین پرگرنے سے کچھنہیں ہوتالیکن قصداً گرانا براہے س....کیانمک اگرزمین پرگرجائے (یعنی پیروں کے نیچ آئے) تو روزِ قیامت پلکوں

سے اٹھانا پڑے گا؟

ے میں پرے ہوں۔ ج.....نمک بھی خدا کی نعمت ہے،اس کو زمین پرنہیں گرانا چاہئے ،لیکن جوسزا آپ نے لکھی ہےوہ قطعاً غلط ہے۔

تچروں کا نسان کی زندگی پراثر آنداز ہونا

س.....ہم جوانگوٹھی وغیرہ پہنتے ہیں اور اس میں اپنے نام کے ستارے کے حساب سے پھر لگواتے ہیں،مثال کے طور پر عقیق، فیروزہ، وغیرہ وغیرہ، کیا بیاسلام کی روسے جائز ہے؟ اور کیا کوئی پھر کا پہننا بھی سنت ہے؟

ح ..... پھرانسان کی زندگی پراثر انداز نہیں ہوتے ،انسان کے اعمال اثر انداز ہوتے ہیں۔

فیروزہ پھرحضرے عمرا کے قاتل فیروز کے نام پر ہے

س .....لعل، یا قوت، زمرد عقیق اور سب سے بڑھ کر فیروز ہ کے نگ کوانگوٹھی میں پہننے ہے کیا حالات میں تبدیلی رونما ہوتی ہے؟ اوراس کا پہننااوراس پریقین رکھنا جائز ہے؟ ج ..... پقروں کو کا میا بی و نا کا می میں کوئی دخل نہیں ، حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قاتل کا نام



جه فهرست «ج

www.shaheedeislam.com



فیروز تھا،اس کے نام کوعام کرنے کے لئے سبائیوں نے'' فیروز ہ'' کو متبرک پھر کی حیثیت سے پیش کیا۔ پھروں کے بارے میں محس وسعد کا تصور سبائی افکار کا شاخسا نہ ہے۔ پچھروں کی اصلیت

س .....میری خالہ جان چاندی کی انگوٹھی میں فیروزہ کا پھر پہننا چاہتی ہیں، آپ برائے مہر بانی ذرا پھروں کی اصلیت کے بارے میں وضاحت کریں۔ان کا واقعی کوئی فائدہ ہوتا ہے یا یہ سب داستانیں ہیں؟ اگران کا وجود ہے تو فیرزہ پھر کس وقت؟ کس دن؟ اور کس دھات میں پہننامبارک ہے؟

ج ..... پھروں سے آ دمی مبارک نہیں ہوتا ، انسان کے اعمال اس کومبارک یا ملعون بناتے ہیں۔ پھروں کومبارک مجھناعقیدے کا فساد ہے جس سے تو بہ کرنی جا ہے۔

پتیروں کے اثرات کاعقیدہ رکھنا کیسا ہے؟ منابع مقدم میں کیشر کی گاہیں ہے اور

س.....ا کثر لوگ مختلف نامول کے پھروں کی انگوٹھیاں ڈالتے ہیں اور ساتھ یہ بھی کہتے ہیں کہ فلاں پھر میری زندگی پراچھا ثرات ڈالتا ہے اور ساتھ ساتھان پھروں کواپنے حالات اچھا اور برے کرنے پریقین رکھتے ہیں، بتا ئیں کہ شرعی لحاظ سے ان پھروں پر ایسایقین رکھنا اور سونے میں ڈالنا کیسا ہے؟

ج ..... پھرانسان کی زندگی پراٹر انداز نہیں ہوتے ،اس کے نیک یا بڑمل اس کی زندگی کے بننے یا بگر انسان کی زندگی کے بننے یا بگر نے کے ذمہ دار ہیں، پھروں کو اثر انداز سمجھنا مشرک قوموں کا عقیدہ ہے، مسلمانوں کا نہیں اور سونے کی انگوٹھی مردوں کوحرام ہے۔







## متفرق مسائل

## نظر لكنه كي حقيقت

س ..... بڑے بوڑھوں ہے اکثر سننے میں آتا ہے کہ فلا شخص کونظرنگ گئی اور اس طرح اس کی آمدنی کم ہوگئی یا کاروبار میں نقصان ہو گیا، یا ملازمت ختم ہوگئی وغیرہ۔ براہ کرم وضاحت فرمائيں كەنظر لگنے كى حقيقت كياہے؟

ح .... مجتمح بخاری شریف ( کتاب الطب، باب العین حق ) کی حدیث میں ہے کہ: ''المعین حق" لعنی نظر لگنابر ق ہے۔ حافظ ابن حجر نے فتح الباری (ج:۱۰ ص:۲۰۴) میں اس کے ذیل میںمند بزار سےحضرت جابر رضی اللّٰدعنہ کی روایت نقل کی ہے کہ آنخضرت صلّی اللّٰہ عليه وسلم نے فرمایا کہ:'' قضا وقدر کے بعدا کثر لوگ نظر لگنے سے مرتے ہیں۔'' اس سے معلوم ہوا کہ نظر لگنے سے بعض دفعہ آ دمی بیار بھی ہوجا تا ہے اور بعض صور توں میں یہ بیاری موت کا پیش خیمہ بھی بن جاتی ہے۔ دوسرے نقصانات کواس سے قیاس کیا جاسکتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ جو شخص کسی چیز کور کیھے اور وہ اسے بہت ہی اچھی کے تواگروہ"ما شاء الله لا قوة الا بالله" كهدر ينواس كونظرنهيس لك كى ـ

اسلامی ممالک میں غیر مذہب کی تبلیغیریا بندی تنگ نظری نہیں

س..... پہلے آپ میرے اس سوال کا جواب دیں کہ ہمارا اسلام ننگ نظر مذہب ہے؟ اگر آپ کا جواب نہیں میں ہے جو یقیناً نہیں میں ہوگا تو پھراس د نہیں' کی روشنی میں میرے ذہن میں موجوداصل مسکے کا جواب دیں کہ جب اسلام اپنی تبلیغ کا حکم دیتا ہے تو پھر دوسرے نداہب پر کیوں یابندی لگادیتا ہے؟ کیا اسلام کے پیروکاروں کواستقلال اور ثابت قدمی پر شک ہے جوان کے اولین اصولوں میں ایک ہے۔ پھرید کہ جب اسلامی مملکتوں میں









دوسرے مذاہب کے بیانے قانوناً ممنوع ہے تو کیا یہ خطرہ تو نہیں کہ غیر مسلم ملکتیں اسلام کی تبلیغ کے بارے میں ایسے ہی قوانین بناڈ الیس۔اگر کہیں ایسا ہو گیا تو اسلام کی تبلیغ کہاں اور کیوکر ہوگی؟ اور کیا موجودہ طریقہ کارسے دوسرے مذاہب کی سرگر میوں کوخفیہ فروغ تو حاصل نہیں ہور ہا؟ امید ہے میرے ان سوالات کا تفصیلی جواب دے کر آپ میرے اور میرے حوالے ہے گی نوجوانوں کے ذہن میں موجوداس المجھن اور تشویش کودور کریں گے؟

ن .....ا پنجریم میں کسی کو گھنے نہ دینا تنگ نظری نہیں کہلاتی ، حمیت وغیرت کہلاتی ہے!
اسلام اگر تنگ نظر نہیں ہے تو بے غیرت بھی نہیں۔اگر کوئی شخص کسی کی بیوی کو اپنی طرف
علانید دعوت دینے لگے تو کیا شوہراس کو برداشت کرے گا؟ اور کیا کوئی عقل منداس کو تنگ
نظری کا طعنہ دے گا؟ اور کیا یہ کہا جائے گا کہ اس کو اپنی بیوی پر اعتماد نہیں اس لئے برا منا تا
ہے؟ آپ کو معلوم ہونا چا ہے کہ خدا تعالیٰ ہم سے زیادہ باغیرت ہے اور اس کا دین انسانی
ناموس سے زیادہ مقدس ہے۔

رہا آپ کا یہ اشکال ہے کہ اگر اسلامی مملکت میں غیر مذاہب کو اپنی تبلیغ کرنے پر پابندی ہوگی تو غیر سلم ملکتیں اپنے یہاں بھی مسلمانوں پر پابندی عائد کردیں گی کہ وہ تبلیغ نہ کریں۔ تو جناب! حقیقت یہ ہے کہ مغرب کی عیسائی ملکتیں جنہیں عام طور پر فراخ دل 'لہرل' تصور کیا جا تا ہے مسلمانوں کی تبلیغ کے معاملہ میں انتہائی متعصب ہوتی ہیں۔ ان کے ملکوں میں عیسائیوں کو اسلام کی دعوت دینا تو در کنار ذرا آپ مسلمانوں کو ہی اسلام کی تعلیم دینے کے لئے کوئی مسجد یا مدرس تعمیر کرلیں تو دیکھیں۔ یہ جوآپ سنتے ہیں کہ انگلینڈ میں اتنی سو مساجد ہیں، بین کے افر ملکی آواز سے۔ اور جوآپ لندن یا دوسر کے افران دی جاتی ہو دو مثالیں پیش کرتا ہوں۔ لندن دنیا کا بڑا مرکز ہے، مسلمانوں کی بڑی ہوتی ہے۔ آپ کو دو مثالیں پیش کرتا ہوں۔ لندن دنیا کا بڑا مرکز ہے، مسلمانوں کی بڑی آبادی کے علاوہ وہاں چالیس پچاس مسلم مما لک کے سفیر اور ان کے متعلقین رہتے ہیں، آبادی کے علاوہ وہاں چالیس پچاس مسلم مما لک کے سفیر اور ان کے متعلقین رہتے ہیں، اباوں کی جدو جہد اور عرب سر براہان کے زور ڈالنے پر ریجنٹ پارک میں مسجد بنانے کی سالوں کی جدو جہد اور عرب سر براہان کے زور ڈالنے پر ریجنٹ پارک میں مسجد بنانے کی سالوں کی جدو جہد اور عرب سر براہان کے زور ڈالنے پر ریجنٹ پارک میں مسجد بنانے کی سالوں کی جدو جہد اور عرب سر براہان کے زور ڈالنے پر ریجنٹ پارک میں مسجد بنانے کی سالوں کی جدو جہد اور عرب سر براہان کے زور ڈالنے پر ریجنٹ پارک میں مسجد بنانے کی سالوں کی جدو جہد اور عرب سر براہان کے زور ڈالنے پر ریجنٹ پارک میں مسجد بنانے کی









<mark>اجازت م</mark>لی،اس کا مینار کہیں لندن کے سینٹ پال چرچ کے مینار سے زیادہ بلند ہور ہاتھا فوراً شرط عائد ہوئی کہ مسجد کا میناراس چرچ سے اونچا نہ ہو، جبکہ وہ چرچ ریجنٹ یارک سے دوروا قع ہے اوراذ انوں کی آواز پر بھی ایک نوع کی یابندی ہے۔اب سنئے مسلمانوں کی تعلیم کے لئے ایک مدرسہ کے قیام کے لئے مانچسٹر بولٹن کے نزدیک یانچ سال کی تھادینے والی جدوجہد کے بعداجازت ملی کرآ یے مسلمان بچوں کے لئے اسلامی دینی مدرسہ بناسکتے ہیں۔ بیکراچی یا یا کتان کی فراخ دل، لبرل، مشنری مشنوں کے رموز سے بے نیاز حکومت تھوڑی ہی ہے کہ کہیں توعیسائیوں کی''سیولیشن آرمی'' (نجات کی فوج) ہے اور کہیں بہترین علاقوں جیسے کہ صدر میں بلندسے بلندرین گرجا گھر ہیں، جوسو نے جیسی زمین میں وسیع وعریض رقبوں پرمحیط ہیں۔ پیسب اس کے علاوہ ہے کہ مشنری اسکول کالح روز افزوں ہیں، جواگر مرتذ نہیں بناسکتے تو راسخ العقيده مسلمان بھي نہيں رہنے ديتے۔ امريكه كي''وسعتِ نظري'' كي مثال ايك یا کتانی در دمند مسلمان نے بیان کی۔ وہ شکا گو میں رہتے ہیں، جب انہوں نے یہاں عیسائیوں کی بیہ ہمہ گیری مشنری اسکول،مشنری اسپتال،گرجا گھروں اورعیسائی نمائندوں کی دیکھی جوقومی وصوبائی اسمبلی میں براجمان ہوتے ہیں توانہوں نے بتایا کہامریکہ میں توایک مسلمان "سنڈے اسکول" کھولنے کے لئے بھی برسوں لگ جاتے ہیں، پہلے توجس محلّہ میں ''سنڈ ہے اسکول'' کھولنا ہوتا ہے وہاں کی آبادی کی'' پبلک ہیرنگ'' کرائی جاتی ہے، با قاعدہ ووٹنگ ہوتی ہے کہ کتنے باشندے اسکول یا مسجد کی تعمیر کے حق میں ہیں، تو ظاہر ہے کہ عیسائی آبادی اپنی اکثریت کی بناپراس کورد کردیتی ہے، پھر ضلعی کورٹ، ہائی کورٹ میں مقدمہ پیش ہوتا ہے۔ ہر جگہ سے ہار ہار کرانجام کارسپر یم کورٹ سے مسلمان اسکول کے حق میں فیصلہ ہوتا ہے،اس میں دس سال گزرجاتے ہیں۔امریکی کورٹ کے زبردست اخراجات میں مسلمانوں كافند كنگال موجاتا ہے اور مسلمان "سندے اسكول" كاخواب اس "لبرل" ملك ميں شرمنده تعبير نهيس موتا، رماييكه كوئي مسلمان محض اقليت كى بناير يارليمن ياصوبائي اسمبلى كاممبربن جائے، یہ ناممکنات میں سے ہے، اُن' لبرل، فراخ دل، وسیع النظر' حکومتوں نے اقلیتوں کے نمائندوں کو یارلیمنٹ اوراسمبلی میں پہنچانے کا ٹیٹانہیں پالا۔









کا فرکوکا فرکہنا حق ہے

صحیح اصول یہ ہے کہ جو شخص حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پورے دین کو مانتا ہواور''ضروریاتِ دین' میں سے سی بات کا انکار نہ کرتا ہو، نہ تو ڈمرو ڈکران کو غلط معانی پہنا تا ہووہ مسلمان ہے، کیونکہ''ضروریاتِ دین' میں سے سی ایک کا انکار کرنا یا اس کے معنی و مفہوم کو بگاڑنا کفر ہے۔ قادیا نیوں کے کفر وار تد اداور زندقہ والحاد کی تفصیلات اہل علم بہت می کتابوں میں بیان کر چکے ہیں۔ جس شخص کو مزید اطمینان حاصل کرنا ہووہ میرے رسالہ''قادیا نیوں کی طرف سے کلمہ طیبہ کی تو بین' اور' قادیا نیوں اور دوسرے غیر مسلموں میں کیا فرق ہے؟'' ملاحظہ کرلیں۔'' دفتر ختم نبوت، منجد باب الرحمت، پرانی نمائش محمد علی جناح روڈ ،کراچی' سے بیرسائل مل جا کیں گے۔

خناس کا قصہ من گھڑت ہے

س..... آج کل میلا د شریف میں پڑھنے والی عورتیں کچھاس قتم کی باتیں سناتی ہیں کہ: حضرت حواعلیہاالسلام کے پاس شیطان آیا کہ میرے بچہ کو ذرار کھ لو، انہوں نے بٹھالیا تو



جه فهرست «خ





حضرت آدمٌ تشریف لائے تو انہوں نے دیکھا کہ خناس بیٹھا ہوا ہے، انہوں نے اس کوکاٹا اور کھڑے گھڑے کہاں ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ ہم نے اس کوکاٹ کر بھینک دیئے۔ شیطان آیا اور پوچھا بچہ کہاں ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ ہم نے اس کوکاٹ کر بھینک دیا، وہ آواز دیتا ہے: خناس! خناس! تمام گلڑے جمع ہوکر بچہ بن کر تیار ہوجا تا ہے۔ بھر حضرت آدمٌ تشریف لاتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ خناس بیٹھا ہے، وہ اس کوکاٹ کر جلاتے ہیں اور راکھ کرکے ہوا میں اڑا دیتے ہیں۔ شیطان حسب سابق آکر آواز دے کر بچے زندہ کرکے لے جاتا ہے اور پھر موقع پاکر حضرت حوالے حوالے کرجاتا ہے۔ اس مرتبہ حضرت آدم اور حوااس کوکاٹ کر بھون کر دونوں کھالیتے ہیں۔ پھر میلا دشریف پڑھنے والی فر ماتی ہیں کہ انسان کے کوکاٹ کر بھون کر دونوں کھالیتے ہیں۔ پھر میلا دشریف پڑھنے والی فر ماتی ہیں کہ انسان کے اندر یہ وہی خناس ہے جورگ وریشہ میں پوست ہوگیا۔ اور اس کو حدیث کہہ کر بیان فر ماتی ہیں۔ میں نے یہ حدیث اپنے محتر م بھائی مولا نا مفتی مجمود صاحب سے بھی نہیں سنی، ذرا میں۔ میں نے یہ حدیث اپنے جاتے ہیں کھڑت قصہ ہے؟

ح..... یوقصہ بالکل من گھڑت ہے، افسول ہے کہ اکثر واعظین خصوصاً میلا د پڑھنے والے اسی قتم کے واہی تناہی بیان کرتے ہیں۔ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے بارے میں ایسے بسرویا قصے بیان کرنا بہت ہی سکین گناہ ہے۔ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ:''جو شخص میری طرف کوئی غلط بات جان بوجھ کرمنسوب کرے وہ اپنا ٹھکا نا دوز خ بنائے۔''اس لئے واعظین کوچاہئے کہ ایسے لغوا وربیہودہ قصے نہ بیان کیا کریں۔

رروں بات کے ملی کے وبال کا مواز نہ

س....ایک مسلمان ایسے فعل کو جانتا ہے کہ جس کے کرنے کا تھم اللہ کے بی صلی اللہ علیہ وسلم نے دیا ہے اور ایک کام ایسا ہے جس کے کرنے کی ممانعت کی گئی ہے، لیکن مسلمان جانتے ہوئے بھی ان پڑمل نہیں کرتا۔ سوال کا منشا یہ ہے کہ کیا ایک ایسا شخص زیادہ گناہ گار ہوگا جو بیہ جانتے ہوئے بھی کہ فلال کام گناہ ہے کسی وجہ سے پھر بھی اس کامر تکب ہویا وہ شخص ہوگا جو بیہ جانے ہوئے بھی کہ فلال کام گناہ ہے کسی وجہ سے پھر بھی اس کامر تکب ہویا وہ شخص بہتر ہے جو گناہ والے کام کو انجانے میں مگر بڑے شوق و ذوق کے ساتھ انجام دیتا ہے؟
جو گناہ والے کام کو انجانے میں کن باتوں کے کرنے کا اور کن باتوں سے بازر ہے کا حکم دیا، ان کا









جاننامستقل فرض ہے،اوران پرعمل کرنامستقل فرض ہے۔جس نے جانا ہی نہیں اور نہ جانے کی کوشش ہی کی وہ دوہرا مجرم ہے، اور جس نے شریعت کا حکم معلوم کرنے کی کوشش کی اس نے ایک فرض ادا کرلیا، ایک اس کے ذمہر ہا۔ الغرض بے علمی مستقل جرم ہے اور بے مل مستقل ۔اس کئے اس شخص کی حالت برتر ہے جوشری تھم جاننے کی کوشش ہی نہیں کرتا۔دوم یہ کہ جو شخص اللہ ورسول صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کو جانتا ہوگا وہ اگر حکم کی خلاف ورزی کرے گا تو کم از کم اینے آپ کومجرم اور گناہ گارتو سمجھے گا ، گناہ کو گناہ اور حرام کوحرام جانے گا ،اور جو څخص جانتا ہی نہیں کہ میں حکم الہی کونو ڑر ہا ہوں اور اپنے جہل اور نا دانی کی وجہ سے گناہ کو گناہ ہی نہیں سمجھے گا، نہوہ اینے آپ کو گناہ گاراورقصور وارتصور کرے گا۔ ظاہر ہے کہ جومجرم اپنے جرم کو جرم ہی نہ سمجھے اس کی حالت اس شخص سے بدتر ہے جواینے آپ کوقصور وار سمجھے اور اپنے جرم کامعتر ف ہو۔سوم پیرکہ جوشخص گناہ کو گناہ سمجھے کم از کم اس کوتو بہواستغفار کی تو فیق ہوگی اور ہوسکتا ہے کہ کسی وفت اس کواپنی حالت پر ندامت ہواور وہ گناہ سے تائب ہوجائے۔لیکن جس جاہل کو یہی معلوم نہیں کہ وہ گناہ کررہا ہے، وہ بھی تو بہواستغفار نہیں کرے گا اور نہاس کے بارے میں بیتو قع ہوسکتی ہے کہ وہ اس گناہ سے باز آ جائے گا، ظاہر ہے کہ بیرحالت پہلی حالت سے زیادہ خطرناک ہے۔اللّٰہ تعالٰی ہرمسلمان کواپنے غضب سے محفوظ رکھے۔ متبرك قطعات

س..... کچھ سلمان بھائیوں نے اپنے گھروں کے کمروں میں چاروں طرف اسلامی کیلنڈر کے قطعات لگار کھے ہیں،ان کالگانا کیسا ہے؟

ح .....متبرک قطعات اگر برکت کے لئے لگائے جائیں تو جائز ہے، زینت کے لئے ہوں تو جائز ہے، زینت کے لئے ہوں تو جائز نہیں، کیونکہ اس کے مقدسہ اور آیات نثریفہ کو مض گھر کی زینت کے لئے استعمال کرنا خلاف اوب ہے۔

کیاز مین پر جبرائیل علیہ السلام کی آمد بند ہوگئ ہے؟

س..... بیان القرآن میں سور ہ قدر کے ترجمہ میں ناچیز نے پڑھا ہے کہ لیلۃ القدر میں سیّد الملائکہ حضرت جبرائیل علیہ السلام بمع لشکر کے زمین براتر تے ہیں اور ساتھ حاشیہ میں بیہی میں

MYD

چه فهرست «خ



کی حضرت انس کی روایت بھی درج ہے کہ روح الامین آتے ہیں۔جبکہ موت کا منظر میں حضوریاک صاحبِلولاک صلی الله علیه وسلم کی وفات شریفہ کے بارے میں لکھتے ہیں کہ سر کارنے جب فانی دنیاہے پردہ فرمایا اور حضرت عزرائیل علیہ السلام اجازت لے کر حجر ہُ مبارک میں داخل ہوئے تو جرائیل علیہ السلام بھی آئے اور انہوں نے کہا کہ یارسول اللہ! دیگر گفتگو کےعلاوہ کہاب میراز مین پریہآ نا آخری بارآ نا ہےاور میں قیامت تک زمین پر نہیں آؤں گا۔ توعرض ہے کہ اس مسلد میں بیرتضاد کیسا؟

ح .....ان دونوں با توں میں تضاد نہیں ، جبرائیل علیہ السلام کا وحی لے کرآنا آنخضرت صلی اللّٰدعليه وسلم کے وصال ہے ہند ہوگیا ، دوسری مہمات کے لئے ان کا آنا ہندنہیں ہوا۔

کیاد نیاومافیہاملعون ہے؟

س .....کراچی سے شائع ہونے والے ایک روز نامہ میں ایک مضمون بعنوان''رسول الله صلی الله عليه وسلم كارشادات "ميں حديث تحريك كئي جس كے الفاظ درج ذيل تھے:

'' د نیاملعون ہے اور د نیامیں موجودتمام چیزیں بھی ملعون ہیں۔''

حدیث کے ساتھ یہ نہیں بتایا گیا کہ کون سی حدیث سے بیالفاظ نقل کئے گئے ہیں، میری ناقص رائے کے مطابق دنیا میں بہت سی واجب الاحترام چیزیں ہیں، مثلًا: قرآن ياك، خانه كعبه، بيت المقدس، مدينة النبي صلى الله عليه وسلم اور قابل احترام مهتيال بھی ہیں۔میراسوال یہ ہے کہ رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے جومبارک الفاظ ارشاد فرمائے ان کامفہوم کیا ہے؟ کیا یہ الفاظ حقیقتاً اس طرح ہیں؟

ح ..... بیحد بیث تر مذی اورابن ماجه میں ہے۔ حدیث پوری نقل نہیں کی گئی اس لئے آپ کو اشكال ہوا۔ پورى حديث يہ ہے: ' دنيا ملعون ہے اوراس ميں جو پچھ ہے وہ بھى ملعون ہے، سوائے اللہ تعالیٰ کے ذکر کے اور جو چیزیں ذکرِ الٰہی سے تعلق رکھتی ہیں یا عالم یا طالب علم کے۔''اس سےمعلوم ہوا کہ بیتمام چیزیں جوذ کرا لہی کا ذریعہ ہیں وہ دنیائے مذموم کے تحت داخل نہیں۔



چەفىرسىيە چەقىرىسىيە





كيا" خداتعالى فرماتے ہيں" كہنا جائز ہے؟

س.....ایک پیرصاحب کے سامنے ذکر ہوا کہ''خدا تعالیٰ فرماتے ہیں'' تو وہ بہت غصے میں آگئے اور کہنے لگے کہ یوں کہنا چاہئے:''خدا تعالیٰ فرما تاہے'' کیونکہ وہ وحدۂ لاشریک خات ہیں'' ہم نے تعظیماً کہا تھا اور ہم کومعلوم ہے کہ خدا تعالیٰ وحدۂ لاشریک ہیں۔قرآن وسنت کی روشنی میں جواب عنایت فرمادیں۔

ج ....تغظیم کے لئے''اللہ تعالی فرماتے ہیں'' کہنا جائز ہے۔قرآن کریم میں بھی اللہ تعالی

نے جمع کے صغے استعال فرمائے ہیں۔

الله كي جُله لفظ 'خدا'' كااستعال كرنا

س....صورت حال بیہ ہے کہ میرے ایک چیاا نڈیا میں رہتے ہیں، کچھ عرصہ پہلے میں نے اپنے ایک خط میں لفظ ' خدا' کا استعال کیا تھا۔ (میرا خیال ہے کہ خدا حافظ کھا تھا) جس پر انہوں نے جھے کھا کہ لفظ خدا کا استعال غلط ہے، اللہ کے لئے لفظ خدا استعال نہیں ہوسکتا۔ جس کے جواب میں میں نے کھا تھا کہ میرے خیال میں خدا کھنے سے بھی کوئی فرق نہیں برٹنا چاہئے۔ بس ہمارے ذہن میں اللہ کا تصور پختہ ہونا چاہئے اورا گر لفظ خدا غلط ہے تو تاج کہ میں کے ترجموں میں لفظ خدا استعال نہ ہوتا۔ آپ سے گزارش میہ ہے کہ آپ قرآن وسنت کی روشنی میں بیہ تنائیں کہ کیا لفظ خدا کا استعال غلط ہے؟

ج.... اللہ تعالیٰ کے لئے لفظ خدا کا استعال جائز ہے اور صدیوں سے اکابرین اس کو استعال کرتے آئے ہیں اور بھی کسی نے اس پر نکیر نہیں کی۔ اب کچھ لوگ پیدا ہوئے ہیں جن کے ذہن پر عجمیت کا وہم سوار ہے، انہیں بالکل سیدھی سادی چیز وں میں" عجمی سازش" نظر آتی ہے، یہ ذہن غلام احمد پر ویز اور اس کے ہم نواؤں نے پیدا کیا اور بہت سے پڑھے کھے، شعوری وغیر شعوری طور پر اس کا شکار ہوگئے۔ اس کا شاخسانہ یہ بحث ہے جو آپ نے کھے، شعوری وغیر شعوری طور پر اس کا شکار ہوگئے۔ اس کا شاخسانہ یہ بحث ہے جو آپ نے کی ہے۔ عربی لفظ میں رب مالک اور صاحب کے معنی میں ہے، اس کا ترجمہ فارس میں لفظ خدا کے ساتھ کیا گیا ہے، چنا نچے جس طرح لفظ رب کا اطلاق بغیر اضافت کے غیر اللہ پر نہیں خدا کے ساتھ کیا گیا ہے، چنا نچے جس طرح لفظ رب کا اطلاق بغیر اضافت کے غیر اللہ پر نہیں











کیاجاتا، اسی طرح لفظ خدا بھی جب مطلق بولا جائے تو اس کا اطلاق صرف اللہ تعالی پر ہوتا ہے، کسی دوسرے کوخدا کہنا جائز نہیں۔

غیاث اللغات میں ہے:''خدا باضم جمعنی مالک، صاحب چوں لفظ خدامطلق باشد برغير ذات باري تعالى اطلاق مكنند مكر درصوريكه بچيز مضاف شود، چول كدخدا، وده خدا۔ میک یہی مفہوم اور یہی استعمال عربی میں لفظ رب کا ہے۔ آپ کومعلوم ہوگا کہ 'اللهٰ' تو حق تعالى شانه كا ذاتى نام ب،جس كانه كوئى ترجمه موسكتا بي نه كياجا تاب، دوسرا اسائ الہیوصفاتی نام ہیں جن کا ترجمہ دوسری زبانوں میں ہوسکتا ہے اور ہوتا ہے۔اب اگراللہ تعالیٰ کے پاک ناموں میں سے کسی بابرکت نام کا ترجمہ غیر عربی میں کردیا جائے اور اہل زبان اس کواستعال کرنے لگیں تواس کے جائز نہ ہونے اوراس کے استعال کے ممنوع ہونے کی آخر کیا وجہ ہوسکتی ہے؟ اور جب لفظ'' خدا' صاحب اور مالک کے معنی میں ہے اور لفظ'' رب' کے مفہوم کی ترجمانی کرتا ہے تو آپ ہی بتائے کہ اس میں مجوسیت یا عجمیت کا کیا دخل ہوا؟ کیا انگریزی میں لفظ''رب'' کا کوئی اور ترجمہ نہیں کیا جائے گا؟ اور کیا اس ترجمے کا استعال یہودیت یا نصرانیت بن جائے گی؟ افسوس ہے کہلوگ اپنی ناقص معلومات کے بل بوتے پر خودرائی میں اس قدرآ کے بڑھ جاتے ہیں کہ انہیں اسلام کی پوری تاریخ سیاہ نظرآ نے گئی ہے اوروہ چودہ صدیوں کے تمام اکابر کو گمراہ یا کم سے کم فریب خوردہ تصور کرنے لگتے ہیں، یہی خودرائی انہیں جہنم کے گڑھے میں دھکیل دیتی ہے،اللہ تعالیٰ اپنی پناہ میں رکھے۔

س..... ہرمسلمان حضرت محمدٌ کا نام بڑے ادب و تعظیم کے ساتھ لیتا ہے، لیعنی نام کے ساتھ صلی اللّٰد علیہ وسلم کا اضافہ کردیتے ہیں، لیکن اس کی نسبت اللّٰد کا نام اپنے ادب و تعظیم کے

ساتھ نہیں لیتے ، فقط خدایا اللہ کیوں کہتے ہیں؟

ج ....الله تعالی کا نام بھی عظمت سے لینا چاہئے ،مثلاً: خدا تعالی ،اللہ جل شانہ۔

س..... ہمارا ایک دوست جمال، خداوند کریم کا ذکر ہوتو اللہ میاں کہتا ہے، ہمارا ایک اور دوست کہتا ہے کہ میں نے کسی کتاب میں پڑھا ہے (جس کا نام اسے یا ذہبیں ہے) کہ اللہ میاں نہیں کہنا چاہئے ۔اللہ تعالیٰ یا اور جوخداوند تعالیٰ کے نام ہیں لینے چاہئیں، کیونکہ میاں



جه فهرست «ج





کے معنی کچھاور ہیں۔ بیآپ بنا ئیں کہ کیاٹھیک ہے کہ اللہ میاں کہیں نہ کہیں؟ ذراوضاحت فرما کرمشکور فرماویں کیونکہ ہم نے پرائمری اسکولوں میں اللہ میاں پڑھاہے۔ ح.....''میاں'' کا لفظ تعظیم کا ہے، اس کے معنی آقا، سردار، مالک اور حاکم کے بھی آتے ہیں۔ اس لئے اللہ میاں کہنا جائز ہے۔

بیکہنا کہ: ''تمام بن نوع انسان اللہ کے بین 'غلط ہے

س ..... کتاب ..... جس کے مؤلف ..... ایم اے ہیں، اس کے صفحہ: ۱۸۳ پر لکھا ہے:

''تمام بنی نوع انسان اللہ تعالیٰ کے بیج ہیں'' کیا ہے بچے تحریکیا گیا ہے؟

ج..... بی نہیں! یہ تعبیر بالکل غلط ہے۔ حدیث میں مخلوق کوعیال اللہ فر مایا گیا ہے،''عیال'' بچوں کونہیں کہتے بلکہ ان لوگوں کو کہتے ہیں جن کی کفالت کسی کے ذمہ ہوتی ہے۔

الله تعالی نے بیٹے اور بیٹیوں کی تقسیم کیوں کی ہے؟

س .....سورۂ نجم آیت: ۲۲ میں ہے کہ:''تم اللہ کے لئے بیٹیوں کواوراپنے لئے بیٹے پیند کرتے ہو،کیسی بری تقسیم ہے جوتم لوگ کررہے ہو۔''لیکن اللہ تعالیٰ خودالیی تقسیم کرتا ہے، کیا پیقسیم بری ہے؟ واضح جواب دیں۔

ج....مشرکین مکہ، فرشتوں کواللہ تعالیٰ کی بیٹیاں کہا کرتے تھے، قرآن کریم میں مختلف دلائل سے ان کی تر دید یوں کی گئی ہے کہ:
سے ان کی تر دید کی گئی ہے۔ سورۃ النجم کی اس آیت میں ان کی تر دید یوں کی گئی ہے کہ:
''جس صنف کوتم اپنے لئے پہند نہیں کرتے ،اس کو خدا کے لئے تجویز کرتے ہو، یہ کیسی بری
تقسیم ہے؟'' حق تعالیٰ شانہ کا بعض کو بیٹیاں اور بعض کو دونوں اور بعض کو بانجھ
کردینا اس کی کمالِ قدرت کی دلیل ہے، اور اس میں گہری حکمت کا رفر ماہے کہ جس کے حال کے جومنا سب تھاوہ معاملہ اس سے کیا۔

زلزله کے کیااسباب ہیں؟ اور مسلمان کو کیا کرنا چاہئے؟

س .....کراچی میں زلزله آیا، زلزله اسلامی عقائد کے مطابق سناہے که الله کاعذاب ہے، براہ کرم اطلاع دیں کہ زلزله کیا ہے؟ واقعی عذاب ہے یا زمین کی گیس خارج ہوتی ہے یا ایک



**خ**الم المرست ﴿





اتفاقی حادثہ ہے؟ اگر بیاللد کاعذاب ہے تو ہمیں کیا کرنا چاہے؟

ح .....زلزلہ کے کچھ طبعی اسباب بھی ہیں جن کو طبقاتِ ارض کے ماہرین بیان کرتے ہیں، گران اسباب کومہیا کرنے والا اراد ہُ خداوندی ہے اور بعض دفعہ طبعی اسباب کے بغیر بھی زلزلہ آتا ہے۔ بہرحال ان زلزلوں ہے ایک مسلمان کوعبرت حاصل کرنی چاہئے اور دعا و

> استغفار،صدقه وخیرات اورترکِ معاصی کاا ہتمام کرنا چاہئے۔ اجتماعی اور انفرادی اصلاح کی اہمیت

س..... پچھلے چندسالوں میں ہمارے پڑوتی ملک میں ایک بیرونی طاقت نے قبضہ جمایا ہوا ہے،اوروقاً فو قناً ہمارے ملک یا کستان پر بھی جارحیت کرتار ہتا ہے،اس کےعزائم بتاتے ہیں کہ بیرطافت اور آ گے بڑھنے کی کوشش کرے گی اور ہم خدانخواستہ اپنی آ زادی سے محروم ہوجا ئیں گے۔ چاہئے تو یہ تھا کہ ہم اپنے پڑوئی کی تبدیلیوں سے پچھ سبق سکھتے اور متو قع خطرے کی بوسونگھتے ہی اینے اعمال کی طرف توجہ دیتے اور خدا کے حکموں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقوں پران کو ڈھال دیتے ،اس میں ہی ہمارے لئے دنیاو آخرت کی خیرتھی لیکن عام طور پر جو کچھ ہور ہاہے وہ بالکل الٹ ہے۔

میں یہاں سعودی عرب میں مقیم ہوں ، ہمارے ساتھ ہندوستان کے ہندو بھی کام کرتے ہیں، بھی ان کے ساتھ ان کے ملک میں رشوت، چور بازاری، ڈیمتی، اسمگلنگ، ملاوٹ اور غنڈہ گردی کا تذکرہ ہوتا ہے تو وہ اپنے ملک کے حالات بتاکر پاکستان کے بارے میں یو چھتے ہیں۔ یقین جانے سے بات کہتے ہوئے میرے دل کا جو حال ہوتا ہے وہ خدا ہی جانتا ہے، بیسب برائیاں ہمارے یہاں بہت ہی عام ہیں، حالا تکه مسلمان مملکت اور کا فروں کے ملک کے حالات میں واضح فرق ہونا جا ہے تھا،کیکن افسوس ایسانہیں ہے۔ تاریخ گواہ ہے کہ جب بھی مسلمان اپنے مقصد سے ہٹے ہیں، تباہی ان کا مقدر بنی ہے اور آج بھی جارے اعمال پکار پکار کردشمن کواپنی طرف بلارہے ہیں۔

مولانامحرم! میرے ذہن میں بیسوال ہے کہ اس صورت حال کو مرنظر رکھتے ہوئے ایک عام مسلمان کے کیا فرائض ہیں اور اگر ایک عام مسلمان اینے اطراف کی







حبلداول



برائیوں کی طرف ہے آنکھ بند کرتے ہوئے صرف عاقبت کی فکر میں لگارہے تو کیا بیاس کی نجات کے لئے کافی ہے؟ نجات کے لئے کافی ہے؟

ج.....آپ کا سوال بہت نفیس ہے اور اہم بھی۔افسوس ہے کہ اس کالم میں اس پر مفصل گفتگو کی گنجاکش نہیں مختصراً چند زکات پیش کرتا ہوں۔اگرغور وتوجہ سے ملاحظہ فر مائیں گے تو انشاء اللہ اطمینان ہوجائے گا۔

اوّل:....فرداورمعاشرہ لازم وملزوم ہیں، نہ فردمعاشرے کے بغیر جی سکتا ہے اور نہ معاشرہ افراد کے بغیرتشکیل پا تا ہے۔

دوم:....فرد پر پچھانفرادی فرائض اور ذمه داریاں عائد کی گئی ہیں اور پچھاجتاعی ومعاشرتی۔

سوم:.....تمام فرائض اور ذمه داریوں کے لئے ،خواہ وہ انفرادی ہوں یا اجتماعی، قدرت واستطاعت شرط ہے۔ جو چیز آ دمی کی قدرت واستطاعت سے خارج ہواس کاوہ مکلّف نہیں ہے۔

چہارم: ....سب سے پہلے آدمی کواپنے انفرادی فرائض بجالانے کی طرف توجہ کرنی چاہئے (جس کوآپ نے اپنی عاقبت کی فکر کرنے سے تعبیر فر مایا ہے)،ان فرائض میں عقائد کی در تنگی ،اعمال کی بجا آوری،اخلاق کی اصلاح،معاشرتی حقوق کی ادائیگی بھی کچھ آجاتا ہے۔اگر اسلامی معاشرے کے افراد اپنی اپنی جگہ انفرادی اصلاح کی طرف متوجہ ہوجائیں تو مجھے یقین ہے کہ نوبے فیصد معاشرتی برائیاں از خود ختم ہوجائیں گی۔

پنجم:.....اپنی اصلاح کے ساتھ ساتھ ہمیں اپنی استطاعت کے بقدر معاشرہ کی اصلاح کی طرف بھی متوجہ ہونا چاہئے، جسے شریعت کی اصطلاح میں امر بالمعروف اور نہی عن المنكر کہتے ہیں، اور اس کے تین درجے ہیں۔

پہلا درجہ طاقت اور قوت کے ذریعہ برائی کوروکنا ہے۔ بیھکومت کے فرائض میں شامل ہے، مگر آج کل حکومتیں افراد کے ووٹ سے بنتی ہیں،اس لئے ایسے افراد کو منتخب کرنا جو خود برائیوں کورو کئے اور بھلائیوں کو پھیلانے کی



*ڿ؞۬ڣٚڔڛ*ڎڿ







صلاحیت رکھتے ہوںعوام کا فریضہ ہے،اگروہ اس فریضہ میں کوتا ہی کریں گے تو دنیاوآ خرت میں اس کی سزاہھکتیں گے۔

دوسرا درجہ زبان سے امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا ہے۔ اس کی شرائط و تفصیلات بہت ہیں ، مگران کا خلاصہ سے ہے کہ زبان سے کہنے کی قدرت ہواور کسی فتنہ کا اندیشہ نہ ہووہاں زبان سے دعوت و تذکیر، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر فرض ہے، مگر دنگا فساد نہ کیا جائے نہ کسی کی تحقیر و تذکیل کی جائے۔ ہمارے دور میں ''تبلیغی جماعت' کا طریقہ کاراس کی بہترین مثال ہے اور انفرادی واجتماعی اصلاح کانسخہ کیمیا ہے۔

تیسرا درجہ برائی کو دل سے براسمجھنا ہے۔ جبکہ آدمی نہ تو ہاتھ سے اصلاح کرسکتا ہو، نہ زبان سے اصلاح کرنے پر قادر ہو، تو آخری درجہ میں اس پریفرض ہے کہ برائی کود کھ کر دل سے کڑھے، اس سے بیزاری اختیار کرے اور اللہ تعالیٰ سے اس کی اصلاح کی دعا کر ے۔ اگر کوئی شخص اپنی طاقت ووسعت کے دائر ہے میں رہ کر مندرجہ بالا دستور العمل پر عمل پیرا ہے، انشاء اللہ وہ آخرت میں مطالبہ سے بری ہوگا اور جوشخص اس دستور العمل میں کوتا ہی کرتا ہے اس پراس کی کوتا ہی کے بقدر مطالبہ کا اندیشہ ہے۔ اب دیکھ لیجئے کہ ہم اس دستور العمل پر اہیں؟

سكصون كاايك سكهاشابي استدلال

س ..... پردلیں میں سکھ لوگ ہمیں نگ کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ اس سوال کا جواب اپنے علماء سے لے کر دو۔ سوال بیہ ہے کہ ہر خف پیدائتی طور پر سکھ ہوتا ہے، ہندویا مسلم بعد میں علماء سے لیکن دور سوال بیہ ہے کہ ہر خف پیدائتی طور پر سکھ ہوتا ہے، ہندویا مسلم بعد میں بنایا جاتا ہے، دلیل بید دیتے ہیں کہ اوپر والے نے جس حالت میں تمہیں بھیجا ہے تمہیں وہ اچھی کیوں نہیں گئی ؟ مختلف تبدیلیاں کیوں کرتے ہو؟ لیتی بال کو انا یا سنت کروانا وغیرہ وغیرہ، کیااس نے غلط بنا کر بھیجا ہے؟

ج .....ان لوگوں کو پیر جواب دیجئے کہ بچہ جب پیدا ہوتا ہے اس کے دانت بھی نہیں ہوتے، ان کو بھی نکال دیا کرو، اورا گرکسی کے پیدائشی طور پر ایسانقص ہوجس کے لئے آپریشن کی ضرورت ہوتو کیاوہ بھی نہیں کرایا جائے گا؟



چې فېرست «ې



حقوق الله اور حقوق العباد

س .....خدا کا بندہ حق اللہ تو ادا کرتا ہے کیکن حقوق العباد سے کوتا ہی برت رہا ہے۔اس کی مغفرت ہوگی کہ نہیں؟حق العبادا گر پورا کررہا ہے کسی قسم کی اپنی دانست میں کوتا ہی نہیں کررہا گرحق اللہ سے کوتا ہی کررہا ہے ، کیا اس کی مغفرت ممکن ہے؟

جسس سیجی توبہ سے توسارے گناہ معاف ہوجاتے ہیں (اور سیجی توبہ میں یہ بھی داخل ہے کہ جن لوگوں کا حق تلف کیا ہوان کوادا کرے یاان سے معافی مانگ لے) اور جو شخص بغیر توبہ کے مرااس کا معاملہ اللہ کے سپر دہے، وہ خواہ اپنی رحمت سے بغیر سزا کے بخش دے یا گناہوں کی سزادے ۔ حق العباد کا معاملہ اس اعتبار سے زیادہ عگین ہے کہ ان کوادا کئے بغیر آخرت میں معافی نہیں ملے گی، ہاں! اللہ تعالی سی کے ساتھ خصوصی رحمت کا معاملہ فرما ئیں اور اہل حقوق کو اپنی باس سے معاوضہ دے کرراضی کرادیں یا اہل حقوق خود معاف کردیں تو دوسری بات ہے۔

ما یوسی کفرہے

س..... مذہب اسلام میں مایوی گفرہے۔ ہم نے ایساسنا ہے اور ساتھ بیجی ہے کہ خداوند نے ہر بیاری کا علاج پیدا کیا ہے۔ ہم ویکھتے ہیں کہ کچھ بیاریاں لاعلاج ہیں، ایک ایسا مرض جس کوڈ اکٹر لوگ لاعلاج قرار دیں تو ظاہر ہے وہ پھر مایوس ہوجائے گا۔ جب وہ مایوس ہوجائے گا تو اسلام میں وہ کا فر ہوجائے گا؟

ج .....خدا تعالیٰ کی رحمت سے مایوی کفر ہے، صحت سے مایوی کفرنہیں اور اللہ تعالیٰ نے واقعی ہرمرض کی دواپیدا کی ہے مگرموت کا کوئی علاج نہیں، اب ظاہر ہے کہ مرض الموت تو لاعلاج ہی ہوگا۔

صبراور بصبري كامعيار

س....."بشسر المصابرين الذين اذا اصابتهم مصيبة" سے کيامراد ہے؟ آج کل علماء کرام يامشاڭ کی وفات پررسائل ميں جومر شيے آتے ہيں، ' کيانخل تمنا کوميرے آگ گ



چەفىرىت «خ





جلداول



ہے' یا'' کیا دکھا تا ہے کرشے چرخ گردوں ہائے ہائے'' وغیرہ الفاظ سیح ہیں؟ خیرالقرون میں اس کی مثال ہے؟

ج....قرآن کریم اوراحادیث طیبہ میں صبر کا ما مور بہونا اور جزع فزع کا ممنوع ہونا توبالکل بدیمی ہے اور بیر بھی ظاہر ہے کہ مصائب پر رخی فرع کا ہونا ایک طبعی امر ہے، اوراس رخی کے اظہار کے طور پر بعض الفاظ آدمی کے منہ سے نکل جاتے ہیں، اب شقیح طلب امریہ ہے کہ صبر اور بے صبری کا معیار کیا ہے؟ اس سلسلہ میں کتاب وسنت اورا کا بر کے ارشادات سے جو کچھ مفہوم ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ اگر کسی حادثہ کے موقع پر ایسے الفاظ کے جائیں جس میں حق تعالی کی شکایت پائی جائے (نعوذ باللہ) یا اس حادثہ کی وجہ سے ما مورات شرعیہ چھوٹ جائیں، مثلاً: نماز قضا کردے، یا کسی ممنوع شرعی کا ارتکاب ہوجائے، مثلاً: بال نو چنا، چہرہ پیٹنا تو یہ بے صبری ہے اورا گرائی بات نہ ہوتو خلاف صبر نہیں، خیرالقرون میں بھی مرشے کہ جاتے ہے مگراسی معیار پر، اس اصول کو آج کل کے مرشوں پرخومنطبق کر لیجئے۔

مرده جنم شدّه بچه آخرت میں اٹھایا جائے گا

س.....ایک مال سے جنم شدہ مردہ بچہ کیا جنت یا آخرت میں اٹھے گا؟ کیونکہ زندہ بچے تو ضرورآخرت میں اٹھیں گے، ذراوضا حت فرمایئے۔

ح .....جو بچهمرده پیداموا،وه بھی اٹھایا جائے گااوراپنے والدین کی شفاعت کرےگا۔

والدين پرِ ہاتھ اٹھانے والے کی سزا

س.....اگرکسی کے لڑکا یا لڑکی میں سے کوئی اپنے ماں باپ پر ہاتھ اٹھائے تو شرعاً دنیا میں اور آخرے میں کیاسز اہوگی؟

ج .....اولا د کااپنے ماں باپ پر ہاتھ اٹھانا کبیرہ گناہ اور انتہائی کمینہ بن ہے۔ دنیا میں اس کی سزایہ ہے کہ وہ ہمیشہ ذلیل وخوار رہے گا، رزق کی تنگی، ذہنی پریشانی اور جان کی کی تخق میں مبتلار ہے گا، اور آخرت میں اس کی سزایہ ہے کہ وہ جنت میں داخل نہیں ہوگا جب تک کہ اپنے کئے کی سزانہ بھگت لے یا والدین اسے معاف نہ کردیں۔اللہ تعالی والدین کی گستاخی اور اس کے انجام بدسے ہر مسلمان کو تحفوظ رکھیں۔



چې فېرست «ې



<mark>والدہ کی بےجاناراضی پرمؤاخذہ نہیں ہوگا</mark>

س.....میری شادی ۱۳ سال کی عمر میں ہوئی تھی، آج ۲۷ سال ہو گئے ہیں، والد شادی ہے پہلے فوت ہو گئے تھے،صرف والدہ اور ایک بھائی ہیں۔شروع میں کم عمری کے سبب اپنی والدہ کے کہنے میں آ کرشوہر کی نافر مانی کی ،شادی کے ۱۰سال بعد میں نے اپنے کو یک دم بدل دیااور شوہر کے تابع ہوگئی،میرے چھ بچے ہیں،ایک لڑ کااور دو بچیاں جوان، باقی تین چھوٹے ہیں، میں نے اپنی اولا د کو مذہبی ماحول میں پالا ہے، وی سی آرجیسی لعنت نہ میں نے اور نہ میری بچیوں نے دیکھی ہے، میرے شوہرآج کل ایک سرکاری عہدے پر سعودیہ میں ہیں، میں نماز کی یابند ہوں، مجھے خداسے بہت ڈرلگتا ہے، نماز کے لئے کھڑی ہوتی ہوں تو خوف خدا سے کا پینے لگتی ہوں ، بس ڈری پر لگتا ہے کہ کہیں مجھے سزا نہ دی جائے ، کیونکہ جب سے میں اپنے شو ہر کے ہر فرمان پر چلنے گلی تو والدہ ناراض رہتی ہیں ، میں اور میرے شو ہر ہر وفت ان کی ہرتتم کی مدد کرتے رہتے ہیں، کیکن وہ معمولی بات پر یعنی اپنے بیٹے یا بہویا کسی رشتہ دار کی باتوں پر ناراض ہو کر کو سنے پیٹنے لگ جاتی ہیں، مجھے تو ان کو جواب دیتے ہوئے بھی ڈرلگتا ہے، بیچ بھی تبھی بول پڑتے ہیں تووہ مجھے بے بھاؤسناتی ہیں۔ ج ..... ماں کی تو خواہش ہوتی ہے کہ اس کی بچی اپنے گھر میں خوش وخرم رہے، تعجب ہے کہ آپ کی والدہ کا روبیاس کے بالکل برنگس ہے۔ بہرحال آپ کی والدہ کی ناراضی بے جا ہے،آپ اپنی والدہ کی جتنی خدمت بدنی، مالی ممکن ہوکرتی رہیں اوراس کی گتاخی و بے اد بی ہرگز نہ کریں۔اس کے باوجودا گروہ ناراض رہتی ہیں تو آپ کا قصور نہیں،آپ سے

> اِن شاءاللہ اس پرکوئی مؤاخذہ نہ ہوگا۔ والدین کے مرنے کے بعد نافر مان اولا دان کے لئے کیا کرے؟

س.....ماں باپ کے انقال کے بعد وہ کون سے طریقے ہیں جس سے ان کوزیادہ سے زیادہ تواب پہنچایا جاسکے؟

ح....عباداتِ بدنی و مالی سے ایصالِ ثواب کرنا، مثلاً : نفلی نماز، روزه، صدقه، حج، تلاوت، درودشریف، تسبیحات، دعاواستغفار۔







س ..... ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کرنے کے بہت سے احکامات ہیں، کیکن اگر ماں باپ کی حیات کے دوران اولا د ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک نہ کرتی ہواور ماں باپ کا انتقال ہوجائے اور پھراولا دکواس بات کا احساس ہواوران کاضمیران کوملامت کرے کہان سے بہت بڑی غلطی سرز دہوچکی ہے،تو پھروہ کون سے طریقے ہیں کہ اولاد کا یہ کفارہ ادا ہوجائے اور ضمیر بھی مطمئن ہوجائے اور ماں باب اور خدا تعالی دونوں اولاد سے خوش ہوجا ئیں اور معاف کردیں۔

ج ....حدیث میں ہے کہ ایک شخص والدین کی زندگی میں والدین کا نافرمان ہوتا ہے،مگر والدین کے مرنے کے بعداسے اپنی حماقت پرندامت ہوتی ہے اور وہ والدین کے حقوق کا بدلہ ادا کرنے کے لئے ان کے حق میں برابرد عا واستغفار کرتار ہتا ہے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ اسے''والدین کا فرما نبردار'' لکھ دیتے ہیں۔

س ..... جنابِ والا! آپ نے جنگ میں ایک سوال کا جواب دیا ہے کہ:''ایک شخص والدین کی زندگی میں والدین کا نافر مان ہوتا ہے کیکن والدین کے مرنے کے بعدا سے اپنی حماقت پرندامت ہوتی ہےاوروہ والدین کےحقوق کا بدلہادا کرنے کے لئے ان کےحق میں دعا و استغفار کرتا رہتا ہے اور اللہ تعالی اسے والدین کا فرما نبر دارلکھ دیتا ہے۔'' آپ نے ایک آسان سوال کا جواب آسان دے دیا اور ساتھ بیکھی کہ بیحدیث کےمطابق ہے۔ بیتوالیا ہے کہ ایک دولت مندایک غریب آ دمی کو جان سے مار دے اور مقتول کے وار ثوں کو قصاص ادا کردے اور جان چھڑا لے الیکن قصاص ادا کرنے کا بھی کوئی شرعی قانون ہے۔زندگی میں سکھے چین نہ لینے دیا اور مر گیا تو لگے قبر پر دیا جلانے ،ایسے حدوں سے الڈنہیں ماتا، والدین کو ان کی حیات میں تنگ رکھا اور ان کی نافر مانی کی ، ان کوٹھوکریں ماریں ، ان کے حقوق یورے نہ کئے ،ایڑیاں رگڑ رگڑ کر والدین ہے گور وکفن مرگئے اور اولا دلگی یکانے دیکیس پلا ؤ تو الله تعالی نے اولاد کی بخشش کر دی۔مولا ناصاحب! بیکون سی حدیث میں ہے؟ آپ ذرا مکمل تشریح فرمادیں تا کہ ہم بھی اس برعمل کرسکیں ۔حضرت امام حسین گوشہید کر کے برزید



چې فېرست «ې



نادم ہوا، کیااللہ تعالیٰ نے اسے معاف فرمادیا؟ اگر والدین کے حقوق بس یہاں تک ہیں تو



پھروالدین کوبید عانہیں مانگنی چاہئے کہ اللہ ہماری اولا دکونیک اور فرما نبر دار بنادے۔ ح....وہ حدیث جومیں نے اپنے جواب میں درج کی تھی،مشکلو ۃ شریف میں ہے اور اس کے الفاظ میہ ہیں:

"عن انس رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ان العبد ليموت والداه او احدهما وانه لهما لعاق فلا يزال يدعو لهما ويستغفر لهما حتى يكتبه الله بارا. رواه البيهقى فى شعب الايمان."

ترجمہ:..... ' حضرت انس رضی اللہ عنہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ ایک بندے کے والدین دونوں یا ان میں سے ایک الیہ حالت میں انتقال کرجاتے ہیں کہ وہ ان کا نافر مان تھا، پس وہ ہمیشہ ان کے لئے دعا واستغفار کرتار ہتا ہے یہاں تک کہ اللہ تعالی اس کواپنے والدین کا فر ما نبر دار لکھ دیتے ہیں۔'

حدیث کا حوالہ دینے کے بعد میری ذمہ داری ختم ہوجاتی ہے، اور آنجناب نے اپنی عقل خدادادسے جن شبہات کا ظہار کیا ہے اس کی جوابد ہی میرے ذمہ نہیں، مگر جناب کی خیرخواہی کے لئے چندا مورع ض کر دینا مناسب ہے۔

اول: .....فرض جیجے ایک لڑکا اپنے والدین کا نافر مان ہے، انہیں بے حدستا تا ہے، ان کی گستاخی و بے حرمتی کرتا ہے، اور والدین اس کے حق میں موت کی دعا ئیں کرتے ہیں۔ دس بیس سال بعد کسی نیک بندے کی صحبت سے یا کسی اور وجہ سے اس کو اپنی غلطی کا احساس ہوتا ہے، وہ اپنی اس روش سے باز آ جاتا ہے، اور بصد تو بہ و ندامت والدین سے معافی کا خواستگار ہوتا ہے، اور پھران کی ایسی خدمت واطاعت کرتا ہے کہ گزشتہ زندگی کی بھی تلافی کر دیتا ہے، والدین اس سے راضی ہوجاتے ہیں اور اس کی بقیہ زندگی اسی نیک عالت پر گزرتی ہے۔ فرما ہے؛ اکیا پیشخص اپنی سابقہ حالت کی وجہ سے' والدین کا نافر مان'









کہلائے گا؟ یااس کو والدین کا فرمانبر دار کہا جائے گا؟ ظاہر ہے کہ دنیا کا کوئی عاقل اس کو ''والدین کا نافر مان' نہیں کہے گا، بلکہ اس کی گزشتہ فلطیوں کولائق معافی سمجھا جائے گا۔ دوم: ……عام انسانوں کی نظرتو دنیوی زندگی تک ہی محدود ہے، لیکن انبیاء کرام علیہم السلام کی نظر میں دنیوی زندگی ہی زندگی نہیں بلکہ زندگی کے تسلسل کا ایک مرحلہ ہے، موت زندگی کی آخری حدنہیں بلکہ زندگی کے ایک دور سے دوسرے دور میں منتقل ہوجانے کانام ہے۔

سوم:.....والدین زندگی کے پہلے مرحلے میں اگراولا دکی خدمت کے بحتاج ہیں تو موت کے بعد بھی اپنی مغفرت یا ترقی درجات کے لئے انہیں اولا دکی احتیاج ہے اور بید احتیاج د نیاوی احتیاج ہے کہیں بڑھ کر ہے۔ دنیوی زندگی میں تو آ دمی اپنی ضرورتیں کسی نہ کسی طرح خودبھی بوری کرسکتا ہے،کسی ہے مدد بھی لےسکتا ہےاورکسی کواپناد کھڑا سنا کر کم از کم دل کا بوجھ ہلکا کرسکتا ہے۔لیکن قبر میں خدانخواستہ کوئی تکلیف ہواہے نہ خود دفع کرسکتا ہے، نہ کسی کواپنی مدد کے لئے پکارسکتا ہے،اگر کوئی اس کی مدد ہوسکتی ہے تواس کے لئے دعا و استغفاراورایصال ِ ثواب ہے جس کاراستہ اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص رحمت سے کھلا رکھا ہے۔ ان تین مقدموں کے بعد میں گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ جولڑ کا دس بیس برس تک والدین کوستا کرتوبہ کرلے اور والدین کی خدمت واطاعت میں لگ جائے اس کا فرما نبر دار ہونا تو آپ کی عقل میں آتا ہے، لیکن جو شخص والدین کی وفات کے بعد اینے گناہ گار والدین کے لئے دعا واستغفار، صدقہ وخیرات اور ایصالِ ثواب کرتا ہے، یہاں تک کہاس کی دعا واستغفار کی برکت سے اللہ تعالیٰ اس کے گناہ گار والدین کی بخشش فر مادیتے ہیں، والدین اس سے راضی ہو جاتے ہیں اور اللہ تعالی والدین کے راضی ہوجانے کی وجہ سے اس كووالدين كافر ما نبردارلكه دية مين،اس كافر ما نبردار مونا آپ كى خداداد ذ مانت مين نهيس آتا۔اس کی وجداس کے سوااور کیا ہے کہ آپ کی نظر صرف اسی زندگی تک محدود ہےاور موت کی سرحد کے پارجھانکنے سے معذور ہے۔ چلئے! اس کا بھی مضا کقہ نہ تھا، مگر تعجب بالائے تعجب توبيركم آنخضرت صلى الله عليه وسلم بذريعه اطلاعِ الهي عالم غيب كي ايك خبر دية بين





(جوعقل ومعرفت کی کسوٹی پرسوفیصد پوری اتر تی ہے) مگرآپ کواپنی عقل محدود پراتنا ناز ہے کہ بلاتکلف ارشادِ نبوگ پراعتر اضات کی بوچھاڑ شروع کر دیتے ہیں، کیا ایک اُمتی کواپنے نبئ معصوم صلی الله علیہ وسلم کے ارشادات سے یہی سلوک کرنا چاہئے...؟

جهارم: ..... آنجناب نے اپنی ذہانت سے اس حدیث سے یہ نتیجہ بھی اخذ کیا ہے کہ گویااس حدیث میں اولا دکوتر غیب دی گئی ہے کہ وہ خوب پیٹ بھر کر والدین کوستایا کریں اوران کے مرنے کے بعد دعا واستغفار کرلیا کریں۔ حالانکہ اس کے بالکل برعکس حدیث میں والدین کی اطاعت وخدمت کی تعلیم دی گئی ہے، یہاں تک کہ جولوگ اپنی حماقت کی وجہ ہے والدین کی زندگی میں بیسعادت حاصل نہیں کریائے ان کوبھی مایوس نہیں ہونا جاہئے، کیونکہ ابھی تک ان کے لئے والدین کی خدمت اور وفاشعاری کا راستہ کھلا ہے، وہ بیر کہ والدین کی جو نافر مانیاں انہوں نے کی ہیں اس سے توبہ کریں،خود نیک بنیں اور دعا و استغفار کے ذریعہ والدین کی بخشش کی سفارشیں بارگا والٰہی میں پیش کریں ۔ان کی اس تو بہ، نیکی و پارسائی اور والدین کے لئے دعا واستغفار کی برکت سے خودان کی بھی بخشش ہوجائے گی اوران کے والدین کی بھی۔گویا دونوں حق تعالیٰ شانہ کی رحمت کا مور دین کر جنت میں داخل ہوجائیں گے۔الغرض حدیث میں اولا د کووالدین کی فرمانبر داری کی ایک الیی تدبیر بتلائی گئی ہے جوان کےانتقال کے بعد بھی ان کی رضامندی کا ذریعہ بن سکتی ہے تا کہاس قشم کے لوگ بھی مایوس نہ ہوں، بلکہ زندگی کے جس مرحلہ میں بھی ان کو ہوش آ جائے والدین کو راضی کرنے اوران کی خدمت بجالانے میں کوتا ہی نہ کریں۔

پنجم :......آ مخضرت صلی الله علیه وسلم کا جوارشادِ مقدس سمجھ میں نہ آئے اس کے بارے میں طالب علم کی حیثیت سے ملتجیا نہ سوال کرنے کا مضا کقت نہیں، مگر سوال کا لب واہجہ مؤدبا نہ ہونا چاہئے۔ ارشادِ نبوی صلی الله علیه وسلم پر جارحا نہ انداز میں سوال کرنا، جیسا کہ آپ کے خط سے ظاہر ہور ہاہے، بڑی گتاخی ہے، اور بینا کارہ ایسے سوالات کا جواب نہیں دیا کرتا، مگر آپ کی رعایت سے جواب کھ دیا ہے۔ میری مخلصانہ ومشفقانہ نصیحت ہے کہ آئندہ ایسے انداز سوال سے گریز سیجے۔







ز مین وآسان کی تخلیق میں تدریج کی حکمت

س.....لأكّ صداحرًام جناب يوسف لدهيانوي صاحب،السلام عليم!

''اللہ نے دودن میں زمین بنائی، دودن میں اس کے اندرتو تیں اور برکت رکھی اور دودن میں آسان بنائے''(ختم سجدہ آیت:۹ تا۱۲) (حوالہ:تفسیرعثانی)۔

''اللّٰدُ کسی چیز کو پیدا کرنا چاہتے ہیں تواس سے کہددیتے ہیں کہ ہوجا! پس وہ چیز ہوجاتی ہے۔''( آلعمران آیت نمبر: ۴۷) (حوالہ: تفسیر مولا نااشرف علی تھانو کُٹ)۔

ان آیات کے بارے میں ایک''شیطانی خیال'' مجھے ایک عرصہ سے پریشان کر رہا ہے، زمین و آسان کے وجود میں آنے میں ۲ دن کیوں گئے؟ جبکہ جمارا ایمان ہے کہ زمین و آسان کو پیدا کرنے کے لئے اللہ کا ایک اشارہ کافی ہوتا، اور وہ آ با فا با وجود میں آجاتے۔ مہر بانی فرما کر اس اشکال کو دور کرنے میں میری مدد کیجئے تا کہ میں اس شیطانی خیال سے چھٹکا رایا سکوں۔









تعالی قادر ہیں کہانسان کوایک لمحہ میں پیدا فرما کر جیتا جاگتا کھڑا کردیں،مگرنہیں!اس کی حکمت ایک خاص نظام کے تحت تدریجاً اس کی نشوونما کرتی ہے۔ یہی حال نباتات وغیرہ کا بھی ہے،اورا گرغورکیا جائے تواس عالم کی تمام تر قیات مّدر تیج ہی کے تحت چل رہی ہیں، کیا عجب ہے کہ آسمان وزمین کی تدریجی تخلیق میں پیھکمت بھی کموظ ہو۔

رحمت للعالمين اور بددعا

س....روزنامه جنگ کےاسلامی صفحہ برایک مضمون نگار لکھتے ہیں کہ:' بسئسر معوضہ میں دھوکے سے شہید کئے جانے والے • ےمعلم تمام کے تمام اصحابِ صفہ تھے،ان کی جدائی کا حضور گواس درجه صدمه ہوا کہ آپ متواتر ایک میننے تک نماز فجر میں ان کے قاتلوں کے حق میں بددعا فرماتے رہے۔''

بیتووہ الفاظ ہیں جنہیں میں نے لفظ بہلفظ آپ کے اخبار سے اتار دیا ہے۔ آپ کے اور ہم سب کے علم میں یہ بات تو ہے کہ حضورصلی اللّٰدعلیہ وسلم جنہیں اللّٰہ تعالیٰ نے خاتم النبيين اوررحت للعالمين جيسے القاب سے قرآن كريم ميں مخاطب كيا ہے وہ بھى كسى كے حق میں بددعا کے لئے ہاتھ اٹھا سکتے ہیں؟ کیا یہ بات کوئی ذی شعور باور کرسکتا ہے؟

میں سعود بیر گرلز کالج کی بی اے کی طالبہ ہوں، میری نظروں سے بھی مختلف اسلامی کتابیں گزری ہیں،میراذ ہن اس بات کو قبول نہیں کرسکتا اور جو بات غلط ہوا ہے کسی کا زہن قبول کر ہی نہیں سکتا کہ آنخضر تی بھی کسی کے حق میں بددعا فرمائیں؟ آپ کے ساتھ لوگوں نے کیا کیاسلوک نہ کیا،آپ جس راستے سے گزرتے لوگ آپ پرغلاظت بھینکتے اور آی کوطائف کی گلیوں میں تھیٹے ،ایک دفعہ تولوگوں نے یہاں تک کیا کہ آپ گرائے پھر برسائے کہ آ گے لہولہان ہو گئے اور آ پ کے پائے مبارک جوتوں میں خون کے بھرجانے سے چیک گئے۔جب بھی آ یٹ نے بر بختوں کے حق میں بددعانہ کی بلکہ جب بھی لوگ آ پٹ كۆتكلىف ئېنچاتے آپ فرماتے:''اےاللەانېيىن نىك راە دكھااور بتا كەمىں كون ہوں ـ''

ایک طرف تو شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ • ےمعلموں کو دھو کے سے شہید کیا گیا اور آ گے کہتے ہیں کہ حضور ؓ نے ان قاتلوں کے حق میں بددعا فرمائی۔ کیاان کو بہ معلوم نہیں کہ جو









لوگ شہید ہوتے ہیں وہ مجھی مرتے نہیں بلکہ زندہ جاوید ہوجاتے ہیں تو جن کوشہادت کا درجہ ملا ہوان کے قاتل تو خود بخو د دوزخ کی آگ میں بھینکے جائیں گے،ان کے لئے بددعا کیا ضروری؟ اور وہ بھی رحمت للعالمین نے فجر کی نماز میں ایک مہینہ تک کی۔ کیا شاہ صاحب نے (نعوذ باللہ) حضور گونماز فجر کے بعد مسلسل ایک مہینہ تک بددعا کرتے دیکھایا کسی کتاب سے پڑھا، کون سی حدیث ان کی نظروں سے گزری ذرا حوالہ تو دیں کہ میں خود بھی پڑھوں، میرا بھی مضمون اسلامیات ہے، میں نے بھی الیانہیں پڑھا۔

ح .....بئو معونه میں سترقرا کی شہادت کا واقعہ حدیث و تاریخ اور سیرت کی تمام کتابوں میں موجود ہے، اور آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کا ایک مہینہ تک فجر کی نماز میں قنوت بازلہ پڑھنااور ان کا فروں پر جنہوں نے ان حضرات کو دھو کے سے شہید کیا تھا، بددعا کرنا صحح بخاری صحح مسلم ، ابودا وَد، نسائی اور حدیث کی دوسری کتابوں میں موجود ہے۔ اس لئے آپ کا انکار کرنا غلط ہے۔ رہا آپ کا بیشبہ کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تو رحمت للعالمین تھے آپ کا انکار کرنا خلط ہے۔ رہا آپ کا بیشبہ کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تو رحمت للعالمین تھے آپ کی بددعا کر سکتے تھے؟ آپ کا بیشب کہ آنکو سرادینا ورمن اللہ علیہ وسلم کے رحم و شفیق قلب اور ان کو سرزنش کرنا رحمت نہیں؟ کیا رحمت للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کے رحم و شفیق قلب مبارک کوان مظلوم شہداء کی مظلومانہ شہادت پر صدمنہ یں بہنیا ہوگا؟ آپ ما شاء اللہ بی اے ک طالبہ ہیں ، آپ کو معلوم ہونا چا ہے کہ چوروں ، ڈاکوؤں ، غنڈ وں اور بدمعا شوں پر تنی کرنا عین طالبہ ہیں ، آپ کو معلوم ہونا چا ہے کہ چوروں ، ڈاکوؤں ، غنڈ وں اور بدمعا شوں پر تنی کرنا عین رحمت ہے، اور ان پر س کھانا خلاف وحمت ہے، شخ سعدی کے بقول:

نیکوئی بابدال کردن چنال است که بد کردن بجائے نیک مردال

اورآپ کا بیکہنا بھی عجیب ہے کہ شہداء کے قاتل خودہی دوزخ میں جائیں گے ان کے لئے بددعا کی کیا ضرورت ہے؟ اس کے معنی تو یہ بیں کہ قاتل کے خلاف کسی عدالت میں استغاثہ نہ کیا جائے کیونکہ وہ بقول آپ کے خودہی کیفر کردار کو پہنچے گا اورا گرآپ کے مزد یک کسی قاتل کے خلاف عدالت میں استغاثہ جائز اور یہ خلاف برحمت نہیں، تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اگر بارگاہ الہی میں ان قاتلوں کے خلاف استغاثہ فرماتے ہیں تو بیآپ کو



المرست الم





کیوں غلط نظر آتا ہے؟ شہید بلاشبہ جنت میں زندہ ہیں اور مراتبِ عالیہ پر فائز ہیں،مگراس کے بیمعنی تو نہیں کہ سی شہید کی مظلومانہ شہادت پر ہمیں رنج وصدمہ بھی نہیں ہونا چاہئے۔ اس واقعہ کا تو آیا بنی ناواقفی کی وجہ ہے اٹکار کر رہی ہیں، لیکن اس کا کیا کیا جائے گا کہ قرآن كريم ميں حضرت نوح عليه السلام، حضرت موسىٰ عليه السلام اور ديگر بعض انبياء كرام علیہم السلام کی بددعا ئیں نقل کی گئی ہیں۔تمام انبیاء کرام علیہم السلام سرایا رحمت ہوتے ہیں، اس کے باوجود کا فروں، بے ایمانوں اور موذیوں کے خلاف بارگاہ الٰہی میں استغاثہ کرتے ہیں۔آپ نے طائف کا واقعہ ذکر کیا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر پھر برسائے گئے مگر آپ نے بددعا نہ فر مائی،آپ نے شاید حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقه رضی الله عنها کی حدیث پڑھی ہوگی کہ:'' آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اپنا ذاتی انقام نہیں لیا، کیکن جب حدود اللَّد كوتو رَّا جاتا تو آيُّ كے غصه كى كوئى تاب نه لاسكتا۔'' طا يُف كا واقعه آنخضرت صلى الله عليه وسلم كي ذات ہے متعلق تھا، وہاں صبر كي مجسم تصوير بنے رہے اور بيئسر معونه كا واقعہ حدود اللّٰد کوتو ڑنے ،عہدشکنی کرنے اورمسلمانوں کوظلماً شہید کرنے کا واقعہ تھا، اس پر آ مخضرت صلی الله علیه وسلم کی بے چینی و بے قراری اور حق تعالیٰ شانہ سے والہانہ استغاثہ و فریاد طلی اپنی ذات کے لئے نہیں تھی کہ آپ اس کے لئے طائف کی مثال پیش کریں۔ يهال جو پچھتھاوہ دینی غیرت اوران مظلوموں پرشفقت کااظہارتھا۔

الغرض بئر معونه كاجودا قعدذ كركيا گياہے وہ صحیح ہے اورايسے موذيوں كے لئے بردعا كرنا آنخضرت صلى الله عليه وسلم كى شان رحمت للعالمين كے خلاف نہيں بلكه اپنے رنگ ميں بي بھى رحمت وشفقت كا مظہر ہے۔

مباہلہ اور خدائی فیصلہ

س.....مبالے کی کیاحقیقت ہے؟ اس بارے میں قرآن مجید کی کون کون سی آیات کا نزول

ح.....مباہلہ کا ذکر سورۂ آل عمران (آیت:۲۱) میں آیا ہے، جس میں نجران کے نصاریٰ کے بارے میں فرمایا گیاہے:



100 m



'' پھر جو کوئی جھکڑا کرے تجھ سے اس قصہ میں بعداس کے کہ آنچکی تیرے پاس خبر سچی تو تو کہہ دے آؤ! بلاویں ہم اپنے بیٹے اور تمہارے بیٹے ، اور اپنی عورتیں اور تمہاری عورتیں ، اور اپنی جان اورتههاری جان، پھرالتجا کریں ہم سب، اور لعنت کریں اللہ کی ان پر جوجھوٹے ہیں۔'' (ترجمه شخ الهندٌ)

اس آیت کریمہ سے مباہلہ کی حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ جب کوئی فریق حق واضح ہوجانے کے باوجوداس کو حجٹلاتا ہواس کو دعوت دی جائے کہ آؤ! ہم دونوں فریق اپنی عورتوں اور بچوں سمیت ایک میدان میں جمع ہوں اور گڑ گڑا کر اللہ تعالیٰ سے دعا کریں کہ الله تعالى جھوٹوں پراینی لعنت بھیجے۔ رہایہ که اس مباہلہ کا نتیجہ کیا ہوگا؟ مندرجہ ذیل احادیث سے معلوم ہوجا تاہے:

ا:....متدرک حاکم (ج:۲ ص:۵۹۴) میں ہے کہ نصاری کے سیدنے کہا کہ: ''ان صاحب سے (یعنی آنخضرتؑ سے ) مباہلہ نہ کرو، اللہ کی فتیم! اگرتم نے مباہلہ کیا تو دونوں میں سے ایک فریق زمین میں دفنادیا جائے گا۔''

٢: .... حافظ ابونعيم كي دلاكل النبوة مين ہے كهسيد نے عاقب سے كها: "الله كي فتم! تم جانة موكه بيصاحب نبي برحق بين، اورا گرتم نے اس سے مبابله كيا تو تمهاري جڑ کٹ جائے گی جھی کسی قوم نے کسی نبی ہے مباہلہ نہیں کیا کہ پھران کا کوئی بڑا باقی رہا ہویا ان کے بحے بڑے ہوئے ہوں۔"

سن ابن جریر، عبد بن حمید اور ابونیم نے دلائل النبو ق میں حضرت قادة کی روایت ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیار شا ذُقل کیا ہے کہ:''اہل نجان پرعذاب نازل ہوا جا ہتا تھااورا گروہ مباہلہ کر لیتے تو زمین سےان کا صفایا کر دیا جا تا۔''

٣:....ابن الى شيبه، سعيد بن منصور، عبد بن حميد، ابن جرير اور حافظ الوقعيم في ولائل النوة میں امام تعمی کی سند سے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا بدارشا دُفل کیا ہے کہ: ''میرے پاس فرشتہ اہل نجران کی ہلاکت کی خوشخبری لے کرآیا تھا اگروہ مباہلہ کر لیتے توان



جه فهرست «بخ





<u>كەرختوں پر پرندے تك باقى نەرىتے۔"</u>

۵:.....عیچ بخاری، تر مذی، نسائی اور مصنف عبدالرزاق وغیره میں حضرت ابن عباس کا ارشاد نقل کیا ہے کہ: ''اگراہل نجران آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے مباہله کر لیتے تو اس حالت میں واپس جاتے کہا پنے اہل وعیال اور مال میں سے کسی کونہ پاتے۔'' (بیتمام روایات درمنثور ج:۲ ص:۳۹ میں ہیں )۔

ان احادیث سے واضح ہوتا ہے کہ سپچ نبی کے ساتھ مباہلہ کرنے والے عذابِ الٰہی میں اس طرح مبتلا ہوجاتے کہ ان کے گھر بار کا بھی صفایا ہوجا تا اوران کا ایک فر دبھی زندہ نہیں رہتا۔

یتو تھاسچے نبی کے ساتھ مباہلہ کرنے کا نتیجہ!اب اس کے مقابلہ میں مرزاغلام احمد قادیانی کے مباہلہ کا نتیجہ بھی س کیجے!

۱۰ د نعتده ۱۳۱۰ ه مطابق ۲۷ مرئی ۱۸۹۳ و کومولانا عبدالحق غزنوی مرحوم سے ایک د فعد مرزاصا حب کاعیدگاه امرتسر کے میدان میں مباہلہ ہوا (مجموعہ اشتہارات مرزاغلام احمد قادیانی ج: ص: ۲۲۸، ۴۲۷) مباہلہ کے نتیج میں مرزاصا حب کا مولانا مرحوم کی زندگی میں انتقال ہوگیا (مرزاصا حب نے ۲۲مرئی ۱۹۰۸ء کو انتقال کیا اور مولانا عبدالحق مرحوم مرزاصا حب کے نوسال بعد تک زندہ رہے، ان کا انتقال ۱۲ ارمئی ۱۹۱۷ء کو ہوا)۔ مرحوم مرزاصا حب کے نوسال بعد تک زندہ رہے، ان کا انتقال ۱۹ مرئی ۱۹۱۷ء کو ہوا)۔

''مباہلہ کرنے والوں میں سے جوجھوٹا ہووہ سچے کی زندگی میں ہلاک ہوجا تا ہے۔'' (ملفوظات مرزاغلام احمة قادیانی ج:۹ ص:۹۳۰) مرزا صاحب نے مولا نا مرحوم سے پہلے مرکراپنے مندرجہ بالا قول کی تصدیق کردی اور دواور دو چار کی طرح واضح ہوگیا کہون سچا تھااور کون جھوٹا تھا؟

''اپریل فول'' کا شرعی حکم

س .....آپ سے ایک اہم مسکلہ کی بابت دریافت کرنا ہے، مسلمانوں کے لئے نصاریٰ کی پیروی اپریل فول منانا یعنی لوگوں کوجھوٹ بول کر فریب دینایا ہنسنا ہنسانا جائز ہے کہ نہیں؟



چې**فېرىت** چې





جَبَرِسرورِكا يَناتُكَاارِشَادِ ہے كَه:"ويل للذى يحدث فيكذب يضحك به القوم ويل له! ويل له!" (ابوداؤد ج: من ٣٣٣) \_ ''لغنى ہلاكت ہاس شخص كے لئے جواس مقصد كے لئے جموئى بات كرے كه اس ك ذريعه لوگوں كو ہنسائے، اس كے لئے ہلاكت ہے! '' نيزارشاد ہے:" لا يؤمن العبد الايمان كل حتى يسرك الكذب في المزاحه ويترك المراء وان كان صادقاً " (كزالعمال حديث نمبر ٨٢٢٩) \_ يعنی ''بنده اس وقت تک پوراا يماندار نہيں ہوسكتا جب تك مزاح ميں بھى غلط بيانى نہ چھوڑ دے اور سچا ہونے كے باوجود جھاڑ انہ چھوڑ دے۔''

گزشتہ سال''اپریل فول' کے طور پر فائر برگیڈکوٹیلی فون کئے گئے کہ فلاں فلاں محکم آگر شتہ سال''اپریل فول' کے طور پر فائر برگیڈکوٹیلی فون کئے گئے کہ فلاں فلاں حکمہ آگ لگ گئی ہے، جب بیلوگ وہاں پہنچے تو کچھ بھی نہیں تھا،معلوم ہوا کہ میری فرات تھا اس کا نتیجہ بی بھی ہوسکتا ہے کہ کم اپریل کو واقعتاً کوئی حادثہ ہوجائے اور خبر سننے والا اس کو مذات سمجھ کراس کی طرف توجہ نہ دے۔

ج ..... جناب نے ایک اہم ترین مسئلہ کی طرف توجہ دلائی ہے، جس میں آج کل بہت لوگ مبتلا ہیں۔'' اپریل فول'' کی رسم مغرب سے ہمارے یہاں آئی ہے اور یہ بہت سے کبیرہ گناہوں کا مجموعہ ہے۔

اول: .....اس دن صریح جموٹ بولنے کولوگ جائز سمجھتے ہیں، جموٹ کواگر گناہ سمجھ کو بولا جائے تو اندیشہ کفر سمجھ کے بھوٹ کی برائی اور مذمت کے لئے یہی کافی ہے کہ قر آن کریم نے "لمعنت اللہ علی السکا ذبیتن" فرمایا ہے، گویا جولوگ" اپریل فول" مناتے ہیں وہ قر آن میں ملعون گھرائے گئے ہیں، اور ان پر خدا تعالی کی، رسولوں کی، فرشتوں کی، انسانوں کی اور ساری مخلوق کی لعنت ہے۔

روم:....اس میں خیانت کا بھی گناہ ہے، چنا نچہ صدیث شریف میں ہے:
"کبرت خیانة ان تحدث اخاک حدیثاً هو لک
مصدق وانت به کاذب. رواہ ابو داؤد." (مشکوة ص ۲۱۳)



MY

المرسف المرس

www.shaheedeislam.com

حِلداوْل



ترجمہ:..... 'بہت بڑی خیانت ہے کہ تم اپنے بھائی سے ایک بات کہوجس میں وہ تہہیں سچا سمجھے، حالا تکہ تم جھوٹ بول رہے ہو۔''

اورخیانت کا کبیرہ گناہ ہونابالکل ظاہرہے۔

سوم:....اس میں دوسر کے ودھوکا دینا ہے سیجھی گناہ کبیرہ ہے،حدیث میں ہے:

"من غش فليس منا." (مشكوة ص:٥٠٥)

ترجمه:..... بوشخص ہمیں (یعنی مسلمانوں کو) دھوکا

دے،وہ ہم میں سے ہیں۔''

چہارم:....اس میں مسلمانوں کوایذ اپہنچانا ہے، یہ بھی گنا و کبیرہ ہے، قرآن کریم

میں ہے:

''بےشک جولوگ ناحق ایذ ایہ بچاتے ہیں مؤمن مردوں اور عور توں کو، انہوں نے بہتان اور بڑا گناہ اٹھایا۔''

پنجم:.....اپریل فول منانا گمراه اور بے دین قوموں کی مشابہت ہے، اور آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے: "من تشبه بقوم فھو منھم." "جس شخص نے کسی قوم کی مشابہت کی وہ انہی میں سے ہوگا۔ "پس جولوگ فیشن کے طور پر اپریل فول مناتے ہیں ان کے بارے میں اندیشہ ہے کہ وہ قیامت کے دن یہود ونصاری کی صف میں اٹھائے ہیں ان کے بارے میں اندیشہ ہے کہ وہ قیامت کے دن یہود ونصاری کی صف میں اٹھائے

جائیں۔جب بیاتنے بڑے گنا ہوں کا مجموعہ ہے تو جس شخص کواللہ تعالیٰ نے معمولی عقل بھی دی ہو وہ انگریز وں کی اندھی تقلید میں اس کا ار نکاب نہیں کرسکتا۔اس لئے تمام مسلمان

بھائیوں کو نہصرف اس سے تو بہ کرنی جا ہے بلکہ مسلمانوں کے مقتدا لوگوں کا فرض ہے کہ ''اپریل فول'' پر قانو نی یابندی کا مطالبہ کریں اور ہمارے مسلمان حکام کا فرض ہے کہ اس

باطل رسم کوختی سے روکیں۔

انسان كاچاندىرى پېنچنا

س ..... ہمارے دوستوں کے درمیان آج کل ایک بحث ہورہی ہے، اور وہ بیر کہ انسان

Www.

(MZ)

چې فېرس**ت** «ې

www.shaheedeislam.com



چاند پر گیا ہے یا نہیں؟ اور زمین گردش کرتی ہے یا نہیں؟ جبکہ میراخیال ہے کہ انسان چاند پر گیا ہے اور زمین بھی گردش کرتی ہے۔ موجود دور جدید ٹیکنالوجی کا دور کہلاتا ہے اور اس دور میں کوئی بات ناممکن نہیں رہی ، جب خلاء میں مصنوعی سیارے چھوڑ ہے جاسکتے ہیں تو چھر چاند پر جانا کیونکر ممکن نہیں؟ اس سلسلے میں جب ہم نے اپنی مسجد کے مؤذن صاحب سے دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ قرآن وحدیث کی روشنی میں یہ بات بالکل ناممکن ہے کہ انسان چاند پر بہنچ گیا ہے اور زمین گردش کرتی ہے۔ آپ برائے کرم قرآن وسنت کی روشنی میں ہماری معلومات میں اضافہ کریں کہ یہ بات کہاں تک تسلیم کی جائے کہ انسان جاند پر پہنچ گیا ہے اور یہ کہ زمین گردش کرتی ہے ؟

ج .....انسان چاند پرتو بہن چکا ہے، اور تحقیق جدید کے مطابق زمین بھی گردش کررہی ہے، لیکن بیہ بات سمجھ میں نہیں آئی کہ آپ کے دوست اس نکتہ پرمجلس مذاکرہ کیوں منعقد فرما رہے ہیں؟ اور اس بحث کا حاصل کیا ہے؟ آپ کے مؤذن صاحب کا بیہ کہنا کہ قرآن و . کہ شیز مدین ن سریان میں نہ مکملہ سے الکا من سے احضر صل اللہ ملہ سلم

حدیث کی روشنی میں انسان کا جاند پر پہنچنا ناممکن ہے، بالکل غلط ہے! حضورصلی اللہ علیہ وسلم تو جا نزہیں بلکہ عرش تک پہنچ کر آئے تھے، جاند پر پہنچنا کیوں ناممکن ہوا؟

.com\_



چە**فىرىت** «خ



بسم الله الرحمٰن الرحیم '' ' آپ کے مسائل اوران کاحل'' مقبول عام اورگراں قدرتصنیف

ہمارے دادا جان شہیر اسلام حضرت مولا نامجہ یوسف لدھیانوی نوراللہ مرقدہ کواللہ رب العزت نے اپنے فضل واحسان سے خوب نوازا تھا، آپ نے اپنے اکابرین کے مسلک ومشرب پرختی سے کاربندر ہتے ہوئے دین متین کی اشاعت وتر وتح ، درس و تدریس، تصنیف و تالیف، تقاریر وتح یر، فقهی و اصلاحی خدمات، سلوک و احسان، روفرق بلطلہ، قادیانیت کا تعاقب، مدارس دینیہ کی سرپرستی، اندرون و بیرون ملک ختم نبوت باطلہ، قادیان میں شرکت، اصلاح معاشرہ ایسے میدانوں میں گراں قدر خدمات سرانجام دی ہیں۔

آپ گی شہرہ آفاق کتاب' آپ کے مسائل اوران کاحل' بلا شبداردوادب کا شاہکار ہونے کے ساتھ ساتھ علمی وصحافتی دنیا میں آپ کی تبحر علمی، قلم کی روانی وسلاست، تبلیغی واصلاحی انداز تحریجی خداداد صلاحیتوں اور محاس و کمالات کا منہ بولتا ثبوت ہے۔ حضرت شہید اسلام نوراللہ مرقدہ روزنامہ جنگ کراچی کے اسلامی صفحہ اقر اُمیں ۲۲ سال تک دینی وفقہی مسائل پر مشتمل کالم'' آپ کے مسائل اوران کاحل' کے ذریعہ مسلمانوں کی رہنمائی فرماتے رہے۔ یہ سلسلہ آپ کی شہادت تک چلتار ہا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کے اخلاص وللہ بیت کی برکت سے عوام الناس میں اس کالم کو بڑی مقبولیت عطافر مائی۔ بلامبالغہ لاکھوں مسلمان اس چشمہ فیض سے مستفید ہوئے۔ دس ہزار سے زائد سوالات و جوابات کوفقہی ترتیب کے مطابق چار ہزار صفحات پر مشتمل دس جلدوں میں شائع کیا گیا ہے۔

عرصہ دراز سے ہمارے دوست واحباب،معزز قارئین اور ہمارے بعض کرم فرماؤں کا شدت سے تقاضا تھا کہ حضرت شہید اسلامؓ کی تصانیف آن لائن پڑھنے









اوراستفادہ کے لئے دستیاب ہوں۔ چنا نچہ اکابرین کی تو جہات، دعاؤں اور مخلص ماہرین و معاونین کی مسلسل جدو جہداور شباندروزتگ ودوکا ثمرہ ہے کہ ان کتب کونہایت خوبصورت اور جدیدا نداز میں تیار کیا گیا ہے، چنا نچہ آپ مطالعہ کے لئے فہرست سے ہی اپنے پہندیدہ اور مطلوبہ موضوع پر'' کلک' کرنے سے اس تک رسائی حاصل کر سکتے ہیں۔

''شہیداسلام ڈاٹ کام'' کے پلیٹ فارم سے حضرت شہیدِ اسلام نوراللہ مرقدہ کی تصانیف کو انٹرنیٹ کی دنیا میں متعارف کرانے کی سعادت حاصل کرنے پرہم اللہ تعالیٰ کی بارگاہ عالی میں سربسجو د ہیں۔اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے ہمارے اکابرین کے علوم و معارف کا فیض عام فرمائے۔

جن حضرات کی دعاؤں اور تو جہات سے اس اہم کام کی تحمیل ہو پائی، میں ان کا بے حدمشکور ہوں خصوصاً میرے والد ما جدمولانا محمد سعید لدھیانوی دامت برکاتہم اور میرے چاجان صا جبزادہ مولانا محمد طیب لدھیانوی مدظلہ (مدیر دار العلوم یو سفیة، گزار ہجری کراچی) اور شخ ڈاکٹر ولی خان المظفر حفظہ اللہ جن کی بھرپور سرپتی حاصل رہی۔ اللہ تعالی ان کے علم وعمر میں برکت عطافر مائے اور صحت وعافیت کے ساتھ اپنے حفظ وامان میں رکھے۔ اسی طرح حافظ محمد طلحہ طاہر، جناب امجد رحیم چوہدری ، جناب عمیر ادریس، جناب نعمان احمد (ریسرج اسکالر، جامعہ کراچی) جناب شہود احمد سمیت تمام معاونین کہ جن کاکسی بھی طرح تعاون حاصل رہا تہددل سے شکر گزار ہوں۔ اللہ سبحانہ وتعالی ہم سب کو اپنی رضا ورضوان سے نواز ہے۔ آمین۔

محمدالیاس لدهیانوی بانی و نشخطم'' شهیداسلام'' و یب پورٹل www.shaheedeislam.com info@shaheedeislam.com

0321-9264592









## جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

حكومت بإكستان كاني رائلس رجسر يشن نمبر ١٦١١

قانونی مشیراعزازی :\_\_\_ منظوراحد میوایدٌ ووکیٹ ہائی کورٹ

اشاعت:\_\_\_\_\_ ستمبر ١٩٩٥ء

بت: \_\_\_\_\_

18-سلام كتب ماركيث

بنوري ڻاؤن کراچي

رائے رابطہ: جامع مسجد باب رحمت

پرانی نمائش،ایم اے جناح روڈ، کراچی

فون: 021-32780340 - 021-32780340

www.shaheedeislam.com

روزنامه' جنگ' کے صفحہ'' اقراً''میں شائع شدہ دینی سوالات و جوابات کا مجموعہ

نوٹ: Mobile اور IPad وغیرہ میں بہتر طور پر دیکھنے کے لیے "Adobe Acrobat" کو "PDF Reader" کے طور پراستعال کریں۔



www.shaheedeislam.com

